presenza
agostiniana

agostiniani scalzi ANNO III - N. 6 - 1976 (18)



presenza agostiniana

Rivista bimestrale dei PP. Agostiniani Scalzi

Anno Ill = N. 6 - Novembre=-Dicembre 1976 (18)
SOMMARIO

Il Natale di Gesu (La Direzione) . . Pag. 1

Spiritualitd Agostiniana:

Emmanuele: Dio con noi
(p. Eugenio Cavallari) . . . . . » 2

Pensieri Agostiniani:

11 Signore & nel suo santo tempio . . > 4
Giornata mondiale della pace

(p. Benedetto Dotto) . . . . . » 5
« Natalis est Christi»

(p. Gabriele Ferlisi) . . . . . » 7

Profili di Religiosi:

P. Bonaventura Viani

(p. Ignazio Barbagallo) . . . . . » 9
Gioia, pace vera che travolge

(p. Luigi Kerschbamer) . . . . » 11
Ancora sulle vocazioni

(p Angelo Grande) . . . . . . » 13
S. Agostino e Dante

(p. Aldo Fanti) . . . . . . . » 14

Meditazioni Agostiniane:

Comunita: Deno dell’Amore di Dio agli
ucmini (p. Gabriele Ferlisi) . . . » 16

Direttore Responsabile: Narciso F. Rimassa
Redazione e Amministrazione: PP, Agostiniani Scalzi
Piazza Ottavilla, 1 - Tel. (06) 583722 - 00152 ROMA
Aut. Trib. di Genova N. 1962 del 18 febbraio 1974
Approvazione Ecclesiastica
ABBONAMENTI: ordinario L. 2000; sostenitore: 5.000
benemerito 10.000 - c.c. postale 1/48940

PP. Agostiniani Scalzi - 00152 Roma

Tipografia Editrice Frusinate - Frosinone

« Anima mia in Cristo, il tuo cuo-
re fu creato da Dio a questo ne solo,
di essere da lui amato e posseduto.
Con questo amore potrai fare di lui
quanto vorrai e qualsivoglia cosa,
per difficile che ella sia ti si fara in
questa maniera molto facile. Onde
devi la prima cosa fondare e stabilire
la intenzione di esso tuo cuore di ma-
niera che dall’interiore esca lo sterio-
re. Perché sebbene le penitenze corpo-
rali e tutti gli esercizi, con i guali si
castiga e si affiigge la carne, sono lode-
voli ogni volta che siano moderati con
discrezione, secondo che conviene alle
persone che li fa; nondimeno tu non
acquisterai mai virtu veruna per (co-
desto) mezzo solo, se non vanith e
vento di vanagloria, con che perderai
le tue fatiche; se con lo interiore non
saranno detti esercizi animati e rego-
lati.

« La vita dell'uomo non & altro che
guerra e tentazione continua; e per ca-
gione di questa guerra hai tu da vigi-
lare sempre e far la guardia sopra il
tuo cuore, accid sia sempre pacifico
e quieto ».

(Ven. P. Giovanni Nicolucci
da S. Guglielmo:

da « Un Roveto Ardente »,
pagg. 107-108)



Il Natale di Gesu

Il 8. P. Agostinc richiama ed esorta: « Cristo e nato: nessuno
esiti @ rinascere »n.

Intatti con la sua nascita, e subito dalla culla, Egli ha rivolto
un invito-messaggio, per tutti coloro che hanno buona volonta, privile
giando futtavia gente povera, semplice, umile, i pastori, Lui il Pastore
che non sa dove reclinare il capo, Lui mite e umile di cuore.

Il suo é invito alla fede, alla grazia, ad una scelta di stato per ld
vita, alla sicurezza della propria azione, alla bonta del cammino che

si percorre, evidenziato immediatamente attraverso lannuncio gioioso
dell’ Angelo.

Ma lo rinnova ogni giorno, con riserbo ma insistentemente, a chi
e in amoroso, interiore ascolto alla sua voce.

£’ evidente perd che ogni pressante imvito reclama una risposiz
. in questo caso, una risposta di massimo impegno e di assoluin
erieta, tanto pilt per chi ha scelta una vita esclusivamente consacriiv
al suo amore e al servizio dei fratelli.

e
&

E’ il richiamo forte che si fa sentire nel Natale di Gesit.

Nei pastori non c’é silata esitazione ed incertezza: la risposta ¢
venuta da entusiasmo e in fretla sono andati all’incontro con il Messiu,
lo hanno riconosciuto e lo hanno adorato, in wmilta.

L'adorazione, la preghiera & momento qualificante della giornata
e della vita cristiana e religiosa; 2 il momento dell’'ascolto, del dialogo,
della risposta piena agli inviti dell’Amico per uno slancio maggiore,
per una disponibilita pit aderente a Chi ha dato tutio per amore dei
frotelli. E' momento che testimonia Uadesione alle cose del cielo, che
soltanto in apparenza, talora, sembrano contrastare con le realtd au-
tentiche della terra. E’ il momento che fa riprendere quota, raddriz-
zare il passo, riprendere coraggio, rinvigorire la speranza, riacquistare
certezza.

E’, questa, lezione preziosa che ci viene da Betlemme.

« Presenza Agostiniana » presenta cordialmente ai confratelli, ami-
ci, lettori, il suo vivo, gioioso augurio natalizio ed auspica per tutti
quella serenitt e guella pace annunciata, per chi ha buona volonta,
dall’Angelo del Signore, nella notie santa.

La Direzione



spivitualita
agoatitviiana

L’uomo accarezza un sogno:
alzare il velo delle cose per
leggerne il messagegio nascosto
e dare un senso all'intreccio e
allo sviluppo della sua vita.
Heli si trova ogni giorno di
frente all’limmensitd muta ed
eloquente deil’'universo che 1o
interroga: « Chi ¢’ al di den-
tro e al di sopra »? L’infinito
delle grandi e piccole cose @
uno stimelo perenne di medi-
tazione « religiosa »: Dio ha un
nome o & iznoto, ha creato
ma si disinteressa della sua o-
pera o & provvidente, e muto
0 si rivela, & lontano e inac-
cessibile o penetra gli spazi e
annulla le distanze per farsi
tutt’uno con noi, accentua le
distanze o ci a\rvclsg(, col suo
amore pieno di premure? Que-
ste, e infinite altre domande,
emergono dal fondo del cuore
umano.

S, Agostino ha compiuto
questa esperienza mistica ed &
giunto alla certezza che Dio
& pressents nelle cose, nell’'uo-
mo, nella sua Chiesa. HEgli ci
esorta a fare altrettanto: fon-
dare la fede sul mistero della
vita anziche sul sentimento,
sull’enigma, sul mito.

« Laudato sii, mi Signore»

Il creato costituisce un sag-
gio della inesauribile vitalita
di Dio e della sua capacita e-

2

Emmanuele
Dio con noi

sclusiva: creare dal nulla e
conservare nell’essere: « Dio é
nresente nel mondo in modo
da essere non una qualita del
mondo, ma la sostanza crea-
trice del mondo, che lo gover-
1 seniza fatica e lo abbraccia
nza sentir peso » (Lett. 187,
). In tal modo la creazio-
la prova commovente che
e amore e ha creato per
a felicita dell’'uomo. Questa la
verith Lauprema che sta nelle
cose: « Dio & presente ovun-
que come la verltfl, poicheé la
verith & Dio stesso» (ivi 118,
4. 23,

Dio & la gioia profonda di
oeni eszere che cplende nella
vita e 'ulomo ne & 1’ interprete:
« I'anima, che si trova nel cor-
wo, non solo non vi trova al-
cuna ristrettezza, ma, al con-
trario, perfino una specie di
espansione dovuta non tanto
ad ampiezza corporale ma alla
letizia spirituale »  (ivi 187,
4, 15).

Le creature, a guesto punto.
lascianc all'uomo il compito di
ammirare e lodare Dio poiche
ssse sono state create esclusi-
vamente per lui. I1 cantico del-
le creature & I'uvomo ad espri-
merlo: « Tu, altissimo e vici-
nissimo, remotissimo e pre-
sentissimo, non fornito di
membra pilt grandi e pia pic-
cole, ma esistente per intero

T

P. Eugenio Cavallari

1'1“ ogni luogo £ In nessuno »

Cont. 6, 3, 4

« Sto alla porta e busso»

Ma, se la presenza di Dio
nel creato appare del tutto
scontata e riflessa, nell’'uomo
avviene in termini leGI‘Sl e su
un piano molto pitt profondo:
Dio nelle cose & presente con
la divinita, nell’'uomo abita
per donarsi a lui. E’ la libera
l,lAl.ZIatIV:l dell'uomo che rende
operativa la presenza di Dio.
Tant'eé vero che « Dio non abi-
ta neppure in modo eguale in
colecro nei guali egli abifa...
Sonoe lontani da lui coloro che
a causa del peccato sono di-
ventati completamente diversi
da lui; seno vieini a lui eoloro
iali con una vita santa ri-
ono la sua  somiglianza »

5, 17). All’origine della
neata presenza di Dio nel
re dell'uomo sta il rifiuto
lLomo: « Egli era nel mon-
e i1 mondo fu fatto per
mezzo di lui, eppure i1 mondo
non lo riconohbe. A guanti pe-
r0 1o hanno accolto ha dato
il potere di diventare figli di
Diow» (Gv. 1, 10), « L’ira di
Tio si manifesta su coloro che
goffocano la verita nell’ingiu-
stizia » (Rom. 1, 18). Gesu &
il Verbo di Dio fatto uomo,
I'Emmanuele, Dio-con-noi, che
ci riconcilia con 'amore di Dio

2

oo
m

e
_) e
_) <

s

o o
P O

T
J

e

oo



e ¢l fa suo tempio: « Cid che
desta maggiore meraviglia & il
fatto che Dio, pur essendo in-
tero in ogni luogo, tuttavia
non abita in tutti gli uomini...
Fgli ¢ presente in tutti con la
divinith, ma non dappertutto
con la grazia con cul abita nel-
le anime... Nella misura in cui
siamo tempio di Dio, apparte-
niamo alla comunione con Iui
e alla famiglia dei suoi figli
adottivi » (ivi 5, 16).

@uali sono le condizioni del
cucre che favoriscono la pre-
senza di Dio?

Sono:

— lPumilta: « Dio abita ns-
gli umili da lui stesso esaltati.
rendendoli suo cielo, cioé suo
trono » {(Esp. Sal, 112, 4);

— Ucbbedienza: « Vuoi tu
essere trono di Die? Non cre-
care di non poterlo essecre;
prepara per lul un posto nel
tuo cuore; egli viens e volen-
tieri vi si stabilisce... Se l'ani-
mg del giusto é il trono della
saplenza, sia la tua anima giu-
sta... L’anima obbedisce a Dio
che & in lei... Non pud coman-
dare bene all’infericre, se non
si degna di obbedire al Supe-
riore » (Esp. Sal. 4§, 10);

— o caritéd. « Esamina il
tuo cuocre e vedi sz ¢’é la cari-
th. Se c¢’eé la carita, ¢’e anchs
la pienezza della legge, € in t=
ahita Dio e tu sei diventato tro-
nc di Dio» (Esp., Sal. 98, 3).

Il nostro cuore & una picceola
chiesa se in esso abita Dio. E
ogegl sappiamo tutti quanto sia
necessario possedere e onorare
Dio neil’intimo per darlo poi
agli altri!

« Siate Tempio di Dio»

Ma I'attenzione del S. P. Ago-
stino converge sul terzo modo
cdella presenza divina nelle ani-
me, non tanto viste singolar-
mente quanto nel loro insieme.
Be Dio & tutto in ciascuno ed
¢ indivisibile in se stesso, allo-
ra unisce in Se stesso tutti gli
uomini: « Dio abita nel suo
Tempio, non solo lo Spirito

Santo, ma anche il Padre e il
Figlio... Allora il Tempio di
Dio, cioe di tutta la somma
Trinita & la 8. Chiesa » (Ench.
56, 15).

Tutta l'azione di Dio nell’in-
timo umano tende a costruire
l'unita e precisamente « l'azio-
ne di ricondurre all'unith e la
costruzione del tempio di Dio »
(Lett. 187, 37).

Non & difficile da guesto
punto d¢i vista riconoscere se
nel nostro cuore abita vera-
mente Dio: riconosciamo Lui
presente negli altri come in
nol stessi. Questo pensiero ago-
ctiniano deve costituire uno
dei punti fondamentali su cui
impostare la nostra vita inte-
riore ed ecclesiale.
stessa Regola racco-

manda piu volte il senso vivo
della presenza di Dio nel cuore
e nella comunita: « Tutti vive-
te unanimi e concordi e, in voi
cnorate reciprocamente Dio di
cul siete fatti tempio» (1, 9),
« Quel Dio che abita in voi, vi
proteggera pure in guesto mo-
do, per mezzo cioé di voi stes-
sin (4, 24).

Tenendo presenti i due aspet-
ti complementari non corre-
remo 1l rischio di rifiutare Dio
per andare all’'uomo o vicever-
sa dal momento che « Dio si &
degnato abitare nei singoli e
in mezzo alla concordia di tut-
ti » (Cittd di Dio 10, 3) e « sono
diventati templi di Dio non sol-
tanto 1 singoli, ma tempio di
Dio tutti insieme » (Esp. Sal.
131, 5).



pensieri agostiniani

P RO TR TP TR TR EFTTFELERTIFS FEARFEN TSNS I FHF AR F S GG TN E IR SO S FFRITA TSI RTTIHERAT S

1.

I Signore
& nel suo santo tempio

(sal. 10, 3)

« Tu. che sei a me pin intimo del mio intimo stesso, tu mi pone-
sti dentro. nel cuore, la tua legge. scrivendola col tuo Spirito, come
col tuo dito. In questo modo io non ho da temerla come un servo.
senza avere per essa alcun amore; piuttosto ho da amarla con timore
casto, come si addice a un figlio, ¢ insieme ho da temerla con casto
amore » (Esp. Sal. 118, D. 22, 8).

« Arche ora egli ¢ in noi e noi siamo in lui; ma questo ora noi
lo crediamo. mentre allora ne avremo la piena conoscenza. Cid che
ora conosciamo credendo, allora conosceremo contemplando ... In
quel giorno. quando vivremo quella vita in cui la morte sara assor-
bita. conosceremo che egli ¢ nel Padre, e noi in lui e lui in noi
perché allora giungera a perfezione quanto per ocpera sua ¢ gid
cominciato: la sua dimora in noi e la nostra in lui» (Comm. Vg.
Gu. 75, 4).

« Anche se all'ultimo della vita i cristiani si troveranno lontani
dall’essere arrivati all’eta dellintelligenza spirituale, nella quale sia-
mo in grado d'essere nutriti non di latte ma di cibo solido, il loro
divino ospite colmera tutte le lacune della loro intelligenza, dato
che non si sono mai separati dall'unitd del corpo di Cristo che per
noi ¢ diventalo la via, né dalla comunione del tempio di Dio. Per
non separarsene, si attengono costantemente nella Chiesa alla regola
della fede. comune alle persone elevate e alle modeste, e canmminano
secondo le verith alle quali sono arrivati, in attesa che Dio faccia
lovo conoscere se hanno qualche opinione diversa: non insegnano
come verita di fede le proprie idee puramente umane perche non
si ostinano rimanendo fermi nella difesa litigiosa delle loro opinioni
ma in un certo modo camminano, traspirano cioé abbondante sudore
nello sforzo di avanzare sulla via della perfezione, implorando da
Dio, mediante la pieta ispirata dalla fede. la perspicuita dellintelli-
genza ».

S F R R F NI E T TATE S P RSN ST R F S F T S T F T O AT N TG AT T A SIS T AT IR I AT G TR AR FFAITS RIS F AT AP IR I E R A AR AR TR 7 H

(Lett. 187, 8. 29)

N S EFIFETI TN T I T O R F T TEHTTET S F SRS F BT AT T F AT EN T A E T AT TG IR EFIEFIREF IS RTTEF S AT N T F PG R TR T ITTFTILS

WA TR BT TTITIETFIFTN FEFTFITIF

AE TN T F BT FFTITIIGTESEY FEFN AR P AT TR GO TRTTFERET BFFTTF IS OISO T AT TFITFEOT TSI VT O ITRFNEELT



Giornata mondiale

Il prossimo primo gennaio,
come, per volonta del Papa
Paolo VI, é consustudine da
parecchi anni, si celebrerd « la
Giornata mondiale della pacey.

Il tema « se vuol la pace, di-
fendi la vita » é luminosamente
pieno ¢ fornisce ampia materia
di meditazione. Per tutti.

La giornata, comunque, co-
me piie volte ribadito, vuole
essere una pause di preghiera
e, appunto, di medilazione.

La pace, infatti, & dono di
Dio e bisogna umilmenie do-
mandarlo e, lavorando, meri-
tario.

E' dungue, anche, opera del-
'uomo che, se vuole veramente
rispondere agli inviti e ai ri-
chiami del Signore, deve rimuo-
vere gli ostacoli che impedi-
scono la formazione della « fa-
miglia », o ne intaccano ineso-
rabilmente la serenita.

Polranno essere utili, a que-
sto punto, dato che ciascuno
e, nel suo ambito, « operatore
di pace », alcune considerazio-
ni, suggerite dai vari documenti
del Concilio Vaticano I1.

La pace, prima di tutto, —
lo e, anzi, essenzialmente —
comunione con Dio e con i
fratelli,

Proprio per realizzare gque-
sta comunione, Egli « decise

della pace

di entrare in maniera nuova e
definitiva nella storia dell’ uma-
nita  mediante [lincarnazione
del Figlio, per opera del quale
aveva creato l'universo ».

E sempre mediante Uincarna-
zione, « lo costitui erede di tut-
te le cose, per tutto instaurare
inn Lui ».

Ma il disegno meraviglioso
di Dio pud disgraziatamente
venire imcrinato, appannato,
reso sterile.

Da che cosa?

Solamente dal peccato da cui
il « mondo » & quasi sommerso
¢ di cui e schiavo.

Il peccato é, infatti, rottura
con Dio, che & padre, e con gli
womini, che sono fratelli.

[y

E’, percio, il primo e pilt
grande ostacolo per la pace:
impedisce la « comunione »
calpesta Cristo, rende vano il
SUO Messaggio.

Nessuno, allora, potra illu-
dersi di essere vero « operato-
re di pace » e meritare la con-
seguente beatitudine evangeli-
ca, se prima dell’elaborazione
di qualungue piano, non lo to-
glierd,, o non lo rendera inof-
fensivo.

Piani, tentativi, approcci ri-
marranno soltanto sulla carta
se mnon scaturiranno da un
« cuore mondo ». Perche e pro-

prio dal cuore che, secondo il
Vangelo, derivano i cattivi
rensieri, 1 perversi desideri ed
ogni sorta di delitto.

Se non avra il cuore mondo.
l'womo, non potra che lasciarsi
guidare dall’odio, o quanto me-
no dall'interesse personale, dal-
l'egoismo, dal tornaconto.

Tulte cose, evidentemente
che fanno a pugni con la fra-
ternita!

Ci saranno sempre, in ag-
guato, dei secondi fini da salva-
guardare ad ogni costo.

Si faranno passare, magari
con lUetichetia, buona per tut-
to, della filaniropia, che procu-
ra Uapplauso e nasconde, quasi
sempre, la ¢« auri sacra fames »
degli antichi.

Si tentera di giustificarli con
mille ragioni, vere in apparen-
2o, ma velenose in realtd.

Potra prendere corpo, alle
volte, l'illusione di aver rag-
giunta la pace solo perche la
guerra € assente, o si potra
sperare di raggiungerla con lo
« equilibrio delle forze contra-
stanti». Si arrivera anche a
considerarla — ma é estrema-
mente pericoloso — come un
« effetto di dispotica domina-
zione ».

Nulla di tutto questo.



O meglio, non soltanto que-
sto.

La pace é opera di giustizia
e di amore,

Essa — sono parole della
Costituzione pastorale della
Chiesa nel mondo moderno —
e frutto dell’ordine immesso
nell'umana societa dal suo di-
vin Fondatore e deve essere at-
tuato dagli uwomini assetati di
una giustizia sempre pilt per-
fetta.

E’ un edificio in continua co-
struzione: mon sSono ammessi
periodi di stanca.

Gli « operatori » non pPosso-
no mai metterst a sedere a con-

templare. D'altra parte si Si
che « chi mette la mano allo
aratro » non deve wvoltarsi in-
dietro, pena la esclusione dal
Regno.

Occorre, percio, che non S§i
scoraggino se le passioni, pre-
potenti, si fanno sentire. Oc-
corre che, con aiuto di Dio, e
dominino, incanalandole per il
giusto verso.

E non basta ancora.

La pace rimarra solo un it
raggio « se non sara tulelcto
il bene delle persome — e lu
vita, in tutli i suoi stati, 2 il
bene supremo — e se, queste,
non potranno, con fiducia e li-

bertd, scambiarsi le ricchezze
dello spirito e dell'ingegno ».

La pace, & bene rimarcarlo.
& opera di giustizia e di amore.

E’ solo l'amore, infatti, « che
tutto sopporta », a spingere uo-
mini e popoli ad inconirarsi,
superando barriere e pregiudi-
zi, rispettando dignita = cul-
tura.

Sara possibile, cosi, la paci-
fica costruzione della Gerusa
lemme terrema, immagine ed
effetto della celeste.

Che é Ulanelito di Cristo:
« che siano una cosa sola »!

P. B. Detoo




“NATAL

| discorsi naializi di S. Agostino

Di S. Agostino sul Natale
¢l sono pervenuti 13 discorsi,

che si ftrovano raccolti nzlla
serie « Sermoni del tempo»

dal n. 184 al n. 196 dell’edizione
Maurina. Scono discorsi brevi,
concettuosi, gravidi di un forta
senso del ministero, briosi nel-
lo stile. Sonco forqe un pod di-
stanti cdal nostri gusti e dalla

cstra pigrizia, che 1 evita e
i rltlene scomodi. Il confronto
infatti che essi provocano con
la meditazione che oggi noi fac-
o sulla celeb one del
Nam]e ne mette subito in ri-
salto lc,-*‘-f‘rme differenza di
interesse.

1

] . .
Un olfica diversa
Mentre per Agostino 1'alo-

ne di mistero, di gioia e di inti-
mita che pervade il Natale &
tortemente relizicso, per noi
invece, compresi gli stassi eri-
stiani, & fortemente desacraliz-
zatto e laicizzato.

Mentre per Agostino il Nata-
le ¢ innanzitutto e principal-
mente la celebrazione dell’even-
to ineffabile e sconvolgente del
Dio che si fa uomo per cancel-
lare il nostro peccato; per noi
al contrario e, non dico un fat-
to di costume, ma certo un
evento considerato soprattutto
in direzione, come si dice, oriz-
zontale dove, svanendo il senso
del sacro, si dilezua il mistero
delinfinito amere di Dio, si
dilegua il misterc dell’'uomo e
tutto diviene incomprensibile
ed assurdo: Dioc & negato o &

dichiarato per morto; conse-
guentemente, poiché negato

Bio, tutio puo diventare lecito
(1 Dn\,.)iolevsiﬂp € negaic ancns
il peccato; e gli uomim, privi
crmai di principi asscluti per
istinguere il bhene dal male e
par dare al dovers il suo vigore
trascendente, « non sono pin
ritenuti come peccatori. Vengo-
no catalogati come sani, malati
bravi, buomni, forti, deboli, ric-
chi, poveri, sapienti, ignoranti;
7 Ia narola peccc'm non §i

¥ JT)

s n{ & ;r‘\]r)

'VJ\HBLJ i

I 1a fede, I-.el 730 m-
nino

del p vorremo ri-
CCNoEs di Dio re-

sesi no
cl; nella celeb
simo Natale vorremo coglie-
re non gli aspettl marginall
il suo evento centrale di

: i mo siutare da

S AJF':WO tla,-‘c‘o dai suoi
discorsi alcune espressioni che
costituiscono 1 pensieri-chiave
in cui si articola la meditazione
2he egli faceva con i suoi fedeli.

one del pros-

Mistero di Cristo

e misiero dell’'vomo

Fondamentalmente questi
nunti-chiave possono ridursi a
cdue: il mistero di Cristo e il
mistero dell’uomo, ciog il mi-
stero dell’infinito amore, della
misericordia gratuita dl Dio

1S EST GHRISTI,,

— La meditazione di §. Agostino sul Natale

2 il mistero della miseria,
dell’infelicita, del peccato del-
]Lomo E su questi pun-
i — sviluppati contempo-
neamente insieme in modo
e 'uno richiami e illumini
I'altro — convergone una quan-
tita numerosi Jl aliri temi, i
guali, mentre rischiarano il mi-
stero, risvegliano la fede, ac-
6 ;uno I'amore, coavincono
sull'umilta, spingono alla gioia
sollecitano una risposta da
parte dell'uomo.

— iy

A
b

_Ascol'rjfmﬂo

suol

Agostino  che
fedsli alla gioia:
, ,HLLHZFEO gli womini, esulti-
no le donne.. Esullate voi
fancivlli santi, che avete scelto
di seguire sopratutto Cristo...
vsultate sante vergini: per voi
la Vergine ha partorito Colui
che peilrete sposare senza cor-
rompervi.. Esultate giusti: é il
Netale di Colui che porta la
giustizia. Esultate deboli e mua-
lati: @ zl Natale del Salvatore.
Fsultate schiavi: e il Natale
del F f’,cdem:ore. Esultino i servi:
e il Natale di Colui che rende
liberi. Esultino tutti i Cristiani:
e il Natale di Cristo (Natalis
est Christi) » (s. 184,2; cfr.

« Destati, 0 womo — esclama
pit forte il Santo Pastore per
indurlo alla rifiessione, alla
gratitudine ed alla commomo—
ne spirituale — per le Dic si &
fatto vomo... Saresti rimasto
morto per tuttae Ueterniic se
{Cristo) non fosse nato nel
tempo. Mai saresti stato libe-
rato dalla carne del peccato,
se (Cristo) non avesse preso
la somiglianza della carne del
peccato. Una perpetua miseria



ti avrebbe schiacciato, se non
si fosse data questa misericor-
dia. Non saresti risuscitato, se
(Cristo) non si fosse avvicing-
to alla tua morte. Avresti de-
fezionato, se non si fosse fatto
avanti. Saresti morto irrepa-
rabilmente, se non fosse venu-
ton (s. 185, 1). Quale spetta-
colo di umiltd e di tenerezza
spirituale: « Colui che ha crea-
to il sole, & creato egli stesso
sotto questo sole; colui che
col Padre ha ordinato tutti i
tempi, consacra questo giorno
in seno alla madre; il Creatore
del cielo e della terra, nasce
sotlto il cielo e sulla terra; es-
sendo ineffabilmente sapiente,
diviene infante sapiente; colui
che riempie l'universo, giace in
una mangiatoia, colui che rego-
la e modera il corso degli astri,
si nutre dal seno materno »
(s. 187, 1). « Si & esinanito in
mezzo agli womini occullando
ci0 che era e dando a vedere
cio che era divenuto» (s. 187.
4). « Chi e questo infante? Pro-
veniente dal verbo « for, faris »
= parlare, infante significa co-
lui che non pud parlare. Cristo
e dunque infante e Verbo. Per
mezzo della carne tace, per
mezzo degli Angeli insegna... »
(s. 190, 3).

L’incarnazione del Verbo &
certamente un mistero che ri-
chiede una potenza straordina-
ria che sorprende, ma soprat-
tutto una misericordia infinita
che commuove; e cid special-
mente quando ci si sofferma a
considerarne il modo miraco-
loso: « Quale cosa pilt meravi-
gliosa di questa: una Vergine
che da alla luce una creatural?
Concepisce ed é vergine, gene-
ra ed e vergine. Essere creati
da una propria creatura! Il
Nato dalla Vergine le ha comu-
nicato la feconditda senza vio-
larne Uintegrita » (s. 189, 2;
sulla verginitd di Maria, riba-
dita con forza e con calore di
espressione, cfr. ss. 184, 1.3;
186, 1; 188, 3; 189, 2-4; 190, 2;
191, 1.5 192, 2; 194, 71> 195, 1;

196, 1-2). Da parte nostra, in-
fatti, non avremmo potuto a-
vanzare nessun merito pressoc
Dio per esigere una forma di
amore cosi profondo ed inim-
maginabile dalla mente uma-
na: « Ricerca il movente di cio,
dice il Santo Pastore, vedi un
po’ per quale esigenza giuridi-
ca e avvenuto cid, non trowi
forse che & solo dovuto all’a-
more gratuito di Dio? » (5. 185,
3). « Tu dormivi, ed Egli & ve-
nuto a te; eri oppresso da un
grave torpore, ed Egli ti ha de-
stato,; si e faito tua via perche
tu non ti smarrissi...» (s. 189
2). I1 pensiero di S. Agostino
su questo punto & molto niti-
do: « Eravamo condannati alla
morte, eravamo oppressi dai
peccati, portavamo a fatica il
peso della nostra condanna... »
(s. 189, 3); « eravamo notie,
quando vivevamo nell’infedel-
ta» (8. 190, 1); ma Cristo pro-
prio per questo & venuto, per
fugare la nostra notte, percheé
HEeli e 1a luce; Egli e « il giorno
grande ed eterno che dal gior-
no grande ed eterno e venuto
in questo mostro tanto bhreve

giorno temporale » (s. 185, 2;
cfr. ss. 186, 3; 187, 4, 182, 2,
189; 180; 192, 3).

Il Natale di Cristo « e il gicr-
no natale in cui é nato il gior-
no» (s. 196, 1). il giorno della
nostra vera adozione a figli di
Dio: "Unigenito Figlio di Dio si
e fatto figlio dell’uomo per fare
del figlio dell'uomo un figlio di
Dio (s. 185, 3, 188, 3).

Percio, pud concludere S. A-
gostino stimolando i suoi fede-
li ad una risposta: La venuta
di Cristo non sia vana. Non
siamo sterili, le nostre anime
siano feconde per il Signore.
Maria lo portd in seno, portia-
molo anche noi nel cuore. La
Vergine genero il Salvatore, la
nostra anima operi la salvezza,
si effonda nelia lode (s. 189, 3).
Nell'umilta si sviluppi la fede,
che ci fa concepire Cristo nel
cuore (s. 191, 3); accendiamo
la caritd, che ci far pervenire
all’eternita (s. 190, 3). « Ecco,
abbiamo Cristo Infante, cre-
sciamo con Lui» (8. 196, 3).

P. Gabriele Ferlisi




PROFILI DI RELIGIOSI |

P. Bonaventura Viani

Il poeta biblista

Nel numero precedente si &
visto sommariamente che il
Viani non & solamente poeta,
ma anche critico di storia e di
letteratura.

Frutto di questa seconda at-
tivita sono le varie disserta-
zioni su personaggi storici, da
lui lette nelle diverse Accade-
mie Letterarie, di cui era so-
cio. Tali sono quelle riguar-
danti i versi danteschi che si
riferiscono al Papa Anastasio
e a « Colui che fece per viltade
il gran rifiuto », come le altre
sulla venuta di S. Pietro a Ro-
ma e sul papa Gelasio I.

FEgli perd estese le sue ri-
cerche critiche su fatti e per-
sonaggi biblici. Da quest’altro
amoroso studio nacquero le
Dissertazioni Sul Passaggio de-
gli Israeliti pel mare Eritreo
e Sulle bellezze poetiche della
Ribbia, le Tradugzioni dei due
Cantici di Mose, di David Sul-
la morte di Saul e Gionata, di
Debora e di Abacuc.

Prima di accingersi a questi
lavori letterari, il P. Viani stu-
diava a fondo i personaggi e
¢li avvenimenti che erano og-
getto delle sue composizioni
critiche o poetiche.

Perd la sua produzione bi-
blico-letteraria di maggiore im-
portanza & la traduzione in
versi dei quarantadue capitoli
del libro di Giobbe.

(Montalto Ligure 2-12-1813 + Ivi 15-6-1883)

Egli si accinse a quest’opera
perche, secondo la sua stessa
testimonianza, gquesto primo li-
bro sapienziale « col suo vee-
mente e patelico stile rapivami
assai sovente a me Stesso, e
trasportandomi nei campi del-
Uimmaginazione, obliar mi fa-
ceva i molteplici mali, a cui
va soggetta la vita ».

Fu dunque il bisogno di tro-
vare una spiegazione ai tanti
dolori che imperversano nel
mondo che spinse il Viani a
meditare, prima, e a tradurre
poi questo antico poema di-
dascalico, drammatico e lirico
insieme.

Non & gui la sede per farne
una piena conoscenza. Ricor-
deremo solo alcuni dati.

I1 Viani condusse la sua fra-
duzione tenendo innanzi agli
occhi il testo della Volgata.
quello ebraico e dquello greco
dei settanta « ch’io non ho tra-
lasciato di consultare »,

Per stabilire il pensiero ge-
nuino dell’autore studio i mi-
gliori commenti biblici e, so-
prattutto, quelli del Pineda e
del Calmet.

Nella traduzione ebbe anzi-
tutto di mira « la fedeltd al sa-
cro testo », non gia quella che
usa « il maestro nelle scuole »
rendendo parola a parola, ma
quella voluta da Cicerone e
da Quintiliano. Alla luce di
guesto criterio egli fece in mo-
do che la traduzione non fosse

« una semplice spiegazione, ma
une gara, un’emulazione, un
certame mel ritrarre gli stessi
sensi », senza perd « passare
al di la del convenevole ».

Prima di affrontare il suo la-
voro, il Viani studio tutte le
guestioni che si riferiscono a
Gicbbe e al suo libro: il per-
sonaggio, luogo e geografia
della sua patria, I'epoca in cui
visse, le diverse sentenze ri-
guardanti il tempo della com-
posizione dell’opera, la lingua.
la ragione, il contenuto, ecc.

Da questo complesso studio
ne sono venute fuori la intro-
duzione critica, che egli ha pre-
messo alla sua versione e le
numerose note illustrative con
le quali la chiude.

Il metro da lui adoperato &
quello proprio delle opere
drammatiche, in quanto il li-
bro di Giobbe « é un drammaua
di lieto fine, diretto a purgare
il cuore umano col terrore, col-
la compassione, e collo svilup-
po d'una grande virtil, spinta
all’eroismo per far si che gli
uomini s’inmamorino di lei e
prendano ad imitarla ».

Da queste espressioni il let-
tore comprende che siamo in
pieno clima neoclassicista, non
solo in gquanto al metro, ma
anche in quanto al linguaggio.

Bisognerebbe ora leggere al-
cuni brani. Ma non & possibile
per la natura stessa dei nostri
articoli.



Ci contenteremo solo di ri-
nortare i versi che si rifsrisco-
no alla fede di Giobbe nella
risurrezione, dopo il disfaci-
mento del corpo:

« Deh! chi mi da ch’io scriva
/ Con ferreo stil miei detli?... /
Fede wverace intera / Per entro
il cor mi siede, /| Che vive il
Redentor dell’'alma mia; | E
che piw bel di pria / Nel no-
visgimo giorno / Faro a vita
ritorno. Allor di nuovo, | Di
Morte ad onta, il mio corpo-
reo wvelo / Rivestird meravi-
gliando, e Dio | Vedro nella
mia carne. To con quest’occhi
I Nel suo splendido seggio /
To stesso il mirerd. Questa fi-
danza / Sola fra tanti guai nel
cuor m'avanza » (c. 19, 23-27).

Dungue, come abbiamo af-
fermato all’inizio di guesti ar-
ticoli, P. Bonaventura Viani fu
per carisma suo proprio, un
poeta di persone, cose ed even-
ti, ma sempre in una matrice
cristiana, religioss, bhiblica.

Ed ora non troviamo di
meglio che chiudere guesti bre-
vi cenni, a lui consacrati, col
rileggere la lettera che egli
scrisse, sel mesi dopo la sop-
nressione del suo convento, al-
’'amico Profess. Giuseppe Gaz-
zino (1).

Commovente lettera

« Montalto Ligure 22 maggio
1875.

Stimatissimo Signor Projes-
sore.

Possibile! Dopo sei mesi
ch’io sono tornato in patria,
V. S. era ancora all’oscuro del-
la nostra soppressione, e del-
la mia partenza da Roma? E
desidera adesso ch’io le venga
raccontando come sia andata
la cosa?

Iinfandum, Gazzine, jubes re-
novare dolorem! Era 'ultimo
giorno di ottobre dello scorso
anno, quando ¢i fu recato Uav-

10

viso della Giunta Liguidatrice
che il 7 novembre si sarebbe
Preso possesso o nome di essa
del nostro convento di Gesit e
Maria al Corso, e che pel gior-
no 14 dello stesso mese i Re-
ligiosi dovevano averlo sgorm-
brato.

Durum seppe a ciascuno sif-
fatto annunzio, sed levius fit
patientia quidquid corrigere
est nefas.

Cgnuno pertanto affrettossi
di sbrigare gualche faccenda,
che gver poteva, a fine di tro-
varsi pronto a partire.

Sorse l'infausto giorno; ed
ecco la Commissione della
Giunta presentarsi con tutta
garbatezza al Superiore per lo
scopo prefisse. Si fanno chia-
mare tutti gli individui compo-
nenti la Comuniti, si conseqna
o ciascuno la pagelle dell’an-
nua pensione assegnala dalla
Legge (lire 600 ai sacerdoti,
300 ai conversi), avvertendo
tutti di lasciar libero il con-
vento pel giorno indicato. Cio
premesso la Commissione por-
torsi in tutte le camere dei Re-
ligiosi, prendendo nota dei mo-
bili, che vi erano, e losciando
a tutti la facoltd di disporre
delle cose che tenevano a loro
uso. Di tutto quello ch'era d'u-
SO comune prese possesso lu
Giunta.

Dopo gquesto, avreste veduto
una scena lutiuosissima. I Re-
ligicsi, strelti dalla necessiti.
nongon mano a preparar le ba-
agaglie che voglion seco aspor-
tare. Ogni cella & tosto scon-
volta, e messa sottosonra. I
corridoi sono ingombrati: qui
ung casse di Libri, o un far-
dello di masserizie, pilt giit un
tavolino, un armadio od altro
simile arnese. e in gquelle ca-
mere, in guei corridori, ove per
lo innanzi tutio era silenzio ed
ordine, ora mnon odi che ro-
mori, non iscorgi che confusio-
ne e scompiglio.

Si licet exemplis in parvo
orandibus uti,

Tra=c facies Troiae,
peretur, erat.

cum ca-

Io, duti ad un amico guel po-
chi mobili ch'erano nella mia
camera, empii piiu che potei
una cassa  di libri pin cari,
feci fardello della biancheria e
delle altre cose mnecessarie, e
il giorno 10 disfeci anche il
letto, sicche dovendo partire
il di appresso, se un amico non
ricetlavami in sua casa la serd,
era forza dormire sul lastrico.

Venivan meco in Liguria al-
tri due miei correligiosi ed u-
mict, dalle affettuose sollecitu-
dini dei quali confesso aver
sentito molto sollievo all'ani-
mo trangosciato (2).

assata con essi lu
presso guel buon amico, la
matiing dell'll novembre ce
ne andammo alle via ferrata
e gi parti per Ancona. Il gior-
no seguente passammo a Bolo-
gna, e poscia per Alessandria
e Genocva si venne a Sanremao,
cve, lasciata la compagnia, il
giorno 17 novembre venni «
Montalto Ligure.

notte

o~y

Son gqui da oltre sei mesi
e pure al solo ricordo di guel
lristi avvenimenti, alla rimem-
branza di quella dolorosa se-
parazione da tanti amici e
compuagnt iei, ora dispersi
per tulta Ttalic, una cupa me-
stizia mi si aggrova sul cuore,
e sentomi sulle guancie scor-
rer le lagrime; onde con tutta
veracite potrei dire (Ovid, Tri-

st. 1. 1 eleg. 3):

Cum subit illius tristissima
[noctis imago,

Quae mihi supremum tempus

[in Urbe fuit;

repeto noctem, qua tot
[mihi cara reliqui,
Labitur ex oculis nunc quogue
gutta meis.

Cum

In Montalto vivo tranqguillo
In wita, procul negotiis, ut pri
sca gens Mortalium. Spero che
cio sia per durare per quei
pochi anni che mi restano a
vivere, giacché avendo ormai



compiuto il dodicesimo lustro,
tardar non pud lora che unir
mi deve nella tomba coi padri
miei. Per questo ho preso con-
gedo dalle muse col seguente
epigramma, col quale i0 chiu-
do la lettera:
I1 dodicesimo lustro & ormai
[ compiuto:
Atto a salir sul Pindo io piu
[non sono;
La cetra che m’offriste, o Mu-
[se, in dono,

Or grato la vi rendo, e vi sa-
[luto ».

(1} 11 Prof. Giuseppe Gazzino pub-
blico: Fausto di Volfango Goethe,
traduz. di Giovita Scalvini e Giu-
seppe Gazzino, II ediz. Firenze
1862;  Fallamonica  Bartolomeo
Centile — Canti di — poela ge-
novese del sec. XV, Genova 1877.
Canzoncine sacre e Morali, TI ed.
Genova 1879: Giulietta e Romeo,
Milano 1232; Castore e Polluce,
unitamente al precedente.

(2) T due correligiosi e amici erano
i due fratelli Pino: P. Giambat-

tista da S. Giuseppe (Valloria
21 aprile 1836 1+ Genova 2 otftobre
1817) e P. Adeodato da S. Nicola
(Valloria 2 maggio 1839 4+ Geno-
va 21 luglio 1918). Essi erano fra-
relli di due altri Agostiniani Scal-
zi: P. Prospero da S. Clemente
(Valloria 30 settembre 1816 4+ Ivi
21 aprile 1884), P. Giovanni da
S. Domenico (Valloria 2 novem-
bre 1823 jMonte S. Martino 2
febbraio 1901).

P. Ignazio Barbagallo

Gioia, Pace vera che travolge:

Quesia e Ia vita,

Tutio & primavera, se tu sai fidarti di Lui.

Penso che sia un po’ una
esperienza di tutti; a me capita
tante volte che partecipando a
qualche celebrazione liturgica,
o ancora piit di sovente, inuvi-
tato in qualche chiesa per unc
celebrazione eucaristica, non
posso fare a meno di guardar-
mi attorno per vedere se vi sia
in otto gualche celebrazione fu-
nebre, tante sono sempre le
faccie tristi e sconsolate.

Quante volte vorrei gridare:
gente, fratelli, dove & la nostra
caratteristica cristiana? PO0SSi-
bile che volti sorridenti li pPOs-
sano vendere soltanto i carosel-
Ii e i cartelloni pubblicitari?

Volentieri mi farei portavoce
di Pcolo che scriveva ai Filip-
pesi: « Siate sempre lieti, ve lo
ripeto, siate sempre allegri per-
che il Signore & vicino, non vi
affannate di cosa alcuna » (4.
4-6).

Dobbiamo ammetterlo che
non siamo poi mica tanto cre-
dibili nelle nostre azioni e nei
nostri atteggiamenti che proce-
dono dalla fede nelle promesse
di Dio.

E’ in questi giorni di Natale
che ci viene ripetuto U'annuncio
del « gloria a Dio nell’alto det
cieli e pace in terra agli womini
di buona volonta ». Ma la ve-
nuta dell’Emanuele « il Dio con
noi », di Gesit « Jahvé che sal-
va » NOM arriva a noi come no-
tizia viva, ailesa.

L'uomo di Dio, il cristiano,
con Geremia, il profeta, divora
con gioia la parola del Signore
e questa diventa la delizia del
suo cuore (15, 15).

Per ognuno di noi c¢’é un mo-
mento particolare della nostra
vita, per ognuno secondo la
grazia del Signore, mel quale
riusciamo a « sentire » la Paro-
la di Dio come rivolta o noi
personalmente, e diventa vera-
mente una spada a due tagli,
di salvezza o di condanna (Ebr.
4, 12).

Anche S. Agostino deve aver
avuto uno di guesti momenti
importanti: un momento di
scelta. Quante volte alla Bibbia
ha preferito gli autori classici.
Ma il « prendi e leggi » nell’'or-
to di Milano é stato il punto di

11



partenza per una vitd nuovda,
si e arreso a Dio e alla sua
Parola.

A dire il vero questa opzione
« favore di Dio per ognuno di
roi ¢ stata fatta a nome nostro
al momento del battesimo e
consolidato mnel sacramento
della cresima. Ma ognuno, di-
ventato adullo, deve ratificare
in plena coscienza e incondi-
zicnatamente questa alleanza
con Dio. (cfr. Paolo VI, La
Gioid cristiana, VI).

Se riconosciamo Cristo co-
me Signore e vogliamo che la
sua volonta sia anche la nostra,
allora avviene il grande evento
rinasciamo di nuovo. Dio non
aspetia altro che il nostro con-
senso, il nostro permesso. Tut-
to quello che e suo diventa
anche mnosiro. Sgorgherda dal
nostro cuore il Magnificat, per-
chée come Maria abbiamo pro-
nunciato il nostro « fiat » e fu-
remao l'esperienza che Cristo e
vivo e risorto e U« Exullet »
non rimarre in esclusiva a
qualche mnostalgico del grego-
riano nella notte di Pasqua.

« La nostra gioia crescerd e
progredird ogni giorno e me-
diante la perseveranza tenderd,
versc la perfezione. Incomin-
ciata nella fede di coloro che
rinascono raggiungerd il suo
compimento nel premio di co-
loro che risorgerenno » (S. A-
gostino, Comm. V. Gv. 83, 1).

E’ una gioia nuova, diversd,
nermanente, perche frutto del-
lo Spirito (Gal. 5, 22 e Gv 15
23). « Non é come la gioia del
mondo che la si attende con
grande speranza e trepidazione
e guando arriva non la si pud
trattenere... perché tutto pas-
sa, tutto vola via, tutto si dile-
gua come fumo, e guai a chi
ama tali cose;, ogni anima (-
fatti segue la sorte di cid che
ama» (S, Agostino id. 7, 1).

La gioia effimera, la gioia Ji
questo mondo, continua S. A-
gostino, « & come la giola dei

12

pazzi, che nella loro insani
solitamente sono contenti e ri-
dono, mentre chi & sano piange
per loro. Cost noi, carissimi.
siamo guariti, per aver accclio
la medicina che viene dall’ulio
— abbiamo dato il nostro as-
senso alla Parola di Dio, ci sia-
mo fidati di Lui — perche
anche noi eravamo pazzi, e
stamo guariti perche non awmia-
mo pit le cose del mondo che
amavamo, e gemiamo per ¢li
altri, rivolti a Dio, perché fui
e abbastanza potente per gua-
rire quelli che sono ancora in-
felici» (id. 7.2).

I'mtanto perd ognuno di noi
fa ancora lesperienza perso-
nale del dolore e degli affanmni
che tentano di portarci via la
gioia di Dio. Se da una parte
abbiamo scelto Dio, e molti di
noi st sono arresi ¢ Dio solzn-
nemente con UNL CONSACTURIO-
ne per tutta la vita, d'altra
parte sembra che non ne ab-
biamo preso affatto coscienza.
Guardiamoci un attimo mnello
specchio, vediamo se il nostro
volto irradia la felicita per la
consapevolezza di essere di Dio
e con Dio. Vorrei proporlo a
tutti i cristiani, ma in partico-
lare a chi il Signore lo ha
scelto nella totalita, ai sacer-
doti, ai fruti, alle suore, ma gia
gueste wulltime, almeno molts
nella generosita delle loro re-
gola hanno rinunciaio a ogni
vanita, anche agli specchi.

Riprendo allora un invito di
Agostino, (Regola 49) di con-
frontarsi con i propri impegni
assunti, nel battesimo e nellg
propria  consacrazione e di
specchiarsi nel Vangelo.

Il Salmista propone, cerio
per esperienza personale, ma
i1 particolare perche profeta
di Dio: « Getta il tuo affanno
nel Signore » e Paolo rincalza
« Non vi affannate in cosa al-
cuna, ma fate intendere a Dio
le vostre domande. E la pace
di Dio, che sorpassa ogni con-
cetto, custodira i vostri cuori

e le vostre menti» (Fil. 4, 7).

« Che temi dunqgue? Cammi-
na nel Signore twuo Dio e sta
sicuro. Non soffrirai se non ¢io
che Dio vuole che tu soffra »
(5. Agostino id. 7, 7), e Dio é
gioia e pace vera.

Se ci sentiamo deboli e con-
fusi, se non riusciamo a vedere
tanto lontano, se la nostra fede
st disperde prima, ricorriamo
al Padre, e chiediamo agli altri
di farlo per noi, é guesta la
prima  fratellanza cristianca.
« In verita vi dico quanto do-
manderete al Padre in nome
mio ve lo dard. Finora, non
avete domandato nulla nel mio
nome; domandate e riceverete
affincheé la vostra gioia sia pie-
na» (Guv. 16, 24 ). E se i nostri
dolori e le sofferenze fossero
secondo la volonta di Dio per
completare Uopera di Cristo,
rallegratevi, perché anche voi
potrete esultare e gioire nella
sua gloria (cfr. I Pt. 4, 12-13)

Dio & la nostra pace, fare la
sua volontd la nostra gioia,

Srontanea mi viene la conti-
nuczione con la preghiera di
Charles de Foucauld: « Padre
mio mi abbandono « Te, - Fa
i me cio che ti piace. - Qua-
lungue cosa Tu faccia di me ti
ringrazio.. - B’ per me umn'esi-
genza d'amore il donarmi, il
rimettermi nelle tue mani sen-
zo misura, con una confidenza
infinita ».

E lavventura avverrd, verrd
la primavera attorno a not e
nei nostri cuori, anche i nostri
funerali diventeranno delle ce-
lebrazioni nuziali.

Sara la festa senza fine.

Dio perd pretende U'abbando-
no totale, nel tempo che sard il
SUO0 e mon quando vorremmo
noi, nei modi suoi e non quelli
che farebberc piacere a noi
nelle persone che Lui avrd chia-
mate. Per noi ci sara il premio
certamente, la gioia, la pace e
la semplicitd.



Se «il Signore & mia luce e
mia salvezza, di chi avro timo-
re? Egli mi illumina, vadano
indietro le tenebre, egli mi sal-
v si allontani la debolezza. Ap-

—— Ancora

Sui numeri 174 e 1% di
« Notiziario CISM» fra Um-
berto Marcato pubblica uno
studio sul ruolo del superiore
maggiore nella pastorale delle
vocazioni e sul problema dei
seminari.

La serieta dellautore e il
tema trattato definito dal pa-
pa «essenziale e percid per-
manente e determinante nelia
vita della Chiesa » meritano
un riferimento sia pur breve
su guesie pagine.

¥l calo delle vocazioni non
¢ causato unicamente e prin-
cipalmente dalla nen idoneita
delle strutture e degli erdina-
menti delle case di formazio-
ne, neppure si possono accu-
sare i responsabili di insensi-
hilita: ci si ¢ adattati e rin-
novati, ma 1 risultati non so-
no stati convincenti. Percha?
Evidentemente ¢ un problema
complesso che investe aspetti
fondamentali. Non c¢i puo dun-
gue essere una soluzione set-
teriale, cioé un qualche me-
todo di facile intuizione e di
facile realizzazione.

Lo tocchiamo con mano: la
ragione ultima ¢ la immatu-
rita della comunita cristiana;
immaturita di fede, di dottri-
na, di coellaborazione. 11 supe-
ramento della crisi esige per-
¢io un lungo lavoro in profon-
dita. Le persone consacrate so-
no essenziali per la comunita
dei fedeli ma questi costitui-

partenyo al pitt potente di tuili
all’Onnipotente, in modo tale
che egli mi illumini e mi salvi
e non temo nessun altro all’in-
fuori di Lui stesso». {(S. Ago-

stino Comm. al Salmo 26). E’
Lui il mio Signore, mi SOno ar-
reso, mi sono lasciato conqui-
stare, mi sono fidato di Lui.

Luigi Kerschbamer

sulle vocazioni ——

scono il terreno sul quale cade
i] seme della vocazione. Il se-
minarie non fiorvira fitiche i
eristiani non sentiranno il bi-
sogno del suo servizio.

In particolare i religiosi do-
vrebbero essere adatti ad ani-
mare piccole comunita e grup-
pi, giovanili o no, perche é
naturale che dove si vive di
preghiera e di Bibbia maturi-
no vecazioni di consacrazione
religiosa.

La grande comunita cristia-
na incubatrice di vocazioni
nen esiste pin. O si realizzano
piccole comunita locali di vita
cristiana o le vocazioni di spe-
ciale consacrazicne non  si
schiudone pitt. Questo signifi-
ca che se non curiamo le fa-
miglie disposie a un’opera di
orienfamento cristiano dei fi-
gli, se non aiutiamo le inizia-
tive parrocchiali di assistenza
spirituale e di fermento apo-
stolico... manchera la materia
prima per le case di forma-
zione.

In tale direzione si stanno
mugsvendo le comunita o i cen-
tri che dai recenti nostri ca-
pitoli provinciali hanno avuto
il preciso incarico di essere
« vecazionali ». Non si tratta
pit di singoli ma di intere fa-

miglie religiose impegnate ad
esempio nei « cursillos », in
« comunione ¢ Itberazione »,
negli incontri periodici con ra-
gazzi ¢ le rispettive famiglie
eccetera. Cosi ad esempio la-
vorano i confratelli di Acqua-
viva Picena.

Altro centro vocazionale &
guello della Madonnetta in Ge-
nova dove tutto il movimento
che gravita attorno al Santua-
rio viene sensibilizzato. I’ im-
pegno preciso degli « Amici di
5. Agostino » recitare ogni gior-
ne il Santo Rosario e ogni sa-
hato la medesima corona vie-
ne recitata intera in pubblico
cen riflessioni ed intenzioni
vocazionall, I religiosi inoltre
s1 rendono disponibili per o-
gni forma di animazione apo-
stolica.

Infine teniamo presente che
il realismo cristiano ¢ realismo
di fede. Se siamo uomini di
fede ¢ di Chiesa, Dio c¢i dara
le vecazioni al di 1a delle strut-
ture attuali: se non lavoriamo
secondo gli orientamenti at-
tuali della Chiesa e in spirito
di disinteressata carita, non a-
vremo vocazioni.

P. Angelo Grande

13



S. AGOSTINO E DANTE

Dimostrare ’agostinismo del
massimo poeta italiano, noto-
riamente aristotelico-tomistico
se & allettante, & altrettanto ar-
duo. E’ necessario — per ri-
gore di oggettivita e di aderen-
za storica — evitare le due tesi
estremistiche: presentare Dan-
te piu agostiniano di quanto
fosse; descriverlo pilt antiago-
stiniano di guanto non fosse.

Agostino visto da Dante

Dante aveva letto senza dub-
bio le opere di S. Agostino, al-
meno le maggiori; e il giudizio
che da dell’autore — quanto
mai lusinghiero — & espresso
nel « De monarchia » dove at-
testa che alcuni santi Dottori.
nello scrivere i libri, furono
aiutati dallo Spirito Santo: tra
guesti santi cita, come unico
nome proprio, quello di S. Ago-
stino (1).

Non per nulla, parlando del-
le «Confessiones », le classifica
come « opera di essemplo e
dottrina » (2), che non si sa-
rebbe potuta scrivere da altro
« s1 vero testimonio ».

Che il Poeta conoscesse 1'Ip-
ponese & deducibile dalle cita-
zioni agostiniane che riscon-
triamo disseminate nel « Convi-
vio » (3), nel « De Monarchia »
(4) dove vengono riportati ri-
spettivamente passi del « De
civitate Dei » e del « De doctri-
na christiana » (un accenno al
« De quantitate animae » lo tro-
viamo nelle « Epistulae » (5).

Che Dante, non soltanto co-
noscesse, ma stimasse Agosti-
no, lo desumiamo anche dalla
ottava Epistula in cui lamenta
che le opere agostiniane non
siano sufficientemente cono-
sciute (6).

14

Il « De monarchia» e il « De
civitate Dei» a confronto

Sono queste le opere in cui
1 due autori esprimono la pro-
pria concezione storico-politica
deducendola, con angolazioni
non sempre convergenti, dalle
diverse scuole filosofiche cui
aderiscono: aristotelica quella
di Dante; platonica quella di
Agostino.

Nel « De civitate Dei» Ago-
stino, mentre riconosce 'utilita
dell’impero romano, ne rimar-
ca altresi la provvisorietad (« la
grandezza dell’impero & data
da Dio a scopo di governo se-
condo l'indole dei tempi ») (7),
mentre per Dante « la funzione
dell’impero & immanente e ine-
sauribile in quanto strumento
anch’esso — come la Chiesa —
della grazia divina » (8).

Cvviamente, la diversa otti-
ca con cui e visto e trattato lo
argomento dai due, ha contri-
buito al sorgere di due schiere
di interpreti, fautori di due tesi
contrarie: gli uni difendono la
tesi della divergenza o contrap-
posizione fra il « De civitate
Dein e il « De monarchia »;
gli altri optano per la tesi della
convergenza o affinith. Fra i
primi si evidenzia il Vossler
il quale, pur riconoscendo che
il Poeta si guarda bene dal po-
lemizzare col Padre della Chie-
sa, nondimeno vede nel « Con-
vivio » (9) e nel « De monar-
chia » (10) una contro dimo-
strazione agostiniana, nella
quale Dante, invece di contrad-
dire apertamente 1'Ipponense,
con procedimento scaltro quan-
to energico, lo saccheggia, lo
interpreta a rovescio e finge di
ignorare quanto non pud ser-
virgli (11). Il Bruers — e altri
con lui — si esprime in modo

antitetico, affermando che nel
« De civitate Dei » « & gia com-
piuta quella teoria della prov-
videnzialita della storia roma-
na sulla quale sono incardinate
le massime storie cattoliche e
la stessa concezione storica
universale dell’Alighieri, poi-
che la cittd terrena non era, nel
pensiero di S. Agostino se non
specchio del transeunte e la
citta di Dio espressione dello
gterno » (12).

Nei siamo dell’avviso — e
non perché spinti dal « Cicero
pro domo sua » — che la con-
flittualita fra la posizione dan-
tesca e quella di Agostino sia
pill apparente che reale e che
fra i due scritti si annoti pil
continuitd che frattura. Infatti
cgni concezione cattolica del'a
provvidenzialita della storia
da S. Tommaso a Dante, dal
Petrarca al Bossuet, presuppo-
ne, come premessa germinale,
la concezione agostiniana della
cittd terrena e della citth di
Dio, fondata, come affermava
il Gioberti, sulle Sacre Scrittu-
re stesse.

Il pensiero agostinianc nelle
« Cantiche »

Possiamo anzitutto rilevare
un’identicitda di scopo tra le
« Confessiones », il « De civita-
te Dein e le tre « Cantiche »
dantesche: sia le une che le
altre intendono attestare la po-
tenza rigeneratrice della grazia
divina e mostrare che la vera
patria trionfante & quella del
cielo. Riconosciamo comungue
che si tratta di finalita comune
a molte opere ascetico-lettera-
rie,

Dante, pur non rendendo
protagonista S. Agostino di al-



cun episodio della terza Can-
tica — omissione che ha cau-
sato le pilt disparate illazioni
fra gli studiosi — gli riserva
una tale collocazione nel re-
gno dei beati (lo pone nel se-
condo semicircolo della Rosa
dell’Empireo), che festimonia
il grado di ammirata devozio-
ne verso 'Ipponense: « E sotto
lui cosi cerner sortiro | Fran-
cesco, Benedetto e Augusti-
1o » (13).

Analizziamo l'incidenza del
pensiero  agostiniano  nelle
« Cantiche ».

I1 Poeta definisce 1’ « Infer-
720 » come la « citta dolente »
(14); il « Paradiso » come la
« citth di Dio» (15), la « vera
citta » (16), la « cittd dei bea-
ti» (17). Questa concezione
dantesca della « cittd di Sata-
na » come citta dell’errore e
del male, e della «cittdh di
Dio » come citta del vero, del
bene e del bello, prima che
tomistica, ¢ profondamente a-
gostiniana. La stessa termino-
logia & mutuata dall’Agostino
del « De civitate Dei »: « Penso
di aver risolto le grandi e dif-
ficili questioni dell’origine del
mondo, dell’anima e del ge-
nere umano da noi divise in
due parti: quella di coloro che
vivono secondo l'uomo e l'al-
tra di coloro che vivono se-
condo Dio. In senso mistico
chiamiamo tali parti ”le due
Citta 7, cioé le due societa de-
¢li uomini delle quali una e
guella predestinata a regnhare
in eterno con Dio, l'altra do-
vra subire Teterno supplizio
col diavolo » (18).

Stesso concetto viene ripe-
tuto nel « Purgatorio » ove « le
divote ombre » degli invidiosi
penitenti rispondono a Dante.
che ha domandato se vi sia
tra di loro anima latina: « O
frate mio, ciascuna e cittadi-
na / d'una vera cittd; ma tu
vuo’ dire, | che vivesse, in Ita-
lia, peregrina » (19). L’agget-

tivo « peregrina » richiama u-
na delle frasi piu frequenti del
« De civitate Dei»: «la citta
pellegrina di Cristo Re» (20).

Nel « Paradiso » Dante vede
mediante tre forme di visione:
la visione corporale, quella
immaginaria e quella intellet-
tuale. Questa triplice possibi-
lita visiva & probabile che Dan-
te P'abbia presa da S. Tomma-
50 (21), ma — e cid conferma
che la tentazione di copiare
non e da oggi — I'Aquinate la
aveva plagiata, con identici e-
sempi e uguali argomentazioni.
dal « De genesi ad litteram »
di 8. Agostino (22).

Che dire poi della questione
sui vari gradi di beatitudine?
Dante chiede a Piccarda (23)
se gli spiriti siano soddisfatti
del loro grado di beatitudine
0 ne desiderino uno superiore;
al che « il ben creato spirito »
risponde non esservi discor-
danza tra il loro volere e quello
di Dio: « .. la mostra volonta
quieta / virtu di carita, che fa
volerne [/ sol quel ch’avemo,
e d’altro non ci asseta » (24).

¥’ la stessa risposta che da
Agostino nel « De civitale Dei »:
« Questo & un altro dei grandi
heni di quella Cittd beata: nes-
suno invidiera quelli che si tro-
vano in un grado superiore,
come ora gli angeli non invi-
diano gli arcangeli» (25).

Tutto il libro XXII del « De
civitate Dei» & un inno alla
perfezione che raggiungeranno
i beati dopo il giudizio univer-
sale, allorche il corpo, facen-
dosi a sua volta spirituale, si
congiungera alle anime: « Gli
occhi dei beati avranno, per-
tanto, una maggior virtl di
guella che hanno presentemen-
te, non perché vedranno pill
acutamente, ma perché ve-
dranno anche le cose incorpo-
ree » (26). Ed ecco come Dan-
te riecheggia e traduce in ver-
si, attraverso le parole di uno
spirito beato, il concetto ago-

stiniano: « Come la carne glo-
riosa e santa / fia rivestita, la
nostra persona pit grata fia,
per esser tutta quanta | ... on-
de la vision crescer convene, [/
crescer U'ardor, che, di quella,
s’accende, | crescer lo raggio,
che, da esso, vene » (27).

P. Aldo Fanti

(1) Cfr. De monarchia III, 3.

(2) Convivio 1, 2, 14.

(3) Convivio 1. 4, 9; IV, 9, 8; IV, 21, 14.
(4) De Monarchia IIT, 4, 7; III, 4, 8.
(5) Epist. IV, 28, 9.

(6) Epist. VIIL, 80.

(7) De civ. Det 1. V, cap. XXVL

(8) Carle Landi:
S. Agostino».

« Ancora Dante e

(9) Convivio IV, 5.
(10) De monarchia II, 5.
Cfr. Vossler: « La Divina Com-

media studiata nella sua genesi
e interpretata ».

(11)

« Romanita di
« Italia lette-

(12) Antonio Bruers:
S. Agostino» in
raria ».

(13) Paradiso c¢. XXXII vv. 34-35.
(14) Inferno c. III, v. 1.

nferno ¢. I, v. 126.

(16) Purgatorio c. XIII, v. 95.
Paradiso ¢. XXX, v. 130.
(18) De civ. Dei, lib. XV, cap. I
(19) Purgatorio c. XIII, vv. 94-96.

(20) De civ. Dei. lib, I. cap. XXXV.

(21) Cfr. Commento alla seconda ep.
di S. Paolo ai Corinti: Lez. 1,
cap. XII.

(22) Cfr. De genesi ad litteram. lib.
XIT, cap. XIX.

(23) Cfr. Paradiso c. III, vv. 64-66.

(24) Paradiso c¢. III, v. 70-72.

(25) De civ. Dei, lib. XXII, capi-
tolo XXX.

(26) De civ. Dei, lib. XXII, capi-
tolo XX1X.

(27) Paradiso c¢. XIV, vv. 43-45; vv.

49-51.

15



MEDITAZIONI AGOSTINIANE —

Gomunifé_.-

16

Dono

del|" Amore i Dio agli uomini

P. Gabriele Ferlisi

Intatte rimanga quindi -~ concludevame nella meditazione precedente — il
faseino e il valore della « Comunitd ». anche se l'immagine che di essa abbiamo
sotto gli occhi non & quella ideale della meta raggiunta, ma aquella concreta del
pellegrinaggio: non & quella della gloria e della perfezicne, ma & l'immagine
dimessa della kenosi, cioé dell'umiliazione, della mescelanza del grano con la paglia.
Ci sonmo religiosi santi e religiosi falsi. Nei conventi, pur essendo la punta pil
avanzata della Chiesa, il suo «gircesllo », dice S. Agostino ne! suo commento al
salmo 132, si riflettono le stesse tensioni che altrove., Sono centri di spiritualita,
ma vi si insinua lo spirito del mondo: sono casi di pace, ma vi serpeggiano fermenti
insidiosi di inquietudini e di irrequietezze. In analcgia con la Chiesa, le Comunita
scne sante e insieme bisognose di purificazione, sono oasi salvate e da salvare.

Eppure. anche se non realizzane — ¢ non pessono realizzarla perché siamo
ancora in prova nel tempo dell'esilio — la pienezza del'ideale. «non cessa la pia

fraternita » (Comm. al sal. 132, 4), asserisce S. Agostino. Cio2, non perde di valore
I'unita della carita di Cristo che. gicrno dopo giorno, le Cemunitd son chiamate
a realizzare. Non sminuisce il lascino e non perde di efficacia il loro messaggio.

Il pensiero di S Agosting ¢ chiaro, lineare e la sua affermazione («ma non
cessa la pia fraternita») & un atto di fidueia, di speranza. di ottimismo. Egli
tiene gli occhi rivolti alla Comunitha Apostolica e alla prima Comunitd Cristiana,
dove scorge, si, un Giuda con tanti suei seguaci, ma dove intravvede liniziativa
formidabile dell’ Amore di Dio che crea auelle Comunita. E, come aueste, cosi le
suz Comunita Religiose gli appaicno non come opera umana ma divina, non come
progetti e realizzazioni di uomini ma di Dio. non come semina di zizzania ma di
grano, non come piogge torrenziali ma come «rugiada dell’Ermon, che scende
sul monti di Sion» (Salmo 132). Cioed ccme doni i Dio alla Chiesa e all'umanita.
E anche se l'uome tristemente riesce a contrasscgnare ouesti doni cel marchio
dell’ingratitudine e del rifiutn, la sua azione non pud arrivare al punto da deformare
totalmente 'immagine ¢i Comuniti che Dio ha voluto regalarci; non pud giungers
al punto da ingrettire il Cuore di Dio ed a seccarne la vena dell'’Amore. Che anzi,
nella sfida dei due ameori, cosi come Agostino concepisce la storia tra Dio e 'uomo
(I'amore di Dic e Vamore di s&: 'amore-carithi e l'amore-cupidigia) sembra, ed @&
cosi, che lostilith deil'amore ecgoistico dell'uome alimenti maggiormente la lar-
ghezza dell’Amore di Dio. Inarrestabile in cuesto suo Amore. Dio continua sempre
a far dono delle Comunita Religicse alla sua Chiezsa ¢ al mondo, perché esse.
in umilta e ardimento, siano laro di luce anche se fievole, nelle tenebre:; luogo
di ristoro, anche se privo di qualche confort, nella stanchezza; pane sostanzioso,
anche se dal sapore di paglia, nella fame; freccia direzicnale, anche se psco
leggibile, nel groviglio di tante strade. verso i valori eterni: elemento di equilibrio
e di provocazicene, anche se discutibile, negli eccessi e nell'ignavia della vita:
irradiazione e testimonianza, anche se labile. dell'amore fraterno che c¢i deve tutti
unire in Cristo che & il vero monte Hermon, cicé il vero lume esaltato, prima sulla
croce e pol in eielo, da cul diseende a noi la rugiada benefica delle Comunita Re:
ligiose (Comm. al sal. 132, 11).



INDICE GENERALE

EDITORIALE

Continuando (La Direzione)
(La Direzione)
(La Direzione)

28 agosto (La Direzione)
(I.a Direzione)

Il Natale di

Gestt (La Direzione)

SPIRITUALITA’ AGOSTINIANA

(a cura di P. Eugenio Cavallari)
La grande meta

Cieli nuovi - Terra nuova

Gerusalemme e Babilonia

Trascendenza e interiorita
Perdersi o A ne B ogmoEt m B @ & % G 40 F
Emmanuele: Dio con noi

PENSIERI AGOSTINIANI

Siate un cuor solo in Dio

Salvezza del mio volto, Dic mio!

Grandi cose sono dette di te, o cittd di Dio
Dal profondo a te grido, o Signore!
vita

Dare la in riscatto per molti

I' Signore & nel suo sante tempio

PROFILI DI RELIGIOSI

{(a cura di P. Benedetto Dotto)
P. Stanislao Sottolana

(a cura di P. Ignazio Barbagallo)
Bonaventura Viani (I)

(I1)
(I1T)

Bonaventura Viani

Bonaventura Viani

Bonaventura Viani (IV)

M E ¥EDw

Bonaventura Viani (V)

MEDITAZIONI AGOSTINIANE

(a cura di P. Gabriele Ferlisi)
Comunita: Unitd nella caritd di Cristo

Comunita: E' la caritd la sua unita

Comunita: Formata dalla caritd, ne & testi-
tnone? , ., TR EEE
Comunita: Un traguardo non conqulstato ma

da congquistare

Comunita: Dono dell'Amore di Dio agli uomini

fasc. 1 pag.

»

fase.

fasc.

fasc,

2
3
4

1

1

=2 T B

|

»
»

»

pag,

L - T - -

i L6

16

16

16
16

1976

ARTICOLI VARI

Normativa nuova
Grande)

Storiografia Agostiniana:

16 Gennaio:
(P. Ange'o

La Madonnetta

(dal diario manoscritto)
Il Cuore di S. Agostino & anche missionario
(P. Luigi EKerschbamer) #E @
Se vuol (Pino Bruzzaniti)

Giovani in ricerca: Maria, donna del si
(Silvana Brancato) TR

Personale di pittura del P. Luigi Dlspenza
(P. Vincenzo Consiglio) :

Pasqua: Riflessioni scomode
(P. Benedetto Dotto)
Momento di verifica (P. Angelo Grande)

Iniziativa vocazionale della Comunitad di Acqua-
viva Picena (P, Doriano Ceterani) 5

S. Agostino e i' Petrarca (I) (P. Aldo Fanti)
(P. Aldo Fanti)
Ci sono cose pin urgenti (P. Luigi Kerschbamer)
Nonostante tutto (P. Gabriele Ferlisi)

Fratini al guinzaglio?

Il primo guaderno di

Un altro confratello in Brasile
(P. Calogero Carrubba)

spiritualita (Calogero)

Professione religiosa: pensieri
(P. Benedetto Dotto)

(P. A'do Fanti)
Quello che so per (P. Gabriele Ferlisi)

Gli «Amieci di 8. Agostino» e i
di Genova (Sorella Teresa Cesca)

Ritrattc dal vero (P. Aldo Fanti)
Calendario dei Capitoli (P. Flaviano Luciani)

utili

Arrivederci
certo

Esperienze:
terziari

Ci scrivoso dal Brasile

Grazie, Signore (P. Luigi Kerschbamer)
Campane a martel’o (P. Aldo Fanti)
Dati

biografici di S. Agostino

Itinerari agostiniani: Il passaggio di S. Agostlno
a Savignone (Don P. Botto)

Gli « Amiei di S. Agostino» a Sav1gnone
(Sorella Teresa Cesca)

(IT) (P. Aldo Fanti)
Quanto & bhello parlare di Dio (Mauro Carini)

S. Agostino e il Petrarca

8. Agostino parla della morte della madre

Lettera ai Confratelli
esercitanti)

Spiritua’i:
gruppo degli

Angelo Grande)

Bsercizi
(Un

Coerenza (P.

Ho scoperto il Rosario come Capol.uoro di pre—
ghiera (P. Gabriele Ferlisi) .

Dopo i Capitoli Commissariali
(P. Flaviano Luciani)

Perdonate come il Padre celeste...
(P. Benedetto Dotto) . - . . . . . . .,

Riflessioni dopo un campo-scuolg
(Luca, Tiziano, Duilio)

Giornata mondiale de'la pace

(P. Benedetto Dotto) . . . . it

« Natalis est Christi » (P. Gabriele F‘erhsn

Gioia, Pace vera che travolge
(P. Luigi Kerschbamer)

Ancora sulle vocazioni (P. Angelo Grande)
S. Agostino e Dante (P. Aldo Fanti)

fasc. 1 pag.

(5]

[S-I R I

L 7 R )

O N I S S

e

»

5

10
12

14

15

11
11
13
14
15

12
14
15

11

12

13
14
15
16

11

13

14

15

11
13
14



spedizione abb. postale gruppo IV - p. inf. 70 %




