


presenza agostiniana
Rivista bimestrale dei PP. Agostiniani Scalzi
Anno I I I - N. 6 - Novembre- Dicembre 1976 (18)

« Anima mia in Cristo, il tuo cuo-
re fu creato da Dio a questo ne solo,
di essere da lui amato e posseduto.
Con questo amore potrai fare di lui
quanto vorrai e qualsivoglia cosa,
per diffìcile che ella sia ti si farà in
questa maniera molto facile. Onde
devi la prima cosa fondare e stabilire
la intenzione di esso tuo cuore di ma-
niera che dairinteriore esca lo sterio-
re. Perchè sebbene le penitenze corpo-
rali e tutti gli esercizi, con i quali si
castiga e si affligge la carne, sono lode-
voli ogni volta che siano moderati con
discrezione, secondo che conviene alle
persone che li fa; nondimeno tu non
acquisterai mai virtù veruna per ( co-
desto ) mezzo solo, se non vanità e
vento di vanagloria, con che perderai
le tue fatiche; se con lo interiore non
saranno detti esercizi animati e rego-
lati.

S O M M A R I O

I] Natale di Gesù ( La Direzione ) . . Pag. 1

Spiritualità Agostiniana:

Emmanuele : Dio con noi
( p. Eugenio Cavallari ) . 2»

Pensieri Agostiniani:

Il Signore è nel suo santo tempio .
Giornata mondiale della pace
( p . Benedetto Dotto )

« Natalis est Christi »
( p . Gabriele Ferlisi )

4»

5»

7»

Profili di Religiosi:
P. Bonaventura Viani
( p. Ignazio Barbagallo ) .

Gioia , pace vera che travolge
( p . Luigi Kerschbamer )

Ancora sulle vocazioni
( p Angelo Grande ) .

S. Agostino e Dante
( p. Aldo Fanti )

9»

» 11

« La vita deiruomo non è altro che
guerra e tentazione continua; e per ca-
gione di questa guerra hai tu da vigi-
lare sempre e far la guardia sopra il
tuo cuore, acciò sia sempre pacifico
e quieto ».

» 13

14»

Meditazioni Agostiniane:
Comunità : Dono dell ’Amore di Dio agli
uomini ( p . Gabriele Ferlisi ) . 16»

(Ven. P . Giovanni Nicolucci
da S . Guglielmo :

da « Un Roveto Ardente » ,
pagg . 107 -108 )Direttore Responsabile: Narciso F . Rimassa

Redazione e Amministrazione : PP. Agostiniani Scalzi
Piazza Ottavilla , 1 - Tel . (06) 583722 - 00152 ROMA
Aut. Trib. di Genova N. 1962 del 18 febbraio 1974
Approvazione Ecclesiastica
ABBONAMENTI: ordinario L. 2000; sostenitore: 5.000
benemerito 10.000 - c.c . postale 1/48940

PP. Agostiniani Scalzi - 00152 Roma

Tipografia Editrice Frusinate - Frosinone



Il Natale di Gesù

Il S . P. Agostino richiama ed esorta: « Cristo è nato: nessuno
esiti a rinascere ».

Intatti con la sua nascita , e subito dalla culla, Egli ha rivolto
un invito-messaggio, per tutti coloro che hanno buona volontà, privile-
giando tuttavia gente povera , semplice . umile , i pastori , il Pastore
che non sa dove reclinare il capo, Lui mite e umile di cuore.

Il suo è invito alla fede , alla grazia, ad una scelta di stato per la
vita, alla sicurezza della propria azione , aZZa bontà del cammino che
si percorre , evidenziato immediatamente attraverso Pannimelo gioioso
dell' Angelo.

Ma lo rinnova ogni giorno. co?z riserbo ma insistentemente , a chi
è in amoroso. interiore ascolto alla sua voce.

E ' evidente però che ogni pressante invito reclama una risposta
e , in questo caso, una risposta di massimo impegno e di assoluta
serietà, tanto più per chi ha scelta una vita esclusivamente consacrata
al suo amore e al servizio dei fratelli.

E ' il richiamo forte che si fa sentire nel Natale di Gesù.
Nei pastori non c'è stata esitazione ed incertezza: la risposta è

venuta da entusiasmo e in fretta sono andati all'incontro con il Messia,
lo hanno riconosciuto e lo hanno adorato, in umiltà.

L'adorazione, la preghiera è momento qualificante della giornata
e della vita cristiana e religiosa; è il momento dell 'ascolto , del dialogo ,

della risposta piena agli inviti dell' Amico per uno slancio maggiore ,
per una disponibilità più aderente a Chi ha dato tutto per amore dei
fratelli. E ' momento che testimonia Vadesione alle cose del cielo, che
soltanto in apparenza, talora, sembrano contrastare con le realtà au-
tentiche della terra. E } il momento che fa riprendere quota, raddriz-
zare il passo, riprendere coraggio , rinvigorire la speranza, riacquistare
certezza.

E\ questa, lezione preziosa che ci viene da Betlemme.
« Presenza Agostiniana » presenta cordialmente ai confratelli , ami-

ci , lettori , il suo vivo, gioioso augurio natalizio ed auspica per tutti
quella serenità e quella pace annunciata, per chi ha buona volontà,
dall' Angelo del Signore, nella notte santa.

La Direzione

1



piìitiialilà
agoblininna
b

Emmanuele
Dio con noi

P. Eugenio Cavallari

in ogni luogo e in nessuno »
( Conf . 6, 3, 4 ).

sclusiva: creare dal nulla e
conservare nell’essere: « Dio è
presente nel mondo in modo
da essere non una qualità del
mondo, ma la sostanza crea-
trice del mondo, che lo gover-
na senza fatica e lo abbraccia
senza sentir peso » ( Lett. 187,
4, 15 ) . In tal modo la creazio-
ne è la prova commovente che
Dio è amore e ha creato per
la felicità dell’uomo. Questa la
verità suprema che sta nelle
cose: « Dio è presente ovun-
que come la verità, poiché la
verità è Dio stesso » ( ivi 118,
4, 23 ) .

Dio è la gioia profonda di
ogni essere che splende nella
vita e l’uomo ne è l’interprete:
« L’anima, che si trova nel cor-
po, non solo non vi trova al-
cuna ristrettezza, ma, al con-
trario, perfino una specie di
espansione dovuta non tanto
acl ampiezza corporale ma alla
letizia spirituale » ( ivi 187,
4, 15 ) .

Le creature, a questo punto,

lasciano all’uomo il compito di
ammirare e lodare Dio poiché
esse sono state create esclusi-
vamente per lui. Il cantico del-
le creature è l’uomo ad espri-
merlo: « Tu, altissimo e vici-
nissimo, remotissimo e pre-
sentissimo, non fornito di
membra più grandi e più pic-
cole, ma esistente per intero

L’uomo accarezza un sogno:
alzare il velo delle cose per
leggerne il messaggio nascosto
e dare un senso all’intreccio e
allo sviluppo della sua vita.
Sgii si trova ogni giorno di
fronte all’immensità muta ed
eloquente dell’universo che lo
interroga: « Chi c’é al di den-
tro e al di sopra »? L’infinito
delle grandi e piccole cose è
uno stimolo perenne di medi-
tazione « religiosa »: Dio ha un
nome o è ignoto, ha creato
ma si disinteressa della sua o-
pera o è provvidente, è muto
o si rivela, è lontano e inac-
cessibile o penetra gli spazi e
annulla le distanze per farsi
tutt’uno con noi, accentua le
distanze o ci avvolge col suo
amore pieno di premure? Que-
ste, e infinite altre domande,
emergono dal fondo del cuore
umano.

S. Agostino ha compiuto
questa esperienza mistica ed è
giunto alla certezza che Dio
è presente nelle cose, nell’uo-

mo, nella sua Chiesa. Egli ci
esorta a fare altrettanto: fon-
dare la fede sul mistero della
vita anziché sul sentimento,
sull’enigma, sul mito.

« Sto alla porta e busso »

Ma, se la presenza di Dio
nel creato appare del tutto
scontata e riflessa, nell’uomo
avviene in termini diversi e su
un piano molto più profondo:
Dio nelle cose è presente con
la divinità , nell’uomo abita
per donarsi a lui. E’ la libera
iniziativa dell’uomo che rende
operativa la presenza di Dio.
Tant’è vero che « Dio non abi-
ta neppure in modo eguale in
coloro nei quali egli abita...
Sono lontani da lui coloro che
a causa del peccato sono di-
ventati completamente diversi
da lui; sono vicini a lui coloro
i quali con una vita santa ri-
cevono la sua somiglianza »
( .ivi 5, 17 ) . All’origine della
mancata presenza di Dio nel
cuore dell’uomo sta il rifiuto
dell’uomo: « Egli era nel mon-
do e il mondo fu fatto per
mezzo di lui, eppure il mondo
non lo riconobbe. A quanti pe-
rò io hanno accolto ha dato
il potere di diventare figli di
Dio » ( Gv. 1, 10 ) , « L’ira di
Dio si manifesta su coloro che
soffocano la verità nell’ingiu-
stizia » ( Rom. 1, 18 ) . Gesù è
il Verbo di Dio fatto uomo,
TEmmanuele, Dio-con-noi, che
ci riconcilia con l’amore di Dio

« Laudato sii , mi Signore »

Il creato costituisce un sag-
gio della inesauribile vitalità
di Dio e della sua capacità e-

2



manda più volte il senso vivo
della presenza di Dio nel cuore
e nella comunità: « Tutti vive-
te unanimi e concordi e, in voi
onorate reciprocamente Dio di
cui siete fatti tempio » ( 1, 9 ) ,
« Quel Dio che abita in voi , vi
proteggerà pure in questo mo-
do, per mezzo cioè di voi stes-
si » ( 4, 24 ) .

Tenendo presenti i due aspet-
ti complementari non corre-
remo il rischio di rifiutare Dio
per andare all’uomo o vicever-
sa dal momento che « Dio si è
degnato abitare nei singoli e
in mezzo alla concordia di tut-
ti » ( Città di Dio 10, 3 ) e « sono
diventati templi di Dio non sol-
tanto i singoli, ma tempio di
Dio tutti insieme » ( Esp. Sai.
131, 5 ) .

e ci fa suo tempio: « Ciò che
desta maggiore meraviglia è il
fatto che Dio, pur essendo in-
tero in ogni luogo, tuttavia
non abita in tutti gli uomini...
Egli è presente in tutti con la
divinità, ma non dappertutto
con la grazia con cui abita nel-
le anime... Nella misura in cui
siamo tempio di Dio, apparte-
niamo alla comunione con lui
e alla famiglia dei suoi figli
adottivi » ( ivi 5, 16 ) .

Quali sono le condizioni del
cuore che favoriscono la pre-
senza di Dio?

Sono:

Santo, ma anche il Padre e il
Figlio... Allora il Tempio di
Dio, cioè di tutta la somma
Trinità è la S. Chiesa » ( Ench.
56, 15 ) .

Tutta razione di Dio nell’in-
timo umano tende a costruire
l'unità e precisamente « razio-
ne di ricondurre all’unità è la
costruzione del tempio di Dio »
( Lett. 187, 37 ) .

Non è difficile da questo
punto di vista riconoscere se
nel nostro cuore abita vera-
mente Dio: riconosciamo Lui
presente negli altri come in
noi stessi. Questo pensiero ago-
stiniano deve costituire uno
dei punti fondamentali su cui
impostare la nostra vita inte-
riore ed ecclesiale.

Nella stessa Regola racco-

— Vumiltà: « Dio abita ne-
gli umili da lui stesso esaltati ,

rendendoli suo cielo, cioè suo
trono » ( Esp. Sai. 112, 4 ) ;

— Vobbedienza: « Vuoi tu
essere trono di Dio? Non cre-
dere di non poterlo essere;
prepara per lui un posto nel
tuo cuore; egli viene e volen-
tieri vi si stabilisce... Se l’ani-
ma del giusto è il trono della
sapienza, sia la tua anima giu-
sta... L’anima obbedisce a Dio
che è in lei... Non può coman-
dare bene alTinferiore, se non
si degna di obbedire al Supe-
riore » ( Esp. Sai. 46, 10 ) ;

— la\ carità: « Esamina il
tuo cuore e vedi se c’è la cari-
tà . Se c’è la carità, c’è anche
la pienezza della legge, e in te
abita Dio e tu sei diventato tro-
no di Dio » ( Esp. Sai. 98, 3 ) .

Il nostro cuore è una piccola
chiesa se in esso abita Dio. E
oggi sappiamo tutti quanto sia
necessario possedere e onorare
Dio nell’intimo per darlo poi
agli altri!

« Siate Tempio di Dio »

Ma l’attenzione del S. P. Ago-
stino converge sul terzo modo
della presenza divina nelle ani-
me, non tanto viste singolar-
mente quanto nel loro insieme.
Se Dio è tutto in ciascuno ed
è indivisibile in se stesso, allo-
ra unisce in Se stesso tutti gli
uomini: « Dio abita nel suo
Tempio, non solo lo Spirito

3



pensieri agostiniani
S 3C B B G B0 B B B3 0 0 B 0 0 0 0 0 0 0 B B B 0 0 0 0 3 0 3 0 0 0 3 0 0 0 0 3 3 0 3 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 B B B B B B B M B B B B B B B B B B B B B g M

Il Signore
è nel suo santo tempio

*1

*** (sai. 10, 5)**
**>
***
* « Tu, die sei a me pi ù intimo del mio intimo stesso, tu mi pone-

sti dentro, nel cuore, la tua legge, scrivendola col tuo Spirito, come
col tuo dito. In questo modo io non ho da temerla come un servo,

senza avere per essa alcun amore; piuttosto ho da amarla con timore
casto, come si addice a un figlio, e insieme ho da temerla con casto
amore » (Esp. Sai. 118, D. 22, 6) .

« Anche ora egli è in noi e noi siamo in lui; ina questo ora noi
lo crediamo, mentre allora ne avremo la piena conoscenza. Ciò che
ora conosciamo credendo, allora conosceremo contemplando . . . In
quel giorno, quando vivremo quella vita in cui la morte sarà assor-
bita, conosceremo che egli è nel Padre, e noi in lui e lui in noi;
perchè allora giungerà a perfezione quanto per opera sua è già

cominciato : la sua dimora in noi e la nostra in l u i » ( Comm. Vg.
Gv. 75, 4).

« Anche se alPultimo della vita i cristiani si troveranno lontani
dall’essere arrivati all'età delfinitelligenza spirituale, nella quale sia-
mo in grado d’essere nutriti non di latte ma di cibo solido, il loro
divino ospite colmerà tutte le lacune della loro intelligenza, dato
che non si sono mai separati dalfiunità del corpo di Cristo che per
noi è diventato la via, nè dalla comunione del tempio di Dio. Per
non separarsene, si attengono costantemente nella Chiesa alla regola
della fede, comune alle persone elevate e alle modeste, e camminano
secondo le verità alle (piali sono arrivati, in attesa che Dio faccia
loro conoscere se hanno qualche opinione diversa; non insegnano
come verità di fede le proprie idee puramente umane perchè non
si ostinano rimanendo fermi nella difesa litigiosa delle loro opinioni
ma in un certo modo camminano, traspirano cioè abbondante sudore
nello sforzo di avanzare sulla via della perfezione, implorando da
Dio, mediante la pietà ispirata dalla fede, la perspicuità delfiintelli-
genza ».

*
s
*

s

•«
%

*

»1

*

s
V.
*

. \

*
s
**
>
*»
V
***1.
* >

**5
«»»
*
«*

*«

***
s
*5

s

s
«X
*>»
s
s

* ( Leti. 187, 8, 29)
>0

*

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 B0 0 B0 0 B B0 B B0 0 0 0 3 B0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 B0 0C 0 3 0 0 0 0 0 0 0 S 0 0 0 0 S 0 B 0 0 0 0 0 0 B 0 0 0 0 0 0 0 1 3 3 0 3 3 0 0 0 0 0 0 0 0 0

4



Giornata mondiale

della pace

Il prossimo primo gennaio ,

come, per volontà del Papa
Paolo VI , è consuetudine da
parecchi anni , si celebrerà « la
Giornata mondiale della pace ».

Il tema « se vuoi la pace, di -
fendi la vita » è luminosamente
pieno c fornisce ampia materia
di meditazione. Per tutti.

La giornata , comunque, co-
me più volte ribadito, vuole
essere una pausa di preghiera
e, appunto , di meditazione.

La pace, infatti , è dono di
Dio e bisogna umilmente do-
mandarlo e , lavorando, meri -
tarlo.

E ' dunque, anche , opera del -
l 'uomo che. se vuole veramente
rispondere agli inviti e ai ri -
chiami del Signore, deve rimuo-
vere gli ostacoli che impedi -
scono la formazione della « fa-
miglia », o ne intaccano ineso-
rabilmente la serenità.

Potranno essere utili , a que-
sto punto , dato che ciascuno
è, nel suo ambito , « operatore
di pace », alcune considerazio-
ni , suggerite dai vari documenti
del Concilio Vaticano II.

La pace , prima di tutto, —
lo è, anzi , essenzialmente —
comunione con Dio e con i
fratelli .

Proprio per realizzare que-
sta comunione, Egli « decise

di entrare in maniera nuova e
definitiva nella storia dell 'uma-
nità mediante V incarnazione
del Figlio , per opera del quale
aveva creato l 'universo ».

E sempre mediante Vincarna-
zione, « lo costituì erede di tut-
te le cose, per tutto instaurare
in Lui ».

Ma il disegno meraviglioso
di Dio può disgraziatamente
venire incrinato , appannato ,

reso sterile.
Da che cosa?

Solamente dal peccato da cui
il « mondo » è quasi sommerso
c di cui è schiavo.

Il peccato è , infatti , rottura
con Dio , che è padre , e con gli
uomini , che sono fratelli .

E ' , perciò, i l primo e più
grande ostacolo per la pace:
impedisce la « comunione »
calpesta Cristo , rende vano il
suo messaggio.

Nessuno, allora, potrà illu-
dersi di essere vero « operato-
re di pace » e meritare la con-
seguente beatitudine evangeli -
ca , se prima dellelaborazione
di qualunque piano, non lo to-
glierà, o non lo renderà inof -
fensivo.

Piani , tentativi , approcci ri -
marranno soltanto sulla carta
se non scaturiranno da un
« cuore mondo ». Perchè è pro-

prio dal cuore che, secondo il
Vangelo, derivano i cattivi
pensieri , i perversi desideri ed
ogni sorta di delitto .

Se non avrà il cuore mondo ,

l 'uomo, non potrà che lasciarsi
guidare dall 'odio, o quanto me-
no dall ' interesse personale, dal-
l 'egoismo. dal tornaconto.

Tutte cose, evidentemente
che fanno a pugni con la fra-
ternità!

Ci saranno sempre, in ag-
guato , dei secondi fini da salva-
guardare ad ogni costo.

Si faranno passare , magari
con l 'etichetta, buona per tut-

to, della filantropia. che procu-
ra Vapplauso e nasconde, quasi
sempre, la « auri sacra fames »
degli antichi .

Si tenterà di giustificarli con
mille ragioni , vere in apparen-
za, ma velenose in realtà.

Potrà prendere corpo , alle
volte , Villusione di aver rag-
giunta la pace solo perchè la
guerra è assente, o si potrà
sperare di raggiungerla con lo
« equilibrio delle forze contra-
stanti ». Si arriverà anche a
considerarla — ma è estrema-

come unmente pericoloso
« effetto di dispotica domina
zione ».

Nulla di tutto questo.

5



berta, scambiarsi le ricchezze
dello spirito e delVingegno ».

La pace, è bene rimarcarlo.

è opera di giustizia e di amore.
E' solo Vamore, infatti, « che

tutto sopporta », a spingere uo-
mini e popoli ad incontrarsi ,
superando barriere e pregiudi-
zi , rispettando dignità e cul -
tura.

Sarà possibile, così , la paci-
fica costruzione della Gerusa-
lemme terrena, immagine ed
effetto della celeste.

Che è Vanelito di Cristo:
« che siano una cosa sola »!

templare. D'altra parte si sà
che « chi mette la mano allo
aratro » non deve voltarsi in-
dietro, pena la esclusione dal
Regno.

Occorre, perciò, che non si
scoraggino se le passioni, pre-
potenti, si fanno sentire. Oc-
corre che, con l'aiuto di Dio, le
dominino, incanalandole per il
giusto verso.

E non basta ancora.

O meglio, non soltanto que-
sto.

La pace è opera di giustizia
e di amore.

Essa — sono parole della
Costituzione pastorale della
Chiesa nel mondo moderno —
è frutto dell'ordine immesso
nell'umana società dal suo di-
vin Fondatore e deve essere at -
tuato dagli uomini assetati di
una giustizia sempre più per-
fetta.

La pace rimarrà solo un mi-
raggio « se non sarà tutelato
il bene delle persone — e la
vitai, in tutti i suoi stati, è il
bene supremo
non potranno, con fiducia e li-

E' un edificio in continua co-
struzione: non sono ammessi
periodi di stanca.

e se, queste ,Gli « operatori » non posso-
no mai mettersi a sedere a con- P. B. Dotto

6



N A T A L I S EST C H R I S T Iu
95

La meditazione di S . Agostino sul Natale

0 il mistero della miseria,
dell'infelicità, del peccalo del-
Fuomo. E su questi pun-

sviluppati contempo-
raneamente insieme in modo
che l'uno richiami e illumini
l’altro — convergono una quan-
tità numerosi di altri temi, i
quali, mentre rischiarano il mi-
stero, risvegliano la fede, ac-
cendono l’amore, convincono
sull’umiltà, spingono alla gioia
sollecitano una risposta da
parte dell’uomo.

Ascoltiamo Agostino che
esorta i suoi fedeli alla gioia:
« Esultino gli uomini , esulti-
no le donne... Esultate voi
fanciulli santi , che avete scelto
di seguire sopratutto Cristo...
Esultate sante vergini: per voi
la Vergine ha partorito Colui
che potrete sposare senza cor-
rompervi... Esultate giusti: è il
Natale di Colui che porta la
giustizia. Esultate deboli e ma-
lati : è il Natale del Salvatore.
Esultate schiavi: è il Natale
del Redentore. Esultino i servi:
è il Natale di Colui che rende
liberi. Esultino tutti i Cristiani:
è il Natale di Cristo ( Natalis
est Cliristi ) » ( s. 184 ,2; cfr.
192, 2 ).

dichiarato per morto; conse-
guentemente, poiché negato
Dio, tutto può diventare lecito
( Dostoievskij ) , è negalo anche
il peccato; e gli uomini, privi
ormai di principi assoluti per
distinguere il bene dal male e
per dare al dovere il suo vigore
trascendente, « non sono più
ritenuti come peccatori. Vengo-
no catalogati come sani , malati
bravi , buoni , torti , deboli , ric-
chi , poveri , sapienti , ignoranti ;
ma la parola peccato non si
incontra mai »( Paolo VI ). E
con ciò Cristo e il suo mistero
è svuotato del suo significato.
E l’uomo si trova a brancolare
nel buio più fi ito alle prese
con il suo paradosso.

Occorre oliera scuoterci dal-
la nostra inerzie spirituale e
rinnovarci nella fede. Nel Bam-
bino del presepe vorremo ri-
conoscere il Viglio di Dio re-
sesi nostro fratello per salvar-
ci; nella celebrazione del pros-
simo Natale vorremo coglie-
re non gli aspetti marginali
ma il suo evento centrale di
salvezza. Ci faremo aiutare da
S. Agostino, traendo dai suoi
discorsi alcune espressioni che
costituiscono i pensieri-chiave
in cui si articola la meditazione
che egli faceva con i suoi fedeli .

I discorsi natalizi di S. Agostino
Di S. Agostino sul Natale

ci sono pervenuti 13 discorsi,
che si trovano raccolti nella
serie « Sermoni del tempo »
dal n . 184 al n. 196 dell’edizione
Maurina. Sono discorsi brevi ,
concettuosi, gravidi di un forte
senso del ministero, briosi nel-
lo stile. Sono forse un pò di-
stanti dai nostri gusti e dalla
nostra pigrizia, che li evita e
li ritiene scomodi. Il confronto
infatti che essi provocano con
la meditazione che oggi noi fac-
ciamo sulla celebrazione del
Natale, ne mette subito in ri-
salto l’enorme differenza di
interesse.

tt

Un’ ottica diversa
Mentre per Agostino l’alo-

ne di mistero, di gioia e di inti-
mità che pervade il Natale è
fortemente religioso, per noi
invece, compresi gli stessi cri-
stiani, è fortemente desacraliz-
zatto e laicizzato.

Mentre per Agostino il Nata -
le è innanzitutto e principal-
mente la celebrazione dell’even-
to ineffabile e sconvolgente del
Dio che si fa uomo per cancel-
lare il nostro peccato; per noi
al contrario è, non dico un fat-
to di costume, ma certo un
evento considerato soprattutto
in direzione, come si dice, oriz-
zontale dove, svanendo il senso
del sacro, si dilegua il mistero
dell’infinito amore di Dio, si
dilegua il mistero dell’uomo e
tutto diviene incomprensibile
ed assurdo: Dio è negato o è

« Destati , o uomo esclama
più forte il Santo Pastore per
indurlo alla riflessione, alla

Mistero di Cristo
e mistero dell’uomo

gratitudine ed alla commozio-
ne spirituale — per te Dio si è
fatto uomo,.. Saresti rimasto
morto per tutta l 'eternità se
{ Cristo ) non fosse nato nel
tempo. Mai saresti stato libe-
rato dalla carne del peccato ,
se ( Cristo ) non avesse preso
la somiglianza della carne del
peccato. Una perpetua miseria

questi
punti-chiave possono ridursi a
due: il mistero di Cristo e il
mistero dell’uomo, cioè il mi-
stero dell’infinito amore, della
misericordia gratuita di Dio

Fondamentalmente



giorno temporale » ( s. 185.. 2;
cfr. ss. 186 , 3; 187 , 4; 132, 2,
133; 133; 132, 3;.

Il Natale di Cristo « è il gior-
no natale in cui è nato il gior-
no » (s. 196 , 1 ): il giorno della
nostra vera adozione a figli di
Dio: l’Unigenito Figlio di Dio si
è fatto figlio delFuomo per fare
del figlio dell’uomo un figlio di
Dio ( $. 185, 3; 188, 3 ).

Perciò, può concludere S. A-
gostino stimolando i suoi fede-
li ad una risposta: La venuta
di Cristo non sia vana. Non
siamo sterili, le nostre anime
siano feconde per il Signore.
Maria lo portò in seno, portia-
molo anche noi nel cuore. La
Vergine generò il Salvatore, la
nostra anima operi la salvezza ,
si effonda nella lode ( s. 189, 3 ).
Nell’umiltà si sviluppi la fede,
che ci fa concepire Cristo nel
cuore ( s. 191, 3 ); accendiamo
la carità, che ci far pervenire
all’eternità ( s. 190, 3 ). « Ecco,
abbiamo Cristo Infante, cre-
sciamo con Lui » ( s. 196, 3 ).

196, 1-2J . Da parte nostra, in-
fatti, non avremmo potuto a -
vanzare nessun merito presso
Dio per esigere una forma di
amore così profondo ed inim-
maginabile dalla mente uma-
na: « Ricerca il movente di ciò,
dice il Santo Pastore, vedi un
po’ per quale esigenza giuridi-
ca è avvenuto ciò, non trovi
forse che è solo dovuto alVa-
more gratuito di Dio? » fs. 185 ,

3 ). « Tu dormivi, ed Egli è ve -
nuto a te; eri oppresso da un
grave torpore, ed Egli ti ha de-
stato; si è fatto tua via perchè
tu non ti smarrissi... » ( s. 189
2 ). Il pensiero di S. Agostino
su questo punto è molto niti-
do: « Eravamo condannati alla
morte, eravamo oppressi dai
peccati , portavamo a fatica il
peso della nostra condanna... »
( s. 189, 3 ); « eravamo notte,
quando vivevamo nelVinfedel -
tà » ( s. 190, 1 ); ma Cristo pro-
prio per questo è venuto, per
fugare la nostra notte, perchè
Egli è la luce; Egli è « il giorno
grande ed eterno che dal gior-
no grande ed eterno è venuto
in questo nostro tanto breve

ti avrebbe schiacciato, se non
si fosse data questa misericor-
dia. Non saresti risuscitato, se
( Cristo ) non si fosse avvicina-
to alla tua morte. Avresti de-
fezionato, se non si fosse fatto
avanti. Saresti morto irrepa-
rabilmente, se non fosse venu-
to » ( s. 185, 1 ). Quale spetta-
colo di umiltà e di tenerezza
spirituale: « Colui che ha crea-
to il sole, è creato egli stesso
sotto questo sole; colui che
col Padre ha ordinato tutti i
tempi, consacra questo giorno
in seno alla madre; il Creatore
del cielo e della terra, nasce
sotto il cielo e sulla terra; es-
sendo ineffabilmente sapiente,
diviene infante sapiente; colui
che riempie Vuniverso, giace in
una mangiatoia; colui che rego-
la e modera il corso degli astri ,
si nutre dal seno materno »
( s. 187, 1 ). « Si è esinanito in
mezzo agli uomini occultando
ciò che era e dando a vedere
ciò che era divenuto » ( s. 187 .
4 ). « Chi è questo infante? Pro -
veniente dal verbo « for, faris »
= parlare, infante significa co-
lui che non può parlare. Cristo
è dunque infante e Verbo. Per
mezzo della carne tace, per
mezzo degli Angeli insegna... »
( s. 190 , 3 ) .

L’incarnazione del Verbo è
certamente un mistero che ri-
chiede una potenza straordina-
ria che sorprende, ma soprat-
tutto una misericordia infinita
che commuove; e ciò special-
mente quando ci si sofferma a
considerarne il modo miraco-
loso: « Quale cosa più meravi-
gliosa di questa: una Vergine
che dà alla luce una creatura!?
Concepisce ed è vergine, gene-
ra ed è vergine. Essere creati
da una propria creatura! Il
Nato dalla Vergine le ha comu-
nicato la fecondità senza vio-
larne Vintegrità » ( s. 189 , 2;
sulla verginità di Maria, riba-
dita con forza e con calore di
espressione, cfr. ss. 184 , 1.3;
186 , 1; 188, 3; 189 , 2-4; 190, 2;
191, 1.3; 192, 2; 194 , 1; 195, 1;

P. Gabriele Ferlisi

8



P R O F I L I D I R E L I G I O S I

P. Bonaventura Viani
( Montalto Ligure 2-12-1813 + Ivi 10-6-1883 )

« uno.: semplice spiegazione, ma
una gara, un'emulazione, un
certame nel ritrarre gli stessi
sensi », senza però « passare
al di là del convenevole ».

Prima di affrontare il suo la-
voro, il Viani studiò tutte le
questioni che si riferiscono a
Giobbe e al suo libro: il per-
sonaggio, luogo e geografia
della sua patria, l’epoca in cui
visse, le diverse sentenze ri-
guardanti il tempo della com-
posizione dell’opera, la lingua ,

la ragione, il contenuto, ecc.
Da questo complesso studio

ne sono venute fuori la intro-
duzione critica, che egli ha pre-
messo alla sua versione e le
numerose note illustrative con
le quali la chiude.

Il metro da lui adoperato è
quello proprio delle opere
drammatiche, in quanto il li-
bro di Giobbe « è un dramma
di lieto fine, diretto a purgare
il cuore umano col terrore , col-
la compassione, e collo svilup-
po d’una grande virtù, spinta
alVeroismo per far sì che gli
uomini s'innamorino di lei e
prendano ad imitarla ».

Da queste espressioni il let-
tore comprende che siamo in
pieno clima neoclassicista, non
solo in quanto al metro, ma
anche in quanto al linguaggio.

Bisognerebbe ora leggere al-
cuni brani. Ma non è possibile
per la natura stessa dei nostri
articoli.

Egli si accinse a quest’opera
perchè, secondo la sua stessa
testimonianza, questo primo li-
bro sapienziale « col suo vee-
mente e patetico stile rapinami
assai sovente a me stesso, e
trasportandomi nei campi del-
l'immaginazione, obliar mi fa-
ceva i molteplici mali, a cui
va soggetta la vita ».

Fu dunque il bisogno di tro-
vare una spiegazione ai tanti
dolori che imperversano nel
mondo che spinse il Viani a
meditare, prima, e a tradurre
poi questo antico poema di-
dascalico, drammatico e lirico
insieme.

Non è qui la sede per farne
una piena conoscenza. Ricor-
deremo solo alcuni dati.

Il Viani condusse la sua tra-
duzione tenendo innanzi agli
occhi il testo della Volgata,

quello ebraico e quello greco
dei settanta « ch'io non ho tra-
lascialo di consultare ».

Per stabilire il pensiero ge-
nuino dell’autore studiò i mi-
gliori commenti biblici e, so-
prattutto, quelli del Pineda e
del Calmet.

Nella traduzione ebbe anzi-
tutto di mira « la fedeltà al sa-
cro testo », non già quella che
usa « il maestro nelle scuole »
rendendo parola a parola, ma
quella voluta da Cicerone e
da Quintiliano. Alla luce di
questo criterio egli fece in mo-
do che la traduzione non fosse

Il poeta biblista

Nel numero precedente si è
visto sommariamente che il
Viani non è solamente poeta,
ma anche critico di storia e di
letteratura.

Frutto di questa seconda at-
tività sono le varie disserta-
zioni su personaggi storici, da
lui lette nelle diverse Accade-
mie Letterarie, di cui era so-
cio. Tali sono quelle riguar-
danti i versi danteschi che si
riferiscono al Papa Anastasio
e a « Colui che fece per viltade
il gran rifiuto », come le altre
sulla venuta di S. Pietro a Ro-
ma e sul papa Gelasio I.

Egli però estese le sue ri-
cerche critiche su fatti e per-
sonaggi biblici. Da quest’altro
amoroso studio nacquero le
Dissertazioni Sul Passaggio de-
gli Israeliti pel mare Eritreo
e Sulle bellezze poetiche della
Bibbia, le Traduzioni dei due
Cantici di Mose, di David Sul-
la morte di Saul e donata, di
Debora e di Abacuc.

Prima di accingersi a questi
lavori letterari, il P. Viani stu-
diava a fondo i personaggi e
gli avvenimenti che erano og-
getto delle sue composizioni
critiche o poetiche.

Però la sua produzione bi-
blico-letteraria di maggiore im-
portanza è la traduzione in
versi dei quarantadue capitoli
del libro di Giobbe.

9



Ci contenteremo solo di ri-
portare i versi che si riferisco-
no alla fede di Giobbe nella
risurrezione, dopo il disfaci-
mento del corpo:

« Deh! chi mi clà ch'io scriva
/ Con. ferreo stil miei detti?... /
Fede verace intera / Per entro
il cor mi siede, / Che vive il
Redentor dell*alma mia: / E
che più bel di pria / Nel no-
vissimo giorno / Farò a vita
ritorno. AUor di nuovo, / Di
Morte ad onta , il mio corpo-
reo velo / Rivestirò meravi-
gliando , e Dio / Vedrò nella
mia carne. Io con quest ' occhi
/ Nel suo splendido seggio /
Io stesso il mirerò. Questa fi-
danza / Sola fra tanti guai nel
cuor m'avanza » ( c. 19 , 23-27 ) .

Dunque, come abbiamo af -
fermato all’inizio di questi ar-
ticoli, P. Bonaventura Viani fu
per carisma suo proprio, un
poeta di persone, cose ed even-
ti, ma sempre in una matrice
cristiana, religiosa, biblica.

Ed ora non troviamo di
meglio che chiudere questi bre-
vi cenni, a lui consacrati, col
rileggere la lettera che egli
scrisse, sei mesi dopo la sop-
pressione del suo convento, al-
l’amico Profess. Giuseppe Guaz-
zino (1).

viso della Giunta Liquidatrice
che il 7 novembre si sarebbe
preso possesso a nome di essa
del nostro convento di Gesù e
Maria al Corso , e che pel gior-
no 14 dello stesso mese i Re-
ligiosi dovevano averlo sgom-
brato.

Durum seppe a ciascuno sif -
fatto annunzio, sed levius fit
patientia quidquid corrigere
est nefas.

Ognuno pertanto affrettossi
di sbrigare qualche faccenda,
che aver poteva, a fine di tro-
varsi pronto a partire.

Sorse Vinfausto giorno: ed
ecco la Commissione della
Giunta presentarsi con tutta
garbatezza al Superiore per lo
scopo prefisso. Si fanno chia-
mare tutti gli individui compo-
nenti la Comunità , si consonila
a ciascuno la pagella dellan-
nua pensione assegnata dalla
Legge ( lire 600 ai sacerdoti .
300 ai conversi ) , avvertendo
tutti di lasciar libero il con-
vento pel giorno indicato. Ciò
premesso la Commissione por-
torsi in tutte le camere dei Re-
ligiosi. prendendo nota dei mo-
bili , che vi erano, e lasciando
a tutti la facoltà di disporre
delle cose che tenevano a loro
uso. Di tutto ciucilo ch'era d 'u-
so comune prese possesso la
Giunta.

Dopo questo, avreste veduto
una scena luttuosissima. I Re-
ligiosi , stretti dalla necessità..

pongon mano a preparar le bct-
gaglie che voglion seco aspor-
tare. Ogni cella è tosto scon-
volta, e messa sottosopra. I
corridoi sono ingombrati: qui
una cassa eli libri , là un far-
dello di masserizie , più giù un
tavolino , un armadio od altro
simile arnese: e in quelle ca-
mere , in ciuci corridori , ove per
lo innanzi tutto era silenzio ecl
ordine , ora non ocli che ro-
mori , non iscorgi che confusio-
ne e scompiglio.

Si licet exemplis in parvo
grandibus uti,

D'aee facies Troiae, cum ca-
peretur, erat .

Io , ciati ad un amico quei po -
chi mobili eh'erano nella mia
camera , empii più che potei
una cassa di libri più cari ,
feci fardello della biancheria e
delle altre cose necessarie , e
il giorno 10 disfeci anche il
letto: sicché dovendo partire
il dì appresso, se un amico non
ricettavami in sua casa la sera ,
era forza dormire sid lastrico.

Venivcm meco in Liguria al-
tri due miei correligiosi ecl a-
mici , elodie affettuose sollecitu-
dini dei quali confesso aver
sentito molto sollievo all 'ani-
mo trangosciato ( 2 ) .

Passata con essi la notte
presso quel buon amico, la
mattina dell '11 novembre ce
ne andammo alla via ferrata
e si parti per Ancona. Il gior-
no seguente passammo a Bolo-
gna , e poscia per Alessandria
e Genova si venne a Sanremo,
ove , lasciata la compagnia, il
giorno 17 novembre venni a
Montalto Ligure.

Fon qui eia oltre sei mesi
e pure cd solo ricordo di quei
tristi avvenimenti , alla rimem-
branza di ciucila dolorosa se-
parazione da tanti amici e
compagni miei , ora dispersi
per tutta Italia, una cupa me-
stizia mi si aggrava sul cuore ,
e sentomi sulle guancie scor-
rer le lagrime: onde con tutta
veracit à potrei dire ( Ovid. Tri-
st. 1. 1 eleg. 3 ):
Cum subit illiu.s tristissima

[ noctis imago,

Quae mihi supremum tempus
[in Urbe fuit;

Cum repeto noctem, qua tot
[ mihi cara reliqui.

Labitur ex oculis nunc quoque
[gutta meis.

In Montalto vivo tranquillo
la vita, procul negotiis, ut pri-
sca gens Mortalium. Spero che
ciò sia per durare per quei
pochi anni che mi restano a
vivere , giacche avendo ormai

Commovente lettera

« Montalto Ligure 22 maggio
1875.

Stimatissimo Signor Profes-
sore.

Possibile! Dopo sei mesi
ch'io sono tornato in patria,
V . S . era ancora all 'oscuro del -
la nostra soppressione , e del-
la mia partenza eia Roma? E
desidera adesso ch'io le venga
raccontando come sia andata
la cosci?

Infandum, Cazzine, jubes re-
novare dolorem! Era l'ultimo
domo eli ottobre dello scorso
anno, quando ci fu recato l'civ-

10



Usta da S . Giuseppe ( Valloria
21 api-ile 1836 + Genova 2 ottobre
1817 ) e P. Adeodato da S . Nicola
( Valloria 2 maggio 1839 + Geno-
va 21 luglio 1918 ) . Essi erano fra-
telli di due altri Agostiniani Scal-
zi : P. Prospero da S . Clemente
( Valloria 30 settembre 1816 + Ivi
21 aprile 1884 ) , P. Giovanni da
S . Domenico ( Valloria 2 novem-
bre 1823 + Monte S. Martino 2
febbraio 1901 ) .

Or grato la vi rendo, e vi sa-
luto ».

( 1 ) Il Prof . Giuseppe Gazzino pub-
blicò : Fausto di Volfango Goethe.
traduz. di Giovita Scalvini e Giu-
seppe Gazzino, II ediz. Firenze
1862 ; Fallamonica Bartolomeo
Gentile
novese del sec. XV . Genova 1877:
Canzoncine sacre e Morali. II ed.
Genova 1879 ; Giulietta e Romeo.
Milano 1832: Castore e Polluce.
unitamente al precedente.

( 2 ) T due correligiosi e amici erano
i due fratelli Pino: P. Giamhat-

compiuto il dodicesimo lustro,
tardar non può Vora che unir
mi deve nella tomba coi padri
miei. Per questo ho preso con-
gedo dalle muse col seguente
epigramma, col quale io chiu-
da la lettera:
Il dodicesimo lustro è ormai

[compiuto:
Atto a salir sul Pindo io più

[non sono;
La cetra che m’offriste, o Mu-

[se, in dono,

Canti di — poeta ge-

P. Ignazio Barbagallo

Gioia, Pace vera che travolge:
Questa è la vita,
Tutto è primavera, se tu sai fidarti di Lui.

Penso che sia un po’ una
esperienza di tutti; a me capita
tante volte che partecipando a
qualche celebrazione liturgica,
o ancora più di sovente, invi-
tato in qualche chiesa per una
celebrazione eucaristica, non
posso fare a meno di guardar-
mi attorno per vedere se vi sia
in atto qualche celebrazione fu-
nebre, tante sono sempre le
faccie tristi e sconsolate.

Quante volte vorrei gridare:
gente , fratelli , dove è la nostra
caratteristica cristiana? Possi-
bile che volti sorridenti li pos-
sano vendere soltanto i carosel-
li e i cartelloni pubblicitari?

Volentieri mi farei portavoce
di Paolo che scriveva ai Filip-
pesi: « Siate sempre lieti, ve lo
ripeto, siate sempre allegri per-
chè il Signore è vicino, non vi
affannate di cosa alcuna » ( 4.
4-6 ).

E’ in questi giorni di Natale
che ci viene ripetuto l’annuncio
del « gloria a Dio nell’alto dei
cieli e pace in terra agli uomini
di buona volontà ». Ma la ve-
nuta dell’Emanuele « il Dio con
noi », di Gesù « Jahvé che sal-
va » non arriva a noi come no-
tizia viva, attesa.

L’uomo di Dio, il cristiano,
con Geremia, il profeta, divora
con gioia la parola del Signore
e questa diventa la delizia del
suo cuore ( 15, 15 ).

Per ognuno di noi c’è un mo-
mento particolare della nostra
vita, per ognuno secondo la
grazia del Signore, nel quale
riusciamo a « sentire » la Paro-
la di Dio come rivolta a noi
personalmente, e diventa vera-
mente una spada a due tagli ,
di salvezza o di condanna ( Ebr.
4 , 12 ) .

Anche S. Agostino deve aver
avuto uno di questi momenti
importanti: un momento di
scelta. Quante volte alla Bibbia
ha preferito gli autori classici.
Ma il « prendi e leggi » nell’or-
to di Milano è stato il punto di

Dobbiamo ammetterlo che
non siamo poi mica tanto cre-
dibili nelle nostre azioni e nei
nostri atteggiamenti che proce-
dono dalla fede nelle promesse
di Dio.

11



partenza per una vita nuova,
si è arreso a Dio e alla sua
Parola.

A dire il vero questa opzione
a favore di Dio per ognuno di
noi è stata fatta a nome nostro
al momento del battesimo e
consolidato nel sacramento
della cresima. Ma ognuno, di -
ventato adulto , deve ratificare
in piena coscienza e incondi-
zionatamente questa alleanza
con Dio. ( cfr . Paolo VI , La
Gioia cristiana, VI ).

pazzi , che nella loro insania
solitamente sono contenti e ri -
dono , mentre chi è sano piange
per loro. Così noi , carissimi ,

siamo guariti , per aver accolto
la medicina che viene dall *alio
— abbiamo dato il nostro as-

e le vostre meliti » ( FU. 4, 7 ) .
« Che temi dunque? Cammi -

na nel Signore tuo Dio e sta
sicuro. Non soffrirai se non ciò
che Dio vuole che tu soffra »
( S. Agostino id . 7 , 7 ), e Dio è
gioia e pace vera.

Se ci sentiamo deboli e con-
fusi , se non riusciamo a vedere
tanto lontano , se la nostra fede
si disperde prima, ricorriamo
al Padre, e chiediamo agli altri
di farlo per noi , è questa la
prima fratellanza cristiana.
« In verità vi dico quanto do-
manderete al Padre in nome
mio ve lo darà. Finora, non
avete domandato nulla nel mio
nome; domandate e riceverete
affinchè la vostra gioia sia pie-
na » (Gv. 16 , 24 ). E se i nostri
dolori e le sofferenze fossero
secondo la volontà di Dio per
completare l 'opera di Cristo,
rallegratevi , perchè anche voi
potrete esultare e gioire nella
sua gloria ( cfr . I Pt . 4 , 12-13 )

Dio è la nostra pace, fare la
sua volontà la nostra gioia.

Spontanea mi viene la conti -
nuazione con la preghiera di
Charles de Foucauld : « Padre
mio mi abbandono a Te, - Fà
di me ciò che ti piace. - Qua-
lunque cosa Tu faccia di me ti
ringrazio... - E’ per mè un' esi -
genza d 'amore il donarmi , i l
rimettermi nelle tue mani sen-
za misura, con una confidenza
infinita ».

E l 'avventura avverrà, verrà
la primavera attorno a noi e
nei nostri cuori , anche i nostri
funerali diventeranno delle ce-
lebrazioni nuziali .

Sarà la festa senza fine.
Dio però pretende Vabbando-

no totale, nel tempo che sarà il
suo e non quando vorremmo
noi. nei modi suoi e non quelli
che farebbero piacere a noi
nelle persone che Lui avrà chia-
mate. Per noi ci sarà il premio
certamente, la gioia, la pace e
la semplicità.

senso alla Parola di Dio, ci sia-
mo fidati di Lìti perche
anche noi eravamo pazzi , e
siamo guariti perchè non amia-
mo più le cose del mondo che
amavamo, e gemiamo per gli
altri, rivolti a Dio, perchè Lai
è abbastanza potente per gua -
rire quelli che sono ancora in-
felici » ( id. 7 ,2 ) .

Se riconosciamo Cristo co-
me Signore e vogliamo che la
sua volontà sia anche la nostra,
allora avviene il grande evento
rinasciamo di nuovo. Dio non
aspetta altro che il nostro con-
senso, il nostro permesso. Tut-
to quello che è suo diventa
anche nostro . Sgorgherà dal
nostro cuore il Magnificat , per -
chè come Maria abbiamo pro-
nunciato il nostro « fiat » e fa-
remo l'esperienza che Cristo è

risorto e V « Exidtet »

Intanto però ognuno di noi
fa ancora l 'esperienza perso-
nale del dolore e degli affanni
che tentano di portarci via la
gioia di Dio. Se da una parte
adibiamo scelto Dio , e molti di
noi si sono arresi a Dio solen-
nemente con una consacrazio-
ne per tutta la vita, d'altra
parte sembra che non ne ab-
biamo preso affatto coscienza.
Guardiamoci un attimo nello
specchio, vediamo se il nostro
volto irradia la felicità per la
consapevolezza di essere di Dio
e con Dio. Vorrei proporlo a
tutti i cristiani , ma in partico-
lare a chi il Signore lo ha
scelto nella totalità , ai sacer -
doti , ai frati , alle suore, ma già
queste ultime, almeno molte
nella generosità della loro re-
gola hanno rinunciato a ogni
vanità, anche agli specchi.

Riprendo allora un invito di
Agostino, ( Regola 49 ) di con-
frontarsi con i propri impegni
assunti , nel battesimo e nella
propria consacrazione e di
specchiarsi nel Vangelo.

Il Salmista propone, certo
per esperienza personale , ma
in particolare perchè profeta
di Dio: « Getta il tuo affanno
nel Signore » e Paolo rincalza
« Non vi affannate in cosa al -
cuna , ma fate intendere a Dio
le vostre domande. E la pace
di Dio, che sorpassa ogni con-
cetto , custodirà i vostri cuori

vivo e
non rimarrà in esclusiva a
qualche nostalgico del grego
riano nella notte di Pasqua.

« La nostra gioia crescerà e
progredirà ogni giorno e me-
diante la perseveranza tenderà ,

verso la perfezione. Incomin-
ciata nella fede di coloro che
rinascono raggiungerà il suo
compimento nel premio di co-
loro che risorgeranno » ( S. A-
gostino, Comm. V . Gv. 83 , l ).

E ' ima gioia nuova , diversa,

permanente, perchè frutto del-
lo Spirito (Gal. 5 , 22 e Gv
23 ). « Non è come la gioia del
mondo che la si attende con
grande speranza e trepidazione
e quando arriva non la si può
trattenere... perchè tutto pas-
sa. tutto vola via , tutto si dile-
gua come fumo, e guai a chi
ama tali cose; ogni anima in-
fatti segue la sorte di ciò che
ama » ( S. Agostino id. 7 . l ì .

La gioia effimera, la gioia di
questo mondo, continua S. A-
gostino, « è come la gioia dei

16.

12



partengo al più potente di tutti
allOnnipotente , in modo tale
che egli mi illumini e mi salvi
e non temo nessun altro alVin-
fuori di Lui stesso ». ( S . Ago-

stino Comm. al Salmo 26 ). E'
Lui il mio Signore, mi sono ar-
reso, mi sono lasciato conqui-
stare, mi sono fidato di Lui.

Luigi Kerschbamer

Se «il Signore è mia luce e
mia salvezza, di chi avrò timo-
re? Egli mi illumina, vadano
indietro le tenebre, egli mi sal -
va si allontani la debolezza. Ap-

Ancora sullo vocazioni
scono il terreno sul quale cade
i] seme della vocazione. Il se-
minario non fiorirà finché i
cristiani non sentiranno il bi-
sogno del suo servizio.

In particolare i religiosi do-
vrebbero essere adatti ad ani-
mare piccole comunità e grup-
pi, giovanili o no, perchè è
naturale che dove si vive di
preghiera e di Bibbia maturi-
no vocazioni di consacrazione
religiosa.

La grande comunità cristia-
na incubatrice di vocazioni
non esiste più. O si realizzano
piccole comunità locali di vita
cristiana o le vocazioni di spe-
ciale consacrazione non si
schiudono più. Questo signifi-
ca che se non curiamo le fa -
miglie disposte a un’opera di
orientamento cristiano dei fi-
gli, se non aiutiamo le inizia-
tive parrocchiali di assistenza
spirituale e di fermento apo-
stolico... mancherà la materia
prima per le case di forma-
zione.

miglio religiose impegnate ad
esempio nei « cursillos », in
a comunione e liberazione »,
negli incontri periodici con ra-
gazzi e le rispettive famiglie,

eccetera. Così ad esempio la-
vorano i confratelli di Acqua-
viva Picena.

Altro centro vocazionale è
quello della Madonnetta in Ge-
nova dove tutto il movimento
che gravita attorno al Santua-
rio viene sensibilizzato. E’ im-
pegno preciso degli « Amici di
S. Agostino » recitare ogni gior-
no il Santo Rosario e ogni sa-
bato la medesima corona vie-
ne recitata intera in pubblico
con riflessioni ed intenzioni
vocazionali. I religiosi inoltre
si rendono disponibili per o-
gni forma di animazione apo-
stolica.

Sui numeri 174 e 175 di
« Notiziario CISM » fra Um-
berto Marcato pubblica uno
studio sul ruolo del superiore
maggiore nella pastorale delle
vocazioni e sul problema dei
seminari.

La serietà dell’autore e il
tema trattato definito dal pa-
pa « essenziale e perciò per-
manente e determinante nella
vita della Chiesa » meritano
un riferimento sia pur breve
su queste pagine.

Il calo delle vocazioni non
è causato unicamente e prin-
cipalmente dalla non idoneità
delle strutture c degli ordina-
menti delle case di formazio-
ne, neppure si possono accu -
sare i responsabili di insensi -
bilità : ci si è adattati e rin-
novati, ma i risultati non so-
no stati convincenti. Perchè?
Evidentemente è un problema
complesso clic investe aspetti
fondamentali. Non ci può dun-
que essere una soluzione set-
toriale, cioè un qualche me-
todo di facile intuizione e di
facile realizzazione.

* * *

Infine teniamo presente che
il realismo cristiano è realismo
di fede. Se siamo uomini di
fede e di Chiesa, Dio ci darà
le vocazioni al di là delle strut-
ture attuali: se non lavoriamo
secondo gli orientamenti at-
tuali della Chiesa e in spirito
di disinteressata carità, non a-
vremo vocazioni.

*Lo tocchiamo con mano: la
ragione ultima è la immatu-
rità della comunità cristiana;
immaturità di fede, di dottri-
na, di collaborazione. Il supe-
ramento della crisi esige per-
ciò un lungo lavoro in profon -
dità. Le persone consacrate so-
no essenziali per la comunità
dei fedeli ma questi costitui-

In tale direzione si stanno
muovendo le comunità o i cen-
tri che dai recenti nostri ca-
pitoli provinciali hanno avuto
il preciso incarico di essere
« vocazionali ». Non si tratta
più di singoli ma di intere fa- P. Angelo Grande

13



S. AGOSTINO E DANTE
Dimostrare l’agostinismo del

massimo poeta italiano, noto-
riamente aristotelico-tomistico
se è allettante, è altrettanto ar-
duo. E’ necessario — per ri-
gore di oggettività e di aderen-
za storica — evitare le due tesi
estremistiche: presentare Dan-
te più agostiniano di quanto
fosse; descriverlo più antiago-
stiniano di quanto non fosse.

antitetico, affermando che nel
« De civitate Dei » « è già com-
piuta quella teoria della prov-
videnzialità della storia roma-
na sulla quale sono incardinate
le massime storie cattoliche e
la stessa concezione storica
universale deirAlighieri, poi-
ché la città terrena non era, nel
pensiero di S. Agostino se non
specchio del transeunte e la
città di Dio espressione dello
eterno » ( 12 ) .

Nei siamo dell’avviso
non perchè spinti dal « Cicero
prò domo sua » — che la con-
flittualità fra la posizione dan-
tesca e quella di Agostino sìa
più apparente che reale e che
fra i due scritti si annoti più
continuità che frattura. Infatti
ogni concezione cattolica del 'a
provvidenzialità della storia
da S. Tommaso a Dante, dal
Petrarca al Bossuet, presuppo-
ne, come premessa germinale,
la concezione agostiniana della
città terrena e della città di
Dio, fondata, come affermava
il Gioberti, sulle Sacre Scrittu-
re stesse.

Il « De monarchia » e il « De
civitate Dei » a confronto

Sono queste le opere in cui
i due autori esprimono la pro-
pria concezione storico-politica
deducendola, con angolazioni
non sempre convergenti, dalle
diverse scuole filosofiche cui
aderiscono: aristotelica quella
di Dante; platonica quella di
Agostino.

Nel « De civitate Dei » Ago-
stino, mentre riconosce Futilità
dell’impero romano, ne rimar-
ca altresì la provvisorietà ( « la
grandezza dell’impero è data
da Dio a scopo di governo se-
condo l’indole dei tempi » ) ( 7 ) ,
mentre per Dante « la funzione
dell’impero è immanente e ine-
sauribile in quanto strumento
anch’esso — come la Chiesa —
della grazia divina » ( 8 ).

Ovviamente, la diversa otti-
ca con cui è visto e trattato lo
argomento dai due, ha contri-
buito al sorgere di due schiere
di interpreti, fautori di due tesi
contrarie: gli uni difendono la
tesi della divergenza o contrap-
posizione fra il « De civitate
Dei » e il « De monarchia »;
gli altri optano per la tesi della
convergenza o affinità. Fra i
primi si evidenzia il Vossler
il quale, pur riconoscendo che
il Poeta si guarda bene dal po-
lemizzare col Padre della Chie-
sa, nondimeno vede nel « Con-
vivio » ( 9 ) e nel « De monar-
chia » ( 10 ) una contro dimo-
strazione agostiniana, nella
quale Dante, invece di contrad-
dire apertamente l’Ipponense,
con procedimento scaltro quan-
to energico, lo saccheggia, lo
interpreta a rovescio e finge di
ignorare quanto non può ser-
virgli ( 11 ) . Il Bruers — e altri
con lui — si esprime in modo

Agostino visto da Dante

Dante aveva letto senza dub-
bio le opere di S. Agostino, al-
meno le maggiori; e il giudizio
che dà dell’autore — quanto
mai lusinghiero — è espresso
nel « De monarchia » dove at-
testa che alcuni santi Dottori ,

nello scrivere i libri, furono
aiutati dallo Spirito Santo: tra
questi santi cita, come unico
nome proprio, quello di S. Ago-
stino ( 1).

Non per nulla, parlando del-
le «Confessiones », le classifica
come « opera di essemplo e
dottrina » ( 2 ) , che non si sa-
rebbe potuta scrivere da altro
« sì vero testimonio ».

Che il Poeta conoscesse l’Ip-
ponese è deducibile dalle cita-
zioni agostiniane che riscon-
triamo disseminate nel « Convi-
vio » ( 3 ) , nel « De Monarchia »
( 4 ) dove vengono riportati ri-
spettivamente passi del « De
civitate Dei » e del « De doctri-
na Christiana » ( un accenno al
« De quantitate animae » lo tro-
viamo nelle « Epistulae » (5 ).

Che Dante, non soltanto co-
noscesse, ma stimasse Agosti-
no, lo desumiamo anche dalla
ottava Epistula in cui lamenta
che le opere agostiniane non
siano sufficientemente cono-
sciute ( 6 ) .

e

Il pensiero agostiniano nelle
« Cantiche »

Possiamo anzitutto rilevare
un’identicità di scopo tra le
« Confessiones », il « De civita-
te Dei » e le tre « Cantiche »
dantesche: sia le une che le
altre intendono attestare la po-
tenza rigeneratrice della grazia
divina e mostrare che la vera
patria trionfante è quella del
cielo. Riconosciamo comunque
che si tratta di finalità comune
a molte opere ascetico-lettera-
rie.

Dante, pur non rendendo
protagonista S. Agostino di al-

14



stiniano: « Come la carne glo-
riosa e santa / fia rivestita, la
nostra persona più grata fia,
per esser tutta quanta / ... on-
de la Vision crescer convene, /
crescer Vardor, che, di quella,

s'accende, / crescer lo raggio,
che, da esso, vene » ( 27 ) .

tivo « peregrina » richiama li-
na delle frasi più frequenti del
« De civitate Dei »: « la città
pellegrina di Cristo Re» ( 20 ).

Nel « Paradiso » Dante vede
mediante tre forme di visione:
la visione corporale, quella
immaginaria e quella intellet-
tuale. Questa triplice possibi-
lità visiva è probabile che Dan-
te rabbia presa da S. Tomma-
so ( 21 ) , ma — e ciò conferma
che la tentazione di copiare
non è da oggi — l’Aquinate la
aveva plagiata, con identici e-
sempi e uguali argomentazioni,

dal « De genesi ad litteram »
di S. Agostino ( 22 ).

Che dire poi della questione
sui vari gradi di beatitudine?
Dante chiede a Piccarda ( 23 )

se gli spiriti siano soddisfatti
del loro grado di beatitudine
o ne desiderino uno superiore;
al che « il ben creato spirito »
risponde non esservi discor-
danza tra il loro volere e quello
di Dio: « ... la nostra volontà
quieta / virtù di carità, che fa
volerne / sol quel ch'avemo,
e d'altro non ci asseta » ( 24 ) .

E’ la stessa risposta che dà
Agostino nel « De civitale Dei »:
« Questo è un altro dei grandi
beni di quella Città beata: nes-
suno invidierà quelli che si tro-
vano in un grado superiore,
come ora gli angeli non invi-
diano gli arcangeli » ( 25 ) .

Tutto il libro XXII del « De
civitate Dei » è un inno alla
perfezione che raggiungeranno
i beati dopo il giudizio univer-
sale, allorché il corpo, facen-
dosi a sua volta spirituale, si
congiungerà alle anime: « Gli
occhi dei beati avranno, per-
tanto, una maggior virtù di
quella che hanno presentemen-
te, non perchè vedranno più
acutamente, ma perchè ve-
dranno anche le cose incorpo-
ree » ( 26 ) . Ed ecco come Dan-
te riecheggia e traduce in ver-
si, attraverso le parole di uno
spirito beato, il concetto ago-

cun episodio della terza Can-
tica
sato le più disparate illazioni
fra gli studiosi — gli riserva
una tale collocazione nel re-
gno dei beati ( lo pone nel se-
condo semicircolo della Rosa
delPEmpireo ), che testimonia
il grado di ammirata devozio-
ne verso ripponense: « E sotto
lui così cerner sortirò / Fran-
cesco, Benedetto e Augusti-
no » ( 13 ) .

Analizziamo l’incidenza del
pensiero agostiniano nelle
« Cantiche ».

Il Poeta definisce 1’ « Infer-
no » come la « città dolente »
( 14 ); il « Paradiso » come la
« città di Dio » ( 15 ), la « vera
città » ( 16 ), la « città dei bea-
ti » ( 17 ). Questa concezione
dantesca della « città di Sata-
na » come città dell’errore e
del male, e della « città di
Dio » come città del vero, del
bene e del bello, prima che
tomistica, è profondamente a-
gostiniana. La stessa termino-
logia è mutuata dall’Agostino
del « De civitate Dei »: « Penso
di aver risolto le grandi e dif -
ficili questioni dell’origine del
mondo, dell’anima e del ge-
nere umano da noi divise in
due parti: quella di coloro che
vivono secondo l’uomo e l’al-
tra di coloro che vivono se-
condo Dio. In senso mistico
chiamiamo tali parti ” le due
Città ”, cioè le due società de-
gli uomini delle quali una è
quella predestinata a regnare
in eterno con Dio, l’altra do-
vrà subire l’eterno supplizio
col diavolo » (18 ).

omissione che ha cau-

P. Aldo Fanti

( 1 ) Cfr. De monarchia III, 3.
( 2 ) Convivio I, 2. 14.
( 3 ) Convivio I. 4. 9 ; IV. 9, 8 ; IV. 21, 14.

( 4 ) De Monarchia III, 4, 7 ; III, 4. 8.

( 5 ) Epist . IV, 28, 9.

( G ) Epist. Vili, 80.
( 7 ) De civ. Dei 1. V. cap. XXVI.
( 8 ) Carlo Landi : « Ancora Dante e

S . Agostino ».
( 9 ) Convivio IV. 5.
( 10 ) De monarchia II, 5.
( 11 ) Cfr. Vossler : « La Divina Com-

media studiata nella sua genesi
e interpretata ».

( 12 ) Antonio Bruers: « Romanità di
S . Agostino » in « Italia lette-
raria ».

(13) Paradiso c. XXXII vv. 34-35.

( 14 ) Inferno c. Ili, v. 1.
( 15 ) Inferno c. I. v. 126.

( 16 ) Purgatorio c. XIII, v. 95.
( 17 ) Paradiso c. XXX, v. 130.

(18) De civ. Dei, lib. XV, cap. I.
( 19 ) Purgatorio c. XIII, vv. 94-96.
( 20 ) De civ. Dei. lib. I, cap. XXXV .

( 21 ) Cfr. Commento alla seconda ep.
di S . Paolo ai Corinti: Lez. 1.
cap. XII.

( 22 ) Cfr. De genesi ad litteram, lib.
XIT, cap. XIX.

( 23 ) Cfr. Paradiso c. Ili, vv. 64-66.

Stesso concetto viene ripe-
tuto nel « Purgatorio » ove « le
divote ombre » degli invidiosi
penitenti rispondono a Dante,

che ha domandato se vi sia
tra di loro anima latina: « O
frate mio, ciascuna è cittadi-
na / d'una vera città; ma tu
vuo' dire, / che vivesse, in Ita-
lia, peregrina » ( 19 ). L’agget-

( 24 ) Paradiso c. Ili, v. 70-72.
( 25 ) De civ. Dei, lib. XXII. capi-

tolo XXX.
( 26 ) De civ. Dei, lib. XXII, capi-

tolo XXIX.
( 27 ) Paradiso c. XIV. vv. 43-45 ; vv .

49-51.

15



M K I ) I T A Z I O A I A ( Ì O S T I N 1 A N K

o m u n i t à :

Dono dell ’ Amore di Dio agli uomini
P. Gabriele Ferlisi

Intatto rimanga quindi concludevamo nella meditazione precedente — il
lascino e il valore della « Comunità ». anche se l’immagine che di essa abbiamo
sotto gli occhi non è quella ideale della meta raggiunta, ma quella concreta del
pellegrinaggio; non è quella della gloria e della perfezione, ma è l ’ immagine
dimessa della kenosi, cioè dell’umiliazione, della mescolanza del grano con la paglia.
Ci sono religiosi santi e religiosi falsi. Nei conventi , pur essendo la punta più
avanzata della Chiesa, il suo « girocollo », dice S. Agostino nel suo commento al
salmo 132, si riflettono le stesse tensioni che altrove. Seno centri di spiritualità,

ma vi si insinua lo spirito del mondo: sono oasi di pace, ma vi serpeggiano fermenti
insidiosi di inquietudini e di irrequietezze. In analogia con la Chiesa , le Comunità
seno sante e insieme bisognose di purificazione, sono oasi salvate e da salvare.

Eppure, anche se non realizzane c non possono realizzarla perchè siamo
ancora in prova nel tempo dell’esilio la pienezza dell’ideale, « non cessa la pia
fraternità » ( Comm. ai sai. 132, 4 ) , asserisce S. Agostino. Cioè , non perde di valore
l’unità della carità di Cristo che. giorno dopo giorno, le Comunità son chiamate
a realizzare. Non sminuisce il fascino e non perde di efficacia il loro messaggio.

Il pensiero di S Agostino è chiaro, lineare e la sua affermazione (« ma non
cessa la pia fraternità ») è un atto di fiducia, di speranza , di ottimismo. Egli
tiene gli occhi rivolti alla Comunità Apostolica e alla prima Comunità Cristiana ,

dove scorge, si, un Giuda con tanti suoi seguaci, ma dove intravvede l’iniziativa
formidabile dell'Amore di Dio che crea quelle Comuni - à. E. come queste, così le
sue Comunità Religiose gli appaiono non come opera umana ma divina, non come
progetti e realizzazioni di uomini ma di Dio, non come semina di zizzania ma di
grano, non come piogge torrenziali ma come « rugiada dell’Ermon, che scende
sui monti di Sion » ( Salmo 132 ) . Cioè come doni di Dio alla Chiesa e aH’umanità.
E anche se l ’uomo tristemente riesce a contrassegnare questi doni col marchio
dell 'ingratitudine e del rifiuto, la sua azione non può arrivare al punto da deformare
totalmente l 'immagine di Comunità che Dio ha voluto regalarci; non può giungere
al punto da ingrettire il Cuore di Dio ed a seccarne la vena dell’Amore. Che anzi,

nella sfida dei due amori, così come Agostino concepisce la storia tra Dio e l’uomo
(l’amore di Dio c l’amore di sè: l 'amore-carità e l’amore-cupidigia ) sembra , ed è
così , che l’ostilità dell’amore egoistico dell’uomo alimenti maggiormente la lar-
ghezza dell’Amore di Dio. Inarrestabile in questo suo Amore. Dio continua sempre
a far dono delle Comunità Religiose alla sua Chiesa e al mondo, perchè esse,

in umiltà e ardimento, siano faro di luce anche se fievole, nelle tenebre; luogo
di ristoro, anche se privo di qualche confort, nella stanchezza; pane sostanzioso,

anche se dal sapore di paglia , nella fame; freccia direzionale, anche se poco
leggibile, nel groviglio di tante strade, verso i valori eterni: elemento di equilibrio
e di provocazione, anche se discutibile, negli eccessi e nell’ignavia della vita :
irradiazione e testimonianza , anche se labile , dell’amore fraterno che ci deve tutti
unire in Cristo che è il vero monte Hermon. cicè il vero lume esaltato, prima sulla
croce e poi in cielo, da cui discende a noi la rugiada benefica delle Comunità Re -
ligiose (Covim. al sai . 132, 11 ).

16



I N D I C E G E N E R A L E 1 9 7 6

EDITORIALE ARTICOLI VARI

16 Gennaio: Normativa nuova
( P. Ange’o Grande)

Storiografìa Agostiniana: La Madonnetta
( dal diario manoscritto ) '

Il Cuore di S. Agostino è anche missionario
( P. Luigi Kerschbamer)

Se vuoi ( Pino Bruzzaniti )

Giovani in ricerca : Maria , donna del sì
(Silvana Brancato)

Personale di pittura del P. Luigi Dispenza
( P. Vincenzo Consiglio)

Pasqua: Riflessioni scomode
(P. Benedetto Dotto)

Momento di verifica ( P. Angelo Grande) . .
Iniziativa vocazionale della Comunità di Acqua-

viva Picena (P. Doriano Ceterani ) . . .
S. Agostino e i1 Petrarca ( I ) (P. Aldo Fanti)

Fratini al guinzaglio? (P. Aldo Fanti) . . .
Ci sono cose pi ù urgenti ( P. Luigi Kerschbamer )

Nonostante tutto ( P. Gabriele Ferlisi) . . .
Il primo quaderno di spiritualità ( Calogero)

Un altro confratello in Brasile
( P. Calogero Carrubba )

Professione religiosa : pensieri utili
( P. Benedetto Dotto)

Arrivederci ( P. A’do Fanti )

Quello che so per certo ( P. Gabriele Ferlisi )

Esperienze: Gli « Amici di S. Agostino » e i
terziari di Genova (Sorella Teresa Cesca )

Ritratto dal vero (P. Aldo Fanti)

Calendario dei Capitoli (P. Flaviano Luciani) .
Ci scrivoso dal Brasile
Grazie. Signore ( P. Luigi Kerschbamer ) . . .
Campane a martel’o ( P. Aldo Fanti ) . . . .
Dati biografici di S. Agostino

Itinerari agostiniani: Il passaggio di S. Agostino
a Savignone ( Don P. Botto)

Gli « Amici di S. Agostino » a Savignone
(Sorella Teresa Cesca )

S. Agostino e il Petrarca ( II ) ( P. Aldo Fanti )

Quanto è bello parlare di Dio (Mauro Carini )

S. Agostino parla della morte della madre .
Esercizi Spiritual: Lettera ai Confratelli

(Un gruppo degli esercitanti)

Coerenza (P. Angelo Grande)

Ho scoperto il Rosario come Capolavoro di pre-
ghiera ( P. Gabriele Ferlisi )

Dopo i Capitoli Commissariali
( P. Flaviano Luciani)

Perdonate come il Padre celeste...
( P. Benedetto Dotto )

Riflessioni dopo un campo-scuola
( Luca , Tiziano. Duilio)

Giornata mondiale de’la pace
( P. Benedetto Dotto)

« Natalis est Christi » (P. Gabriele Ferlisi ) . .
Gioia. Pace vera che travolge

( P. Luigi Kerschbamer )

Ancora sulle vocazioni ( P. Angelo Grande) . .
S. Agostino e Dante ( P. Aldo Fanti) . . . .

Continuando ( La Direzione ) fase. 1 pag. 1
fase. 1 pag. 5

2 » 1. . . ( La Direzione) »

1 8» »3 » 1. . . ( La Direzione) »

128 agosto ( La Direzione) 4» » 1 » 10»
5 » 1 12. . . (La Direzione ) 1» » »

Il Natale di Gesù ( La Direzione) 16» »
» 141»

1 » 15»
SPIRITUALITÀ ’ AGOSTINIANA

2 5»»
( a cura di P. Eugenio Caval’ari )

La grande meta
2 6»»

fase. 1 pag, 2
2 7» »2 2Cieli nuovi Terra nuova » »

» 112»
Gerusalemme e Babilonia 3 » 2»

2 11» »
Trascendenza e interiorità 4 » 2» 2 » 13»
Perdersi 5 » 2 2 14» » »

2 » 15»Emmanuele: Dio con noi 6 2» »

3 5»»

PENSIERI AGOSTINIANI 3 7»»
3 8»»

Siate un cuor solo in Dio fase. 1 pag. 4
3 11» »

Salvezza del mio volto. Dio mio! 2 » 4»
3 12» »Grandi cose sono dette di te. o città di Dio 3 » 6»
3 » 14»

Dal profondo a te grido, o Signore!

Dare la vita in riscatto per molti

I1 Signore è nel suo santo tempio

4 » 4»
153» »

45» » 4 5» »
6 » 4 4 6» »»

4 8»»
4 11» »

PROFILI DI RELIGIOSI
4 » 12»

(a cura di P. Benedetto Dotto )
P. Stanislao Sottolana . . . . 134 »»fase, 1 pag, 6

4 14»»( a cura di P. Ignazio Barbagallo )
P. Bonaventura Viani ( I ) . . . .
P. Bonaventura Viani ( II ) . . . .

4 15» »2 9» »
4 » 16»3 9»»

P. Bonaventura Viani ( III ) 4 9» » 5 5»»
P. Bonaventura Viani ( IV ) 5 9 85» » »»

P. Bonaventura Viani ( V ) 6 9» »
115» »

135» »
MEDITAZIONI AGOSTINIANE

145 »»
(a cura di P. Gabriele Ferlisi )

Comunità: Unità nella carità di Cristo . . . fase. 1 pag. 16 155 »»

Comunità : E’ la carità la sua unità 2 » 16» 6 5» »
Comunità : Formata dalla carità , ne è testi-

mone?
6 7» »

3 16» »

6 » 11»Comunità : Un traguardo non conquistato, ma
da conquistare

Comunità : Dono dell’Amore di Dio agli uomini

5 » 16» 6 13» »
» 6 » 16 6 14» »




