
presenza
agostiniana

3-4 Maggio - Agosto 1993
Spedizione in abbon postale gr IV - 70%

AGOSTINIANI SCALZI

IV CENTENARIO
DI FONDAZIONE DELL’ORDINE

(1592 - 1992)



presenza agostiniana
Rivista bimestrale dei PP. Agostiniani Scalzi

Anno XX - n. 3-4 (109) Maggio-Agosto 1993

SOMMARIO

1 a di copertina: Giovanni di Paolo: S. Agostino consegna la Regola (Avignone, Musée du Petit

Editoriale 3 P. Eugenio Cavallari
Spiritualità:

Il Capitolo Generale e il Carisma dell’Ordine
Costituzioni e Carisma:

4 P. Jesus Castellano

Elementi costitutivi e attualità del nostro carisma
secondo la tradizione 14 P. Gabriele Ferlisi

Evangelizzazione:
La Nuova Evangelizzazione nell’insegnamento
della Chiesa: conenuto e priorità 26 Joseph Dinh Due Dao

Studi e Formazione;
La lettura contemporanea
e la formazione dei religiosi 36 P. Giandomenico Mucci

Sapienza in briciole
Comunione e Comunità:

46 S. Agostino

Comunione nella comunità, nel Commissariato
e nell’Ordine 47 P. Luigi Pingelli

Vocazioni:
Pastorale delle Vocazioni,
piano di lavoro e nuove prospettive 55 P. Silvano Pinato

Messaggi augurali 76 * * *
Preghiera all’inizio del Capitolo Generale 77 P. Aldo Fanti
Piano di lavoro del sessennio (1993-1999) 78 Capitolo Generale
Preghiera al termine del Capitolo Generale 83 P. Aldo Fanti
Notizie:

Vita Nostra 84 P. Pietro Scalia
Bibliografìa 87 P. Gabriele Ferlisi

Copertina e impaginazione: P. Pietro Scalia

Palais). 4a di copertina: Simbolo per il IV Centenario della Riforma.

Testatine delle rubriche: Sr Martina Messedaglia
Direttore Responsabile: Narciso Felice Rimassa
Redazione e Amministrazione: PP. Agostiniani Scalzi. Piazza Ottavilla, 1 - 00Ì52 Roma - Tel. (06) 5896345
Autorizzazione Tribunale di Genova n. 1962 del 18 febbraio 1974
Approvazione Ecclesiastica
ABBONAMENTI: Ordinario L. 15.000, sostenitore L. 30.000, benemerito L. 50.000, una copia L. 3.000
C.C.P. 56864002 intestato a PP. Agostiniani Scalzi 00152 Roma
Stampa: Tipolitografia «Nuova Eliografica» snc - 06049 Spoleto (PG) - Tel. e Fax (0743) 48.698



Editortede

«Quattro secoli non sono poca cosa. Il Signore ci chiede continuamente conto
di questi anni. E con ragione».

E una frase toccante, scritta da un giovane chierico, che ci fa riflettere seria¬
mente sul significato reale delle celebrazioni del quarto centenario di fondazione
del nostro Ordine, appena concluse. In realtà, ci rendiamo conto che con il cente¬
nario abbiamo ricevuto in dono tutto il patrimonio dell'Ordine. Abbiamo preso co¬
scienza della nostra identità, recuperando contemporaneamente un legame affettivo
e spirituale con il nostro passato e impegnandoci a trasmettere intatto il patrimonio
dell’Ordine alle generazioni future. Certamente questo dono lieviterà in molti mo¬
di, portando frutto a suo tempo, mediante l'incubazione amorosa dello Spirito San¬
to, come direbbe felicemente Agostino.

E l’augurio che esprimo di cuore a tutti i confratelli e amici, che seguono con
interesse la spiritualità agostiniana e le attività del nostro Ordine.

In questo momento importante desidero chiedere a Dio per noi tutti quella spe¬
cialissima sapienza del cuore di cui parla il salmista: «Insegna a contare i nostri giorni
e giungeremo alla sapienza del cuore» (Sai 90,12). Oggi infatti il discernimento sul
senso attuale e ultimo dello scorrere della vita e degli eventi del mondo è tanto più
necessario quanto più la situazione è complessa, irta di difficoltà nel presente e di
incognite per il futuro. Il nostro Ordine vive con trepidazione e speranza questa
ora. Lo abbiamo constatato particolarmente durante la celebrazione del nostro 74°
Capitolo Generale, che ha concluso l'anno giubilare di fondazione dell’Ordine.

Per questi motivi credo opportuno che Presenza Agostiniana dedichi questo nu¬
mero speciale al Capitolo Generale, per riproporre ancora ai confratelli e amici let¬
tori la ricchezza ideale e programmatica, scaturita dal Capitolo Generale. Rileggendo
con attenzione i contributi culturali, offerti da esperti su alcuni temi di particolare
rilevanza e attualità - la nuova evangelizzazione, il carisma, la cultura, la comunio¬
ne, le vocazioni - potremo riconoscere quelle idee portanti, capaci di guidare la no¬
stra vita nel suo intreccio fra valori eterni e temporali, fra Dio e l’uomo.

Il Capitolo Generale costituisce per sua natura il punto di riferimento dell'Ordi¬
ne per i prossimi sei anni. E assolutamente necessario che attorno ad esso tutti noi
lavoriamo con unità di intenti. Questo sarà il modo migliore per rispondere alle
sfide dell'ora presente, realizzando una nuova presenza del nostro Ordine nella Chie¬
sa e nel mondo. E l'auspicio del Papa, rivolto a noi con il suo venerato Messaggio
dell'anno scorso, e l'auspicio che faccio mio in questo momento, che inaugura il
sessennio, anche a nome dei nuovi membri della Curia Generalizia.

P. Eugenio Cavallari, OAD

3



Spiritualità

IL CAPITOLO GENERALE
E IL CARISMA DELL’ORDINE

Jesus Castellano Cervera, OCD *

Introduzione
Carissimi fratelli, permettetemi di entrare così, in spirito di fraternità, in mezzo a voi

in questo vostro Capitolo generale. Vengo a voi umilmente e con fiducia, sapendo che
ogni servizio che ci facciamo così è sempre uno dei più autentici della nostra fraternità:
aiutarci vicendevolmente ad essere nell’oggi di Dio e a rinnovarci per il bene della Chiesa.

Il tema delle nostre riflessioni è il seguente: "Il carisma, grande realtà e dono di Dio
a noi concesso”. Il Capitolo Generale è proprio una riunione di fratelli per rendersi conto
del dono irrevocabile di Dio, e non tanto dei nostri progetti, situandolo nel passato, nel
presente e nel futuro. Pertanto trattare del carisma significa metterci al cospetto di Dio
e in comunione con la Chiesa. Sono consapevole che il Capitolo Generale della vostra
Famiglia ha un compito ben preciso da svolgere, che il Signore gli affida in questo delica¬
to momento della vostra storia.

Il significato della mia presenza, come carmelitano scalzo, vuole sottolineare la co¬
munione nel carisma delle nostre Riforme, la comunione fra le nostre Famiglie religiose,
nella memoria viva del fraterno aiuto del P. Pietro della Madre di Dio, ocd, Sovrintenden¬
te Apostolico di Clemente Vili negli inizi della vostra Riforma.

I - IL CAPITOLO GENERALE DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

Un compito ed un servizio particolare è affidato dalla Chiesa al vostro Capitolo Gene¬
rale, in quanto il Capitolo Generale di un Istituto religioso (c. 631) è la suprema autorità
dell'intero Istituto e vero segno della sua unità-universalità nella carità: parole di profon¬
da risonanza agostiniana. Inoltre il suo compito specifico rispetto al carisma è quello di
tutelare il patrimonio dell’Istituto e promuovere un adeguato rinnovamento che ad esso
si armonizzi.

L'Autore, carmelitano scalzo, è professore di teologia e direttore dell'Istituto di spiritualità nell'A¬
teneo Teresianum (Roma). Pubblichiamo il testo delle due meditazioni, tenute durante la giornata
di ritiro in preparazione al Capitolo Generale.

4



Tale compito, secondo il canone 578, consiste nel salvaguardare in comunione con
la Chiesa l'intendimento e i progetti dei Fondatori, la natura, il fine, lo spirito, l’indole
e le sane tradizioni del patrimonio dellTstituto.

Quindi sono due le realtà connesse: il carisma del Fondatore e il patrimonio storico,
spirituale e apostolico della Famiglia. Una formula giuridica che ben si può sintetizzare
nella frase: rivivere il carisma oggi.

Ciò comporta alcuni compiti specifici:
— fedeltà nella trasmissione del dono: una eredità, dono dello Spirito, da custodire e da
trasmettere;
— audacia nell'interpretarlo ed arricchirlo: a) una responsabilità, guidata dalla docilità
allo Spirito Santo e dall’esercizio del discernimento-, b) una responsabilità davanti a Dio
sorgente del dono, davanti alla Chiesa universale e alle chiese locali, che vi affida questo
compito e che attende lo slancio del rinnovamento della vita e del servizio; davanti ai
fratelli tutti dell’Ordine ed anche ai molti fratelli e sorelle del Popolo di Dio con i quali
siete in reciproca comunione di vita e di apostolato; c) una responsabilità condivisa e
compiuta nello Spirito Santo: ascolto reciproco, preghiera, clima di comunione con il ca¬
risma stesso, con lo sguardo nella Chiesa e nel mondo.

Un compito di fedeltà e di rinnovamento

La delicatezza del carisma dipende dal fatto che esso è dono di Dio nella storia della
salvezza per la sua Chiesa e per l’umanità; un dono che non nasce dalla carne e dal san¬
gue ma dallo Spirito e che nello Spirito deve essere invocato ed interpretato.

Esso investe tutta la identità dell'Istituto: personale e comunitaria, in forza della co¬
mune vocazione. Tocca pertanto tutti gli aspetti della vita-, convocazione, consacrazione,
missione, senso di famiglia e di identificazione nella Chiesa e da parte della Chiesa.

Il nostro compito è quello di rendere vivi i carismi nell'oggi della Chiesa, che non
è un museo dove si ammirano i capolavori dello Spirito, ma un organismo vivente che
cammina verso la pienezza del Vangelo e si apre sempre più alla dimensione universale
della salvezza.

I Fondatori, che sono vivi in cielo, hanno bisogno dei loro figli vivi in terra e nella
storia, per rendersi presenti e sviluppare le potenzialità del carisma ai confronto con i
nuovi bisogni della Chiesa e dell’umanità.

Si richiede attenzione allo Spirito Santo che, essendo l’autore dei carismi nella Chiesa,
la guida verso tutta intera la verità, la unifica nella comunione e nel servizio, la provvede
di doni gerarchici e carismatici, la ringiovanisce con la forza del Vangelo e la conduce
verso la perfetta unione con Cristo (LG 4).

In comunione con la Chiesa
Si tratta di sentire la Chiesa e sentire con la Chiesa in questo particolare momento

della sua vita, per essere in sintonia e camminare insieme. Ebbene queste sono le carat¬
terizzazioni del vostro Capitolo Generale:
— un Capitolo degli anni novanta che non è solo un riferimento cronologico, ma eccle¬
siale e mondiale, dopo i Capitoli che hanno posto la loro attenzione nella revisione della
legislazione;
— un Capitolo che si celebra a conclusione del IV Centenario della vostra Riforma;— un Capitolo che richiede una più attente riflessione sul carisma e sulla sua attualizza-
zione concreta, nell’ora dei grandi mutamenti e delle grandi nuove sfide missionarie del
nostro mondo-,

5



— un Capitolo che cade nell’epoca della nuova evangelizzazione, in cui nuove sfide in¬
terpellano il carisma e le sue possibilità di creatività.

Alla luce di queste considerazioni, dovete guardare a questo evento dell’Ordine in
funzione della Chiesa e del mondo. Questa è l'ora, non dei grandi discorsi, ma delle con¬
crete e coraggiose scelte spirituali ed apostoliche.

Alcune considerazioni generali sul carisma

a) La riscoperta del carisma dei Fondatori, chiave del rinnovamento della vita con¬
sacrata nel Concilio e dopo Concilio

Ecco alcuni punti di riferimento vitale sul modo di intendere oggi il carisma nel rin¬
novamento della vita religiosa:
— novità e dinamismo, peculiarità di ogni Istituto e visione rinnovata di ogni suo aspet¬
to, in sintonia con l’aspetto carismatico della Chiesa e del suo essere “communio
sanctorum”;
— riscoperta della persona del Fondatore: persona e vita, scritti e messaggio; trasmissio¬
ne alla legislazione di questo patrimonio; contemplazione del genio carismatico che tutto
unifica;
— identificazione carismatica da parte dei membri dell’Ordine nel momento in cui ven¬
gono meno altri fattori esterni di identificazione di ogni istituto; la sintesi della vita reli¬
giosa e della sua missione attraverso il carisma e la accentuazione della spiritualità propria;— profondo senso di famiglia e di comunione in un momento in cui non mancano le
spinte centrifughe: mantenere il senso della famiglia, che è una esperienza di fraternità
che desta sempre ammirazione;— una proposta vocazionale incarnata per i nuovi membri e senso di cattolicità del carisma;
— sangue "spirituale” che ci rende famiglia con il Fondatore e con gli altri chiamati a
vivere il carisma;
— la speranza per il futuro: continuo punto di riferimento per il futuro in comunione
con la vita della Chiesa: il "sensus Ecclesiae” esemplare dei Fondatori: ecclesialità ed ec-
clesializzazione;
— apertura alla comunione ecclesiale con gli altri carismi per realizzare in terra la comu¬
nione dei Santi in cielo.

b) Alcune linee direttive della teologia del carisma
Ecco alcuni punti di riferimento del Magistero della Chiesa: Lumen Gentium, n. 46

(aspetto evangelico-cristocentrico); Perfectae Caritatis, nn. 1 e 2b, (carattere ecclesiale e
missionario, sintesi di fedeltà e di rinnovamento); Evangelica Testificatio, n. 1 1 (criterio
sicuro di rinnovamento, frutto dello Spirito che sempre agisce nella Chiesa). Inoltre si
deve tener presente la sintesi teologico-spirituale del “Mutuae Relationes” (1978):
— il carisma, dono dello Spirito nella comunione organica e per la missione ecclesiale,
nella complementarietà e nella reciprocità dei doni;
— la duplice dimensione della vocazione e del carisma: vocazione alla santità e all’apo-
stolato (nn. 2.4);
— la definizione del carisma dei Fondatori ed alcune conseguenze: “Una esperienza del¬
lo Spirito, trasmessa ai propri discepoli per essere da questi vissuta, custodita, approfon¬
dita e costantemente sviluppata in sintonia con il Corpo di Cristo in perenne crescita":
con uno stile particolare di santificazione e di apostolato; con una sua determinata tradi¬
zione (patrimonio della famiglia); con un identità da salvaguardare; evitando di essere

6



inseriti nella Chiesa universale e locale, senza la dovuta considerazione del particolare
stile di azione, in modo vago ed ambiguo (nn. 1 1-12);
— gli elementi dinamici del carisma nel Fondatore e nei suoi eredi: una certa carica di
genuina novità nella vita spirituale e di particolare operosa intraprendenza, talvolta in¬
compresa e conflittiva; una forte esperienza spirituale: fedeltà al Signore e docilità allo
Spirito; una grande capacità di discernimento: attenzione alle circostanze e visione dei
segni dei tempi; un forte senso di comunione ecclesiale: inserimento nella Chiesa e su¬
bordinazione gerarchica; dimensione apostolica e missionaria: ardimento delle iniziati¬
ve, costanza nel donarsi, umiltà nel sopportare contrattempi, dimensione pasquale del
carisma (croce gloriosa-carisma); responsabilità, comunione e dono di sé: inserimento
dei propri carismi personali dono dello Spirito per arricchire, sviluppare, ringiovanire il
carisma in coesione comunitaria e sotto il discernimento dell’autorità.

Alcune dimensioni del carisma

a) II valore cristocentrico ed evangelico
La radice di ogni carisma si trova nella vita stessa di Cristo, in un aspetto peculiare

della sua vita e del suo mistero, particolarmente ricco e significativo (Pio XII, Mystici Cor-
poris e LG n. 46). Quindi è preminente la motivazione cristologica: il Fondatore porta
a Cristo, Cristo fa emergere il suo volto "carismatico" nel Fondatore. La perfetta misura
del carisma si trova in Cristo.

Inoltre il carisma coglie sempre l’aspetto evangelico fondamentale e radicale, "come
una finestra aperta per la prima volta dallo Spirito Santo, che illumina da una angolatura
inedita il cuore del Vangelo ed invita a viverlo con una originale sintesi di spiritualità
e di apostolato” (Von Balthasar): la povertà, la preghiera, la missione ad gentes... Esso
è come una parola o un aspetto del Vangelo e del Verbo Incarnato, attorno al quale con¬
fluiscono tutte le esigenze evangeliche, e nel cui fondo si trova la radice unificante dell'a¬
more, che fiorisce in una maniera particolare, ed è capace di entrare in comunione con
altri carismi per la missione universale della Chiesa.

I valori evangelici del carisma illuminano il senso della vita religiosa e del sacerdozio
anche in ciascuno dei membri, chiamati a vivere il carisma. Essi ci conformano a Cristo,
rendendoci capaci di vivere in noi il suo mistero sotto un profilo particolare.

L’Ordine è nato, come tutti, dal cuore trafitto di Cristo, che è sorgente dello Spirito
e di ogni carisma, della carità fino al dono di sé e al dono della vita del Crocifisso-Risorto.
Quindi nell’effusione dello Spirito Santo contempla e assume i sentimenti interiori di Cri¬
sto nell’espressione più piena, si dona incondizionatamente al Padre nell’universalità del
suo amore per il mondo, che coinvolge nel dolore e nella povertà degli uomini, ed è sor¬
gente della carità apostolica.

Alla sorgente del carisma cristocentrico degli Agostiniani Scalzi è la contemplazione:
«Togliti i sandali dai piedi, perché il luogo sul quale tu stai è una terra santa»; un grande
amore apostolico: «Sono venuto a portare il fuoco sulla terra, e come vorrei che fosse
già acceso!»; l'unità di vita: «Siate un cuor solo e un'anima sola, protesi verso Dio».

b) La costante azione rinnovatrice dello Spirito

I Fondatori sono uomini dello Spirito, avanguardie dello Spirito, persone carismati¬
che, con la loro umanità ed il loro carattere, nella storia concreta. Lo Spirito trova in loro
interpreti e traduttori delle nuove necessità storiche della Chiesa; essi sono degli esegeti
perspicaci dei valori ancora inediti del Vangelo da far vivere.

7



Lo Spirito infonde in loro una particolare grazia pentecostale dell’amore apostolico,
che è come una “grazia di paternità" che si diffonde nei figli (Giovanni della Croce, Viva
Fiamma di Amore, 2,8-1 1).

Attenti ai segni dei tempi, i Fondatori aprono nuove frontiere alla Chiesa e sono capa¬
ci di suscitare nuove vocazioni. Perciò il loro nascere è legato inizialmente a determinati
bisogni della Chiesa del loro tempo, ma nella misura che tali bisogni corrispondono ad
un valore evangelico: il carisma - come una parola vivente del Vangelo - ha una potenza
che sorpassa il tempo e si inserisce nella missione perenne della Chiesa.

Lo Spirito infatti apre costantemente nel cuore della Chiesa, attraverso i carismi ed
il loro rinnovamento, la capacità di servizio: non il narcisismo ma la estroversione apo¬
stolica: "proexistentia” di Cristo e della Chiesa che appare specialmente nel carisma ri¬
volto verso la carità operosa e concreta.

Ogni carisma è ormai perennemente legato all’azione dello Spirito e alla sua opera
di rinnovamento, al Vangelo che deve attraversare i secoli e le generazioni e deve radi¬
carsi in tutti i popoli. Esso deve essere vissuto in sintonia con la Chiesa, che è il luogo
“dove fiorisce lo Spirito", aprendoci alla presenza dello Spirito nel mondo, nei popoli,
nelle culture.

E lo Spirito che mantiene viva la spiritualità in quelle caratteristiche che le vostre Co¬
stituzioni presentano, come identikit della famiglia. E ancora Egli che apre nuove strade,
compiti, servizi nella Chiesa. Ed è segno di speranza sapere che gli uomini possono esse¬
re infedeli ad un carisma, ma lo Spirito è capace di farlo risorgere se è morto, fortificarlo
se si è indebolito, rinnovarlo se è invecchiato, aprirlo a nuove generosità se si è rinchiuso
in se stesso, nell’unità carismatica delle origini.

Questi sono gli aspetti peculiari del carisma-, azione dello Spirito come rinnovamento;
azione come riforma e ringiovanimento; azione come chiamata alla conversione, nella
verità delle opere.

c) Ecclesialità ed ecclesializzazione del carisma

I carismi sono per definizione al servizio del bene comune della Chiesa, della sua uni¬
tà ed universalità, della sua cattolicità evangelica. È necessaria quindi l’ecclesializzazione
dei carismi in dimensione di servizio: non vivere per se stessi ma per la Chiesa ed il Re¬
gno. Questa è la misura della loro autenticità, altrimenti gli Istituti vegetano e vivacchia¬
no in uno stato di pura conservazione. Il carisma mantiene costantemente in salute questo
non vivere per se stessi ma per gli altri...

La costante apertura ai bisogni della Chiesa e dell’umanità rende il carisma creativo,
capace di suscitare energie inedite e possibilità nascoste. La dimensione della cattolicità
permette al carisma - limitato nel suo nascere geografico e storico - di diventare universa¬
le, di arricchirsi con il contatto con le nuove culture, di radicarsi con nuove vocazioni
in tutta la Chiesa.

La capacità propria del carisma è anche quella di mantenere viva e di contagiare a
tutti gli altri quella particolare esperienza evangelica della quale il Fondatore è deposita¬
rio del dono ricevuto, per attuare costantemente nella Chiesa lo scambio dei doni.

Il carisma è infine garanzia di fedeltà e di apertura costante ai bisogni della Chiesa.
La dimensione ecclesiale del carisma degli Agostiniani Scalzi viene messa bene in evi¬
denza dal Messaggio del Papa per il IV centenario di fondazione dell’Ordine: essere uo¬
mini di comunione; aperti alla speranza; collaborando e dialogando con tutti; ben radicati
in Dio e compaginati nella Chiesa.

In sintesi, si può così riassumere l’identikit del carisma agostiniano della Riforma:

8



— spirito di conversione: ordinare diversamente la propria vita mettendo Dio al primo
pOStO;
— spirito di contemplazione: amare la vita di Cristo, diffondere le sue parole e opere nel¬
la Chiesa, memoria vivente di Cristo;— spirito di umiltà: vivere nascosti con Cristo in Dio, come fiori che profumano la Chie¬
sa, coltivando lo spirito di famiglia: unità e carità, imitando Maria nella semplicità evan¬
gelica.

Nell'ambiente di famiglia, nella comunione ecclesiale e nell’opportunità di sentirvi
“figli dei Santi”, fiorisce la gratitudine per il dono della vocazione specifica ecclesiale, per
il carisma agostiniano ricevuto. Con umile fiducia nello Spirito Santo, che non viene mai
meno e che continua a fecondare l’Ordine con la sua azione, anche in questo Capitolo
sviluppate il dono del carisma degli Agostiniani Scalzi; ma anche con entusiasmo per
identificarvi dal di dentro con il Fondatore per potervi misurare nel dialogo e nelle pro¬
spettive del Capitolo con i compiti che attendono la Famiglia agostiniana.

II - LA VITA RELIGIOSA NELL’OGGI DELLA CHIESA
E RIFLESSA SULLA FAMIGLIA AGOSTINIANA

Introduzione
Facciamo una seconda riflessione, centrandola più esplicitamente sul carisma, con

una particolare attenzione sulla responsabilità del Capitolo nella giusta interpretazione
del vostro carisma davanti alle sfide della vita della Chiesa e all'urgenza della comunione-
missione agostiniana, che deve essere contagiosa per tutti.

La grazia della comunione con il carisma
È una grazia misteriosa, insita nella vocazione o chiamata del Signore, che ci permet¬

te di entrare in comunione con la persona viva del Fondatore e di aprirci, quasi istintiva¬
mente, alla comprensione delle sue esperienze religiose, delle opere da lui compiute, delle
parole evangeliche da lui vissute e della dottrina che ha proposto.

Questa grazia è qualcosa di più di una pura formalità giuridica o di qualche forma
esteriore di appartenenza. E una grazia di comunione spirituale con il Fondatore che ci
trasmette qualcosa della sua esperienza spirituale. Non si tratta di copiare pedissequa¬
mente quello che egli ha fatto - ciò è impossibile - perché ognuno ha la sua grazia, e il
tempo e lo spazio di un Fondatore non coincidono con l’oggi e lo spazio della Chiesa e
del mondo. Ma si tratta sempre di entrare in una vera comunione con la sua persona,
scritti, opere, lasciando che lo Spirito compia in noi una trasmissione di vita e di interessi
che ci identifichino misteriosamente con lui.

In questo modo si entra nello spirito della famiglia, ci si identifica con l’Istituto e con
la sua storia, con le sue opere, con le persone che lo compongono. Si partecipa in una
autentica grazia di “convocazione” e si crea la coesione interna e la partecipazione in un
noi carismatico. Appartiene alla comunione con il Fondatore il saper pure soffrire per
la propria vocazione e per la propria Famiglia, come egli ha sofferto, perché si ama dav¬
vero solo quello per cui si è capaci di soffrire.

Il desiderio di rilanciare continuamente il carisma e di aprirlo alle nuove istanze della
vita della Chiesa, parte sempre dalla chiamata alla santità personale e comunitaria, che
è insita in ogni vocazione ed in ogni carisma. Si tratta di andare al cuore stesso della gra¬
zia, che ha fatto del Fondatore un servo del piano di Dio ed un vero discepolo di Cristo.

9



Essere come il Fondatore oggi, significa offrire al Fondatore la gioia di rivivere nei suoi
figli una esperienza nuova, nella Chiesa di oggi, davanti ai bisogni del mondo di oggi,
nelle nuove opportunità che si offrono per far brillare la potenza dell’amore evangelico.

Essere il Fondatore oggi
Come poter usufruire della grazia di rivivere oggi il carisma fondazionale? Si tratta

di avere fiducia nello Spirito Santo ed in voi stessi, come depositari del carisma. Un com¬
pito di discernimento che suppone anche una metodologia spirituale:
— fedeltà all’ispirazione originale e ai valori che non passano;
— capacità di manifestare situazioni nuove e problemi nuovi;
— profonda comunione spirituale nell’ascolto reciproco con molta carità;— discernimento e attenzione alle persone e alle situazioni;— in spirito di ricerca della volontà di Dio.

Innanzitutto si deve compiere comunitariamente un atto di ringraziamento e di fede
per il carisma come punto di convergenza e di coesione di tutta la famiglia. E a partire
dalla coscienza di condividere una stessa grazia che scatta anche la grazia per un rinno¬
vamento e per un maggiore servizio missionario.

Poi si deve prendere coscienza dell’arricchimento che agli aspetti del carisYna porta
costantemente la comunione con il rinnovamento globale della Chiesa a livello biblico,
teologico, liturgico, pastorale. È stato già fatto molto bene nelle vostre Costituzioni.

Ma si deve pensare se vi sono nell’oggi della Chiesa alcuni aspetti che meritano di
essere messi in luce: la nuova evangelizzazione, la comunione con i laici, l’apertura al¬
l’Est europeo, il rinnovato appello alla missione. Tutto però alla luce del carisma agosti¬
niano, con la prudenza evangelica nel misurare le proprie forze e l’audacia della fiducia
nella Provvidenza per non privare il carisma della carità di novità e di intraprendenza.

Inoltre è opportuno programmare alcuni movimenti essenziali per il rinnovamento
della vita della Famiglia e della prima realtà del carisma: attenzione alle persone, prime
depositarie del carisma, come curarle e qualificarle per renderle più capaci di irradiare
il carisma con la vita e con le opere nell’oggi della Chiesa; favorire la promozione voca¬
zionale e la formazione per assicurarne la trasmissione del carisma nel futuro.

Nell’ambito di questi principi generali, è necessario favorire i criteri positivi di inter¬
pretazione e di discernimento:
— identità e continuità con il carisma sotto la guida dello stesso Spirito che è un compito
personale di ciascuno-,
— comunione organica nello stesso carisma mediante il dialogo e la comunione di espe¬
rienze diverse, specie in una assemblea come il Capitolo Generale che rappresenta tutta
la famiglia nella diversità delle esperienze e nella complementarietà dei doni; realizzare
lo scambio di doni della cattolicità, anche nel piccolo della famiglia agostiniana (LG 13);
— adattamento dinamico secondo le nuove situazioni geografiche, storiche, culturali, esa¬
minando le potenzialità che ha il carisma oggi;— creatività carismatica: nuove istanze che fioriscono, nuovi problemi che nascono, da¬
vanti al “novum" alle “res novae” della vita della Chiesa domandare se il carisma può
fare qualcosa di bello per Dio, come oggi Io farebbe il Fondatore, sia in estensione geogra¬
fica, sia in creatività missionaria e pastorale al servizio di tutta la Chiesa e dell’umanità;
— un momento "carismatico”: nella misura in cui ci si sottomette insieme alla volontà
di Dio, maturando tutto nella preghiera personale e comunitaria, in comunione spirituale
con il carisma e con la Chiesa, nella scuola del reciproco ascolto della carità affinché fiori¬
sca la grazia dello Spirito, esercitando un discernimento realista, secondo le competenze

10



del Capitolo sulla vita e la vitalità dell'Istituto, il suo prevedibile futuro, le sue generose
possibilità di servizio nella Chiesa nell’oggi, le necessità più urgenti.

Le “res novae” che interpellano il carisma

La vita consacrata si trova in questo momento storico interpellata da una serie di “res
novae’’, di cose nuove, nel panorama della Chiesa e del mondo, e delle quali bisogna
tener conto. Con la maggioranza degli analisti della situazione della Chiesa e della vita
consacrata nell’oggi della Chiesa, bisogna tener conto di alcune di queste realtà:

a) Dal punto di vista della vita religiosa nella Chiesa
Si deve curare un maggiore inserimento della vita religiosa nella Chiesa universale

e nelle chiese locali, con maggiore attenzione alla comunione ecclesiale, alla disponibili¬
tà per i piani apostolici, senza sembrare colonialisti o liberi battitori, ma ponendo al ser¬
vizio delle chiese locali la propria e fattiva specializzazione carismatica.

Inoltre si deve favorire un movimento più forte di comunione e di collaborazione per
la formazione e per l'apostolato con gli altri Istituti, specialmente quelli più affini. Non
dobbiamo lavorare da soli o fare tutto autonomamente: possiamo e dobbiamo collaborare.

Crescere nella consapevolezza, a partire dalla “Christifìdeles laici”, della complementari¬
tà, reciprocità e circolarità delle vocazioni e della necessità di investire alcuni laici che senta¬
no tale chiamata della forza carismatica del proprio Istituto. Ciò comporta crescente formazione
allo stile della Chiesa-comunione, ad offrire il contributo del proprio carisma per l’unica mis¬
sione e testimonianza della Chiesa, di poter contagiare i laici con il proprio carisma.

Oggi è chiara la tendenza alla decentralizzazione della vita religiosa verso il terzo mon¬
do, per molte e complesse ragioni che non dobbiamo qui esaminare. La vitalità della Chiesa
e degli Istituti religiosi sta quindi nelle zone del terzo mondo e lì pure l’avvenire vocazio¬
nale. Anche nel campo delle vocazioni, bisogna essere coraggiosi e riaprire costantemen¬
te le vie, nella misura che crediamo pure noi alla nostra vocazione e cerchiamo di
contagiare altri per vivere con noi l’avventura vocazionale del proprio carisma.

b) Nell’ora della nuova Evangelizzazione
Non possiamo tirarci indietro né essere assenti, nonostante alcune ambiguità e diffi¬

coltà: la non chiarezza del concetto di nuova evangelizzazione, la non precisa identifica¬
zione del momento di partenza di tutti per questo compito ecclesiale, la estrema varietà
delle situazioni continentali rispetto alla nuova evangelizzazione, le forze esigue di cui
disponiamo.

Davanti alle sfide dell’Est Europeo, dell’ecumenismo, delle nuove povertà, non ci si
deve tirare indietro, ma ci si deve aprire ancora con più entusiasmo, come ringiovaniti
dallo Spirito.

L’Ordine è invitato a prendere coscienza della propria situazione e delle proprie re¬
sponsabilità, a partire dalle diverse situazioni, che presentano problematiche così diverse.

In particolare occorre pensare alla nuova evangelizzazione attraverso l’irradiazione
della propria testimonianza, che è uno dei metodi della evangelizzazione secondo il N.T.
E l’ora della carità, della evangelizzazione mediante le parole, le opere e il contagio della
carità (Tillard).

Carisma come grazia di comunione
Una grazia particolare per una Famiglia religiosa è la ricchezza che deriva dalle diver-

11



se espressioni di un unico carisma: è il vostro caso, nel quale confluiscono le diverse
espressioni dello stesso carisma nella Famiglia agostiniana.

Si tratta innanzitutto di mantenere la ricchezza e favorire una feconda comunione di
beni spirituali: esperienze, economia, vocazioni, formatori, ecc. Inoltre si deve mantene¬
re salda l’unità della famiglia e la dimensione della espansione apostolica.

Nel momento in cui la Chiesa-comunione, si esprime con la reciprocità, complemen¬
tarietà e circolarità dei carismi, è bene mantenere viva la coesione fra le diverse esperien¬
ze di vita, nate dal carisma di Agostino.

In comunione con tutta la Chiesa, consapevoli di essere una voce nella sinfonia, un
tassello nel grande mosaico, una parola accanto alle altre parole del Vangelo, dedicate
una attenzione particolare alla concreta collaborazione con gli altri religiosi, in perfetta
e insindacabile comunione con il Papa, centro di unità di tutta la Chiesa.

Alcuni compiti essenziali
Il rinnovamento del carisma, oggi: uno slogan, una formula carismatica, un testamento,

una sfida? Un dono dello Spirito Santo e una sfida: rendere presente oggi il carisma delle
origini. Ecco alcune proposte per un essenziale apostolato agostiniano: rendere presente
Agostino, diffondendo le sue opere e il suo messaggio, specialmente con la vita e con
la predicazione. Abbiate lo "spirito di evangelizzatori", come Agostino e i vostri padri
antichi della Riforma. Valorizzate anche i luoghi santi agostiniani e della vostra Riforma.

Naturalmente dovete privilegiare la pastorale della spiritualità agostiniana. Il vostro
grande Padre Agostino è maestro sommo di spiritualità nella Chiesa. Svolgete questo pre¬
zioso ministero attraverso la lectio divina, la preghiera, l'attenzione ai giovani nella vita
spirituale, la pastorale di promozione di un laicato nello spirito di Agostino, la testimo¬
nianza della presenza di Dio all’uomo di oggi.

“Dilatentur spatia caritatis" vi invito al coraggio delle nuove fondazioni, secondo i
segni di Dio nella vostra storia.

Conclusione
La vostra Famiglia esprime nel suo nome i contenuti della riforma e dell’umiltà, che

sono un valore evangelico, ecclesiale e mariano: rimanete sempre nell’umiltà, che tanto
piace a Dio.

Ma esprime anche il nome grande e affascinante di Agostino: ciò è un invito all’auda¬
cia, secondo lo spirito di Agostino, alla creatività, all’amore per la Chiesa.

Maria per voi è Madre della Grazia e Madre di Consolazione. La sua è una presenza
ad intra, che conferma ciascuno nella propria vocazione e vivifica la comunione spiritua¬
le delle comunità: mater unitatis. Ed è anche una presenza ad extra, che infonde il corag¬
gio della missione e la fiducia di annunziare a tutti il Dio che ama, il Dio di ogni
consolazione.

P. Jesus Castellano, OCD

Foto della pagina accanto: Questo Crocifisso è una scultura ricavata da un plurisecolare albero
di castagno di 1 1 metri di altezza e del peso di 130 quintali, dall’artista Bruno Lunz, negli anni
1991-92. È stata scolpita ed eretta nello stesso luogo in cui viveva l'albero, quasi a dominare
la bella valle di S. Vito (TN). Misura, col basamento di cemento (600 ql.) su cui poggia, mt. 12,25
di altezza, ed è al momento la scultura più alta d’Italia. È stata regalata agli alpini per ricordare
i caduti delle due guerre mondiali. Un’opera analoga il Lunz ha realizzato per Pergine Valdarno.

12



(La Trinità 13,19,24)

dunque la nostra scienza è Cristo
ed anche la nostra sapienza
è lo stesso Cristo.



Costituzioni e carisma

ELEMENTI COSTITUTIVI
E ATTUALITÀ DEL NOSTRO CARISMA

SECONDO LA TRADIZIONE
Gabriele Ferlisi, OAD

Premessa
«Elementi costitutivi e attualità del nostro carisma secondo la tradizione». Carissimi

confratelli, come ben ricordate, questo tema, insieme agli altri che ascolteremo all’inizio
dei lavori di questo Capitolo Generale, è stato voluto e formulato dalla Congregazione
Plenaria del 1992 Esso è certamente molto interessante, ma anche molto difficile.

Interessante, perché ormai tutto ciò che si riferisce alla nostra storia e spiritualità, su¬
scita unanime apprezzamento. Si è infatti acuita in tutti i confratelli una maggiore sensi¬
bilità agostiniana lungo il cammino di rinnovamento spirituale che l'Ordine ha percorso
in questi anni postconciliari. Lo dimostrano, per esempio, le numerose iniziative del quarto
centenario di fondazione dell’Ordine che dovunque nei nostri conventi sono state pro¬
mosse con tanto impegno e fervore. Oggi possiamo davvero dire di sentirci tutti “carichi”
di passione agostiniana e desiderosi di approfondire le conoscenze della nostra storia e
del nostro carisma, nonostante l’età avanzata, il sovraccarico di lavoro e il peso delle ma¬
lattie.

Ma dicevo anche che questo tema è diffìcile, perché esso, così com’è formulato, ri¬
chiederebbe una conoscenza diretta e approfondita di prima mano della nostra tradizio¬
ne: conoscenza che io non ho, perché poco versato in questo campo di investigazione
e perché le fonti storiche giacciono purtroppo ancora sepolte e disperse nel buio degli
archivi: si pensi agli “Atti” dei Capitoli e dei Definitori Generali, al “Regestum” dei Priori
Generali, e a tante opere dei nostri Padri rimaste manoscritte.

Per la verità, in questi ultimi anni qualcosa si è fatto, ad opera specialmente di P.
Gabriele Raimondo1 2, P. Ignazio Barbagallo3, P. Felice Rimassa4, Presenza Agostinia-

1 Cfr. Atti, sess. III-IX.
2 Gabriele Raimondo, oad, Gli Agostiniani Scalzi, Genova 1955.
3 Ignazio Barbagallo, oad, "Togliti i calzari... La terra che calpesti è santa" - La spiritualità degli Agostiniani

Scalzi, Prosinone 1978; "Son venuto a portare il fuoco sulla terra" - La spiritualità missionaria degli Agostinia¬
ni Scalzi, Prosinone 1979.

4 II P. Rimassa ha curato la trascrizione e pubblicazione delle seguenti opere: / primi Religiosi Agostiniani Scalzi

14



na* 5. Ma cose questo poco dinanzi alla mole di lavoro prodotta dai confratelli nell’arco
di questi quattro secoli? Si scorra Vindice bibliografico degli Agostiniani Scalzi di P. Fla-
viano Luciani6, e ci si renderà conto di quanto abbondante sia ancora il materiale da
portare alla luce. Solo allora saremo in condizione di poter definire nei particolari gli ele¬
menti peculiari del nostro carisma.

Inizialmente avevo pensato questa relazione come un excursus, molto sommario, su
tutto l’arco della tradizione-, ma dopo aver avuto in tempo tra le mani le bozze tipografi¬
che delle prime Costituzioni della Riforma del 1598, curato da P. Pietro Scalia7 - a lui
va la nostra gratitudine per questo preziosissimo servizio reso all’Ordine - ho preferito
soffermarmi solamente sul momento iniziale della nostra storia, e precisamente su un’a¬
nalisi di queste Costituzioni. Esse rappresentano senza dubbio il momento più carismati¬
co della nostra “tradizione”8-, quello che meglio di ogni altro contribuisce a definire gli
elementi costitutivi del nostro carisma.

LA PRIMA VOCE DELLA TRADIZIONE:
LE COSTITUZIONI OAD9 DEL 1598

Necessario confronto con le Costituzioni OSA10 del 1581
Prima di iniziare l’esame del testo, è necessaria una premessa.
Le Costituzioni OAD del 1598 non si possono capire bene, se non si confrontano con

quelle OSA del 1581. Tra di esse infatti c’è un legame strettissimo di continuità e di novi¬
tà, che non può essere ignorato. Perché questo legame?

Semplicemente perché i nostri primi Padri, che erano agostiniani, sapevano bene di
non poter attuare i loro desideri di riforma senza doversi riferire alle Costituzioni OSA
del 1581. Queste infatti avevano un ruolo-guida nell’opera riformatrice dell’Ordine, in
quanto erano state ampiamente aggiornate alla nuova disciplina canonica e ai decreti ri¬
formatori del Concilio Tridentino. Le aveva auspicate il Capitolo Generale OSA, celebrato
a Roma nell’anno santo 1575, e le aveva redatte il Priore Generale dell’Ordine

(1598-1626) del P. Giovanni Micillo dell'Assunta, oad: Croniche et origine della Congregatone de' Padri Scalzi
Agostiniani d'Italia, ms. 1646, del P. Epifanio di S. Gironimo, OAD; Memoriale generationum generationi-
bus, del P. Giovanni Vincenzo di S. Giacomo, OAD; Dizionario biografico degli Agostiniani Scalzi della Pro¬
vincia Genovese, Genova 1990; Dizionario biografico degli Agostiniani Scalzi della Provincia Romana, Genova
1992.

5 Presenza Agostiniana in questi anni ha curato servizi sulla spiritualità, storia, tradizioni e su figure eminen¬
ti di Agostiniani Scalzi. Meritano anche di essere segnalati gli Epistolari di alcuni nostri missionari nel Viet¬
nam e in Cina (Mons. Ilario Costa di Gesù, P. Sigismondo Meinardi di S. Nicola, P. Giovanni dei Ss. Agostino
e Monica, P. Lorenzo della Concezione), che i chierici dello studentato teologico di Roma trascrissero e pub¬
blicarono negli anni 1963-66.

6 Flaviano Luciani, oad, Indice bibliografico degli Agostiniani Scalzi, numero speciale di Presenza Agostinia¬
na 1982, n. 4; Fonti bibliografiche di storia e di spiritualità degli Agostiniani Scalzi, Roma 1992.

7 Pietro Scalia, oad, Agostiniani Scalzi: Costituzioni del 1598 e 1620, Trascrizione, revisione e note, Roma
1993. - A questo testo mi riferisco in tutte le citazioni che farò in questa relazione.

8 Cfr. Decreto di approvazione delle suddette Costituzioni da parte del Priore generale OSA P. Alessandro da
Siena: «Retroscriptas Constitutiones, Decretaque omnia ac Statuta, tamquam divino infiammante Spirito sancita,
rectaque ac salutaria, et prò conservatone ac decore Congregationis... confìrmamus et comprobamus», (cfr.
pag. 350).

9 È la sigla ufficiale degli Agostiniani Scalzi: Ordo Augustiniensium Discalceatorum.
10 È la sigla ufficiale dell’Ordine Agostiniano: Ordo Sancti Augustini.

15



Agostiniano, P. Taddeo da Perugia, cui il Capitolo aveva demandato l’incarico, in colla¬
borazione con una commissione di dieci religiosi, da questi personalmente scelti dalle
diverse province. Nel 1580 esse ottenevano l’approvazione di Gregorio XIII, e nel 1581
venivano date alle stampe. Non ce dubbio che queste Costituzioni siano un bel testo,
di ampio respiro, ricco di contenuti teologici e spirituali, ben calibrate nelle norme disci¬
plinari, atte a sradicare gli abusi e a promuovere l’antico spirito religioso. Perciò con ra¬
gione se ne urgeva l’osservanza e se ne indicava la centralità di guida nell’azione
riformatrice dell’Ordine. Anzi, stando a quanto scrisse nella Lettera di presentazione il
Cardinale Protettore Giacomo Sabello, queste Costituzioni riscuotevano tale apprezzamento,
che d’ora in avanti avrebbero sostituito ogni altro precedente testo di Costituzioni, e avreb¬
bero avuto valore obbligante per tutti, comprese le Riforme e le Congregazioni di Osser¬
vanza: «Quindi ho presentato al Papa Gregorio queste costituzioni nuovamente esaminate,
corrette e aggiornate, pregandolo di benedirle, come di fatto egli le ha benevolmente be¬
nedette con la sua autorità apostolica. La forza di questa benedizione è tale che tutto l’Or¬
dine Agostiniano, con tutte le sue province sia riformate sia non riformate, come si è soliti
chiamarle, e tutte le Congregazioni, anche quelle denominate di Osservanza, presenti sia
in Italia che fuori, messe ovunque da parte le precedenti costituzioni, ritengano come
vere e comuni a tutte solamente queste costituzioni, che ora vengono pubblicate» H.

È anche molto interessante quanto scrisse il Priore Generale, P. Taddeo da Perugia.
Nella sua lettera di promulgazione, dopo di aver detto che le nuove Costituzioni avevano
accolto gli emendamenti, le correzioni, le aggiunte e tutte le cose essenziali, ritenute utili
alla riforma dell'Ordine, precisava con grande larghezza di vedute che esse di fatto erano
solo la piattaforma-base della riforma dell’Ordine. Infatti, se qualche provincia avesse vo¬
luto aggiungere altre norme più restrittive per una vita religiosa più austera, non sarebbe
stata ostacolata, anzi incoraggiata. A condizione però che le nuove norme non si oppo¬
nessero a queste del 1581 , e ottenessero l’approvazione del Priore Generale. Ecco le sue
parole: «E poiché nelle costituzioni redatte in passato vi sono molte cose che necessitano
di qualche correzione, è stato affidato al Rev.mo P. Generale, che si farà aiutare da due
o tre Padri maturi, il compito di aggiungere, togliere, correggere, emendare, secondo co¬
me gli sembrerà più opportuno. Tuttavia ciò sia fatto in modo tale che quanto nell’Ordine
concerne l'osservanza delle cose essenziali, sia proposto e imposto a tutti. Se poi v'è qualche
provincia che voglia avere sanzioni più strette circa l’osservanza regolare e l’ascesi peni¬
tenziale, oltre quelle che verranno indicate nelle costituzioni riformate, noi non le proi¬
biamo ma le permettiamo, anzi le caldeggiamo, purché non siano in contrasto con queste
costituzioni e siano approvate dal Rev.mo P. Generale»11 l2.

1 1 Costit. OSA 1581, Lettera del Card. Sabello: «Iterum has examinatas, correctas, reformatas constitutiones ei-
dem Sanctissimo Domino Nostro Gregorio obtuli, eisque ut benedicere dignaretur rogavi, sicuti benigne Apo¬
stolica auctoritate benedixit: cuius benedictionis ea vis est, ut universus Augustinianae Religionis ordo,
omnesque Hlius seu reformatae, seu non reformatae provinciae quas vocant, omnesque congregationes, etiam
de observantia nuncupatae, sive intra Italiana, sive extra Italiana, toto denique in orbe terrarum superioribus
quibuscumque repudiatis, has solas, quae nunc in lucem eduntur prò veris, et communibus constitutioni¬
bus habere teneantur».

12 Costit. OSA 1581, Lettera del Priore Generale: «Et quoniam in constitutionibus iam ohm impressis multa
sunt quae aliqua correctione indigeni, reiectum est onus hoc in humeros Reverendissimi Patris, ut ipse ac-
cersitis duobus aut tribus gravioribus patribus, addai, minuat, corrigat, emendet-, prout ipse expedire iudica-
bit, ita tamen ut quo ad ordinis essentialia omnibus aeque quid agendum sit proponatur, et praecipiatur.
Si qua vero provincia praeter eas quae in constitutionibus reformatis explicabuntur, alias velit sanctiones
habere quae magis ad regularis vitae observantiam, et carnis mortificationem facere videantur; modo prae-
dictis constitutionibus non adversentur, et a Reverendissimo Patre Generali approbatae sint, non prohibe-
bus, imo admittimus, et magis ac magis probamus»

16



Perciò, quando nel Capitolo Generale della Riforma Agostiniana degli Scalzi in Italia,
celebrato a Roma nel convento di S. Paolo alla Regola dal 7 al 21 aprile 1598, i nostri
Padri si accinsero a redigere le prime Costituzioni, presero appunto le mosse dal testo-
base del 1581. Lavorarono su di esso come su falsa riga, liberi di imboccare nuove stra¬
de di maggiore austerità, ma non di disattenderlo o di contraddirne i contenuti. E difatti
un confronto dei due testi, del 1598 e del 1581, offre una meravigliosa risonanza di con¬
tinuità e di novità.

Seguiamo da vicino questo confronto, analizzando prima la struttura esterna e poi
i contenuti.

A - Lavoro di analisi

Struttura esterna delle parti
Il testo delle Costituzioni OSA del 1581, di cui esistono varie ristampe tipografiche,

sono divise in sei parti:
I. Del culto divino, e di altre cose connesse

(De divino culto, et de aliis quae ad eum spectant);
II. Delle osservanze del nostro Ordine

(De observantiis nostrae sacrae religionis);
III. Del governo di tutto l'Ordine

(De universi ordinis gubernatione);
IV. Della'cura e governo delle Monache e delle Mantellate del nostro Ordine

(De cura, ac regimine Monialium, ac Mantellatarum nostri sacri Ordinis);
V. Delle norme che regolano gli studi, gli studenti, i gradi accademici, i confessori nel

nostro Ordine
(De forma circa studia, studentes, graduatos, ac confessores in Ordine nostro servanda);

VI. Delle colpe, e delle pene ad esse dovute
(De culpis, ac poenis eis debitis).
Questo corpo di Costituzioni è preceduto: a) da due Lettere: una del Card. Protettore

Giacomo Savello, l’altra del Priore Generale P. Taddeo da Perugia; b) dalla Regola del S.
P. Agostino; c) dal Commento alla Regola di Ugo di S. Vittore.

Il testo delle Costituzioni OAD del 1598, rimaste fino ad oggi manoscritte e date alle
stampe solo in questi giorni, sono divise in quattro parti:
I. Del culto divino e di altre cose connesse

(De divino cultu et aliis quae ad eum spectant);
IL Delle osservanze della nostra Congregazione

(De observantiis nostrae sacrae Congregationis);
III. Del governo di tutta la Congregazione e delle Province

(De gubernatione totius Congregationis et Provinciarum);
IV. Delle colpe, e delle pene ad esse dovute

(De culpis et poenis eis debitis).
Questo corpo di Costituzioni:

1) è preceduto: a) da una lettera di presentazione del Vicario Generale P. Agostino della
SS. Trinità e dei partecipanti al Capitolo Generale del 1598; b) da due Brevi pontifici di
Clemente Vili, considerati come decreti di approvazione della nascente Congregazione:

17



il primo "Decet Romanum Pontificem” del 22.12.1594 l3, il secondo “Exponi nobis" del
23.12.1596 14; c) dagli Atti delle sessioni capitolari;
2) è seguito: a) dal cerimoniale-rituale, approvato nello stesso Capitolo Generale del 1598;
b) dall'atto notarile, rogato il 27.4.1598, con il quale i capitolari e gli altri religiosi che
dimoravano nel convento di S. Paolo alla Regola si obbligarono con giuramento, a nome
di tutti i confratelli della Congregazione, di osservare fedelmente le Costituzioni della
Riforma.

Da questo primo confronto emerge una prima differenza e una prima continuità dei
due testi di Costituzioni.

La continuità è data dagli stessi temi, dalla stessa forma, spesso uguale anche nella
lettera: precede il culto divino, segue l’osservanza regolare, il governo, le colpe e le pene.

La differenza è data dalla eliminazione della quarta e quinta Parte, riguardanti gli stu¬
di con i gradi accademici e il governo delle monache.

Struttura dei capitoli

Anche i capitoli, nei quali si articolano le parti, risultano pressoché uguali, mostran¬
do così una perfetta continuità tra i due testi: i titoli dei capitoli, salve piccole comprensi¬
bili modifiche di parole, seguono lo stesso ordine e la stessa dicitura.

Le uniche differenze di rilievo sono date: a) dall’aggiunta nella prima parte delle Costi¬
tuzioni OAD di un nuovo capitolo “sull’orazione mentale e la disciplina", che manca in
quelle OSA del 1581; b) dall’aggiunta di due nuovi capitoli nella terza parte delle Costitu¬
zioni OAD: uno sugli studi, in sostituzione dell’intera quinta Parte delle Costituzioni del
1581, e uno sull'ufficio del predicatore, preso dalla quinta Parte delle Costituzioni del 1581.

Un’occhiata alle Costituzioni OAD
del 1620 e del 1931

Un'occhiata alla struttura delle Costituzioni OAD del 1620 e del 1931 - che hanno
regolato la vita del nostro Ordine fino al 1969 - ci permette di capire meglio il legame
di affinità che esiste tra quelle OAD 1598 e quelle OSA 1581.

Nei due testi del 1620 e 1931 rimane la stessa divisione in quattro parti, e con gli
stessi argomenti.

Questi i titoli delle parti delle Costituzioni del 1620:
I. Degli atti che riguardano la vita di tutti

(De actibus ad mores omnium pertinentibus);
IL Degli atti peculiari che riguardano le diverse persone della Congregazione

(De peculiaribus actibus ad diversas personas Congregationis pertinentibus);

13 Con questo decreto il Papa concedeva agli Agostiniani Scalzi il diritto di officiare in perpetuo la chiesa di
S. Maria della Sanità in Somma Vesuviana (Napoli); perciò con tale atto egli approvava formalmente la Rifor¬
ma degli Agostiniani (cfr. Eustachio Cacciatore di S. Ubaldo, oad, Quodlibeta, n. 404). Per questo motivo
il documento pontificio è stato collocato all'inizio delle Costituzioni del 1598.

14 Questo decreto era diretto al vescovo di Grenoble in Francia: con esso il Papa dava licenza apostolica di tra¬
piantare in detta diocesi la Congregazione degli Agostiniani Scalzi, prendendo i soggetti da quelli d'Italia,
dimoranti in S. Paolo alla Regola. Dunque una seconda approvazione della nuova Congregazione degli Ago¬
stiniani Scalzi.

18



III. Di ciò che riguarda il governo della Congregazione e dei conventi
(De iis, quae ad gubemationem Congregationis et conventuum spectant);

IV. Delle colpe e e delle pene da infliggere
(De culpis et poenis infligendis).

E questi i titoli delle Costituzioni del 1931 :

I. Dell’osservanza regolare
(De regulari observantia);

II. Degli atti peculiari che riguardano le diverse persone dell'Ordine
(De peculiaribus actibus ad diversas personas Ordinis pertinentibus);

III. Di ciò che riguarda il governo dell’Ordine
(De iis quae ad gubemationem Ordinis spectant);

IV. Delle colpe e delle pene ad esse dovute
(De culpis et poenis eis debitis).

Scorrendo poi i titoli dei capitoli nei quali si articolano queste parti, risulta chiaro che
qui la materia è organizzata in modo diverso: molti capitoli passano da una parte all’al¬
tra, alcuni sono eliminati, altri diventano semplici paragrafi, altri ancora vengono creati,
come per esempio i capitoli sui voti, che stranamente mancano nelle Costituzioni del 1598
e del 1581 l5. Per cui, da tutto l’insieme si può tranquillamente dire che le Costituzioni
OAD del 1598 sono redazionalmente molto più simili, quasi alla lettera, con quelle OSA
del 1581, che non con quelle OAD del 1620 e del 1931. E a sua volta il testo del 1620
è molto più simile a quello del 1931, che non a quello del 1598.

Questa maggiore affinità tra il testo OAD del 1598 e quello OSA del 1581 risulta più
evidente dall’analisi interna dei contenuti.

Esame interno dei contenuti

Anche qui mi limiterò solamente a pochi cenni, utili per avviare un lavoro di analisi
che dovrà essere continuato in seguito.

1 . Culto divino (liturgia, lode, preghiera, contemplazione, primato di Dio). Ecco il pri¬
mo tema con cui, in ordine di priorità, si apre il dettato delle Costituzioni. Il culto divino
occupa tutta la prima parte: «Poiché anzitutto e soprattutto deve starci sommamente a
cuore ciò che riguarda il culto divino e l'adorazione di Dio Onnipotente...» ’6. Innanzi¬
tutto Dio e il culto a lui dovuto. Da esso infatti parte e ad esso ritorna la nostra vita: «è
infatti dal culto che tutte le azioni e i pensieri devono essere diretti» 17.

Da questa affermazione di principio, i capitoli di tutta la prima parte sviluppano un
discorso articolato sulla liturgia della vita, parlando delle azioni, persone, luoghi, mezzi
cultuali. Anche la meditazione e la disciplina, che sono rispettivamente atti di quella vita
interiore e austerità che contraddistinguono la nuova Riforma, erano visti come fatti cul¬
tuali. Le Costituzioni del 1598 infatti prescrivevano che prima dell’inizio e dopo il termi¬
ne della meditazione, il sacrista desse tre tocchi di campana per avvertire i religiosi, assenti
per giusti motivi dal coro, che si mantenessero in sintonia cultuale di riflessione e di lode

15 Cfr. le differenze e le somiglianze nei due testi del 1598 e del 1620, messi a fronte nel libro citato di P. Pie¬
tro Scalia, OAD: Costituzioni del 1598 e 1620

16 Costit. OAD 1598,I,cap. 1, 1: «Cum ante omnia, et in primis, ea quae ad divinum cultum et Dei omnipoten-
tis venerationem spectant, prae oculis nobis perpetuo habenda sint...» (pag. 8).

17 Costit. OAD 1598,I,cap.1,1: «Quoniam hinc (cioè dal culto) actiones omnes et reliquae vitae nostrae ratio-
nes sunt dirigendae» (pag. 8).

19



con quelli presenti in chiesa. E la disciplina si doveva fare nel venerdì, giorno della pas¬
sione del Signore.

Una particolare menzione, in questo contesto cultuale, merita l’espressione, di sapo¬
re agostiniano l8, più volte usata quasi a definizione dei religiosi. Essa si trova all’inizio
e alla fine delle Costituzioni del 1598: all’inizio, nella Lettera di presentazione del Vicario
Generale P. Agostino Maria di Savona: «Domino famulantibus» (servitori dell’Altissimo),
e alla fine nel saluto conclusivo del dettato costituzionale: «Altissimo famulemur» (servia¬
mo l’Altissimo). Le stessissime parole «Altissimo famulemur» si trovano nella Lettera di
promulgazione delle Costituzioni OSA del Priore Generale P. Taddeo di Perugia-, e qual¬
che anno dopo nella Bolla di approvazione “in forma semplice’’ delle Costituzioni del 1610
di Paolo V “Christifidelium’’: «In humilitatis spiritu Altissimo famulantium». Gli Agosti¬
niani Scalzi sono chiamati ad essere i servitori dell'Altissimo in spirito di umiltà.

2. Comunione (unanimità, concordia, carità, comunità). «Avere un cuor solo e un’ani¬
ma sola» è precetto centrale nella Regola di S. Agostino, e lo deve essere anche delle Co¬
stituzioni di qualunque Famiglia religiosa agostiniana. Lo erano certamente dei due testi
costituzionali che stiamo esaminando.

Già nell’esordio stesso del Prologo di quelle del 1581 e nella Lettera di presentazione
di quelle del 1598, leggiamo questo accorato appello all’unità dei cuori, espressa nel se¬
gno, a quel tempo molto ricco di significati, dell’“uniformità” esterna della vita e dell’os¬
servanza regolare: una “uniformità’’, è scritto, che deve “alimentare” ed “esprimere” l’unità
dei cuori: «Poiché la Regola di S. Agostino, legislatore e fondatore del nostro Ordine, ci
prescrive di avere un cuore solo e un'anima sola nel Signore, è conveniente che noi, che
viviamo sotto la stessa Regola e gli stessi impegni religiosi, cerchiamo di essere uniformi
nell’osservanza delle stesse norme e delle nostre sante Costituzioni; sicché l’uniformità
esterna nel portamento esprima e alimenti con molta cura la verità che si deve conserva¬
re interiormente nei cuori» 19. Purtroppo il senso “agostiniano” che in quei secoli di cul¬
to delle forme si riusciva ad assegnare all” uniformità”, col tempo è svanito, creando non
poca confusione e forti tensioni nei rapporti interni ed esterni della vita di comunità. Nei
conventi si è continuato a parlare di “uniformità”, “vita regolare”, come ideale di comu¬
nione, ma in contesti e con significati diversi, sempre più privi del significato originario
proprio della comunione agostiniana20. Per S. Agostino infatti “comunione” non è sem¬
plice “uniformità" esterna, anche se la implica; ma è condivisione, collaborazione, rispetto
e accoglienza degli altri, sintonia di realtà diverse, proprio come la melodia di un coro,
creata dal suono di voci diverse. Se c’è una cosa che soffoca la comunione agostiniana,
è appunto l’uniformità forzata e l’individualismo che livellano e soffocano le singole real¬
tà e le singole interiorità21.

Un altro esempio di comunione è la vita fraterna che le Costituzioni fanno chiedere

18 Esposiz. salmo 44,9.
19 Costit. OAD 1598, Lettera di presentazione: «Quoniam ex Regola Sancii Patris nostri Augustini, huius eremi-

tanae Religionis institutoris atque fundatons, praecepto iubemur cor unum et animam unam in Domino habe-
ri, rationi propterea consentaneum est. ut qui sub una Regula eodemque professionis jugo vivimus, uniformes
in observantiis, et Constitutionibus nostris salutaribus inveniamur, quae inviolabili custodia veritatem interius
servandam in cordibus foveat atque repraesentet uniformitas eatenus servata in moribus» (pag. 2).

20 Si legga, per esempio, questa puntualizzazione nelle Costituzioni OSA del 1581, a proposito della facoltà
del Priore di dispensare da alcune norme costituzionali: «Advertendum tamen est quod quando necessitas
urget excusabilis dispensario est, quando vero utilitas communis provocai, dispensario laudabilis, cum vero
utrumque deest non piane dispensario sed potius dissipano vocari debet» (Prologo). L'uniformità non esclu¬
deva, ma implicava e ammetteva la divesità.

21 Cfr. Esposiz. salmo 132,6.12; 149,7.

20



ai candidati il giorno del loro ingresso in noviziato. «Che cosa chiedi?», interroga il Supe¬
riore. Il candidato: «La misericordia di Dio e la vostra società». Il Superiore: «Figlio carissi¬
mo, noi non siamo in grado di darti la misericordia di Dio... Ma siamo contenti di
ammetterti nella nostra santa convivenza, se da parte tua non si oppone nessuno degli
impedimenti che ti sono stati ricordati»22.

E ancora, al maestro dei novizi le Costituzioni ricordano il dovere di formare i giovani
a questa dimensione di comunione. Come? Insegnando ad essi a non dire: è ‘‘mio’’, ma
“nostro”23; esortandoli a nutrire verso ciascun religioso onore e riverenza24 25; imparan¬
do a non indignarsi dei difetti altrui, ma ad annotare piuttosto le loro virtù per imitar¬
le26; trovando più gioia nello stare in convento con i confratelli che fuori con i secolari26.

Suggestivo l’ampio orizzonte di comunione che emerge nel contesto della raccoman¬
dazione sui voti che il superiore rivolge al giovane poco prima di emettere la professione
religiosa: «Figlio carissimo, sappi che sei tenuto ad obbedire ai tuoi superiori... in manie¬
ra tale che se tu vuoi restare in Italia mentre i tuoi superiori ti comandano di partire per
le Indie, in Francia, devi obbedire»27 . La comunione agostiniana ha le dimensioni della
cattolicità.

3. Austerità (umiltà, penitenza, mortificazione, conversione). Questo tema era già pre¬
sente nelle Costituzioni OSA del 1581, che, ricordiamolo, era un testo riformato secondo
Io spirito del concilio tridentino. Si legga, per esempio, questo testo sull’austerità dell’Or¬
dine, che si trova nel capitolo che parla dell’accoglienza dei novizi: «Pertanto, per evitare
che in seguito possa dire di essere ingannato, o di non aver creduto che nella vita religio¬
sa vi fossero tante cose oltremodo gravose, il Priore gli faccia presente il rigore dell'Ordi¬
ne, e cioè-, la sottomissione della propria volontà, le veglie notturne, i lavori quotidiani,
i lunghi digiuni, la mortificazione dei sensi, la ruvidezza delle vesti, il tedio del chiostro,
il disprezzo della povertà, la vergogna del mendicare, l’insipidità dei cibi, e oltre a tutte
queste cose, i rimproveri, le umiliazioni, le mortificazioni, le continue penitenze»28.

Indicazioni concrete di questo spirito penitenziale si trovano, per esempio, nel capito¬
lo 3° della seconda Parte sull’educazione dei novizi, o nel capitolo 7° della seconda Par¬
te sulle celle dei religiosi.

Ma c’è in queste Costituzioni OSA del 1581 un elemento penitenziale, molto impor¬
tante per noi agostiniani scalzi, che deve essere tenuto presente. Esso è il frequente ri¬
chiamo alla virtù dell'umiltà: ai novizi si ricorda che sono tenuti «ad ubbidire umilmente
e prontamente in tutto»29. Nella cerimonia della professione, il superiore chiede al Signo¬
re che il neoprofesso, «stabilito per mezzo della vera umiltà nella carità fraterna, possa

22 Costit. OAD 1598, II,cap.2 (pag. 50); cfr. Costit. OSA 1581, II,cap.2.
23 Costit. OAD 1598, II,cap.3,l 1, (pag. 58); cfr. Costit. OSA 1581, 11,3.
24 Costit. OAD 1598, II,cap.3,13 (pag. 58); cfr. Costit. OSA 1581, II,cap.3.
25 Costit. OAD 1598, II,cap.3,14 (pag. 58); cfr. Costit. OSA 1581, II,cap.3.
26 Costit. OAD 1598, Il,cap.3,21 (pag. 60); cfr. Costit. OSA 1581, II,cap.3.
27 Costit. OAD 1598, II,cap.4,5 (pag. 66); cfr. Costit. OSA 1581, II,cap.4.
28 Costit. OSA 1581, II,cap.2: «Deinde ne aliquando dicere possit se fuisse deceptum, vel non credidisse tot

ardua esse in religione, exponat ei Prior asperitatem Ordinis, videlicet abdicationem propriae voluntatis, vi-
gilias nocturnas, labores diurnos, longa ieiunia, macerationem carnis, asperitatem vestium, taedium clan-
stri, contemptum paupertatis, ruborem mendicitatis. vilitatem ciborum, et citra haec omnia, reprehensiones,
vilifìcationes, seu mortifìcationes, continuas poenitentias»-, cfr. Costit. OAD 1598, II,cap.2,7 (pag. 50).

29 Costit. OSA 1581, II,cap.3: «Cui in omnibus humiliter ac prompte novitii obedire teneantur»-, cfr. Costit. OAD
1598, II,cap.3,4 (pag. 56).

21



perseverare con il tuo aiuto nell’osservanza dei voti»30. L'abito religioso è visto come se¬
gno di umiltà del cuore31. Compito del Priore è quello di esortare e ammonire frequen¬
temente i suoi sudditi «a praticare l’umiltà, l’obbedienza, la povertà, la castità e le altre
virtù»32. Trale virtù che devono spiccare in un predicatore, viene indicata come prima
l’umiltà: «Pertanto il predicatore manifesti nel suo comportamento umiltà, nella condotta
onestà, nelle parole discrezione, nello zelo delle anime carità, in tutto ciò che deve fare

maturità» 33.
Ma l’aspetto dell'austerità risulta certamente molto più accentuato nelle Costituzioni

OAD del 1598. Esse, come abbiamo visto, hanno quasi tutto uguale con le Costituzioni
OSA del 1581, ma su questa dimensione penitenziale di radicalità evangelica, mostrano
un proprio taglio spirituale-esistenziale. «Pertanto questi sono, Padri, i salutari precetti
che riteniamo sia bene offrire alla vostra attenzione; con forza vi ammoniamo in Cristo
e vi esortiamo di impegnarvi con tutte le vostre forze perché nella nostra Sacra Congrega¬
zione essi vengano tenuti nella più alta considerazione e praticati rigorosamente»34. Co¬
sì scrissero nella più volte citata Lettera di presentazione delle Costituzioni del 1598, il
Vicario Generale, P. Agostino della SS. Trinità, con gli altri membri del Capitolo Genera¬
le. Lo stesso concetto di rigorosa austerità ribadiscono al termine delle Costituzioni e nel¬
l’atto notarile rogato il 27 aprile 1598: «Padri amatissimi in Cristo, tutto questo (che vi
abbiamo detto) vi basti. Ancora una cosa resta da dire: vi esortiamo nel Signore, perché
vi impegnate ad attenervi fedelmente a queste leggi e Costituzioni della nostra sacra Con¬
gregazione e le mettiate in pratica. Come infatti abbiamo un solo Istituto, una sola Regola
e un solo Padre, cosi pure seguiamo le stesse leggi, le stesse costituzioni, lo stesso stile
di vita. Serviamo f Altissimo, il quale ci colmerà sicuramente con il suo ricchissimo dono
di grazia, mediante il quale potremo corrispondere agevolmente alla nostra vocazione,
e anche conseguire la vita eterna»35. «Davanti a me pubblico notaio e dei testi sottoscrit¬
ti... si è chiuso il Capitolo e sono state firmate e promulgate le nuove Costituzioni, impe¬
gnandosi ad osservarle secondo il genuino spirito della Regola di S. Agostino» 36.

Proprio per questo loro spirito di austerità e di radicalità evangelica, i nostri primi
Padri si scalzarono, ed eliminarono dalle Costituzioni le due parti dedicate ai gradi acca¬

so Costit. OSA 1581, II,cap.4: «Et iuste ac pie per veram humilitatem in fraterna charitate fundatus tria vota,
quae te donante promisit, foelici perseverantia te adiuvante adimplere mereatur».

31 Costit. OSA 1581, II,cap.4: «Obsecramus immensam tuae largitatis abundantiam ut hoc genus indumenti
quod sancti patres nostri ad humilitatis indicium abrenunciantes seculo ferre sanxerunt... clementiam tuam
humiliter exposcimus, ut hoc indumentum humilitatem cordis et contemptum mundi significans...».

32 Costit. OSA 1581, III,cap.13: «Prior quoque cui cura animarum subditorum suorum, de quibus debet ratio-
nem reddere Deo, et administratio conventus a provincia commissa sunt, suos subditos ad humilitatem. obe-
dientiam, paupertatem, castitatem, aliasque virtutes frequenter hortetur et moneat, maxime sacerdotes et
antiquiores»-, cfr. Costit. OAD 1598, III,cap.7, 10 (pag. 206).

33 Costit. OSA 1581, V,cap.9: «Praedicator habet officium speculi quantum ad exemplum, et lucernae quan-
tum ad praedicationis verbum, unde necesse est ut concordet ipsius vita curri doctrina, ne quod ex una parte
aedificat, ex alia perdat et destruat. Praetendat itaque praedicator in habitu humilitatem, in moribus hone-
statem, in verbis discretionem, in zelo animarum charitatem, in agendis maturitatem»; cfr. Costit. OAD 1598,
III,cap.14,5-6 (pag. 246.248).

34 Costit. OAD 1598, Lettera di presentazione: «Haec sunt itaque, Patres, salubria decreta quae nobis ob ocu-
los proponere bonum dicimus, nos in Christo Jesu enixe monentes, et adhortantes, ut in universa ac sacra
Congregatione nostra stride observari, ac inviolabiliter exsequi totis viribus studeatis» (pag.2).

35 Costit. OAD 1598, IV,cap.23,7: «Haec ergo, Patres in Christo amantissimi, sufficiant. Unum solum supe-
rest, ut videlicet in Domino oremus, nos, quatenus huiusmodi leges seu Constitutiones in universa sacra
Congregatione nostra stride observari atque executioni demandari curetis» (Pag. 332).

36 Costit. OAD 1598, Atto notarile: «... In mei, notarii publici... fuisse confedum Capitulum, ac novas Consti-
- tutiones firmatas et promulgatas, in ipsarum veram observantiam secundum Regulae puritatem...» (pag. 348).

22



demici e al governo delle monache. Attraverso questi apostolati infatti, s’insinuava pur¬
troppo nei conventi lo spirito mondano e paganeggiante dell’umanesimo rinascimentale,
che era causa di rilassamento morale e disciplinare.

Inoltre introdussero l'obbligo della disciplina37; optarono per una maggiore sobrietà
nella liturgia, vietando il canto in nota38; si mostrarono restii ad ogni forma di dispensa
che alleggerisse il morso dell’austerità39; e accentuarono con vigore quello stile, chiamia¬
molo minatorio, di accompagnare continuamente gli ordini e le proibizioni con la minac¬
cia di colpa leggera, grave, gravissima40. Oggi, per noi, questo stile risulta forse pesante,
ma in quei secoli XVI-XVII, cultori delle forme, tutti vi leggevano l’ansia di vera radicalità
evangelica e amore ardente per i contenuti spirituali della vita religiosa.

E che questo spirito di austerità avesse il suo riscontro concreto nella povertà reale
della Congregazione, ne è prova la prescrizione delle Costituzioni di far portare ai giova¬
ni, che chiedevano di entrare in convento, parte del vestiario41. Inoltre ripresero dalle
Costituzioni OSA del 1581 i richiami all’umiltà e ne aggiunsero altri42. Ciò è particolar¬
mente importante perché indica che, quando nel 1599 il Sovrintendente Apostolico P.
Pietro della Madre di Dio, carmelitano scalzo, fece emettere ai nostri Padri il voto di umil¬
tà, la sua proposta non fu un fulmine a ciel sereno. Essa trovava gli animi dei religiosi
già preparati in qualche maniera a questo nuovo radicale impegno spirituale.

4. Apostolato. Non ci sono apostolati specifici, a parte quelli propri del sacramento del¬
l'Ordine: predicazione, confessione. L'apostolato più vero che emerge dal tono di tutte
le Costituzioni, è quello dell’essere.

5. Dimensione mariana. La rudezza dei costumi non esclude la tenerezza dei senti¬
menti. L’amore dei nostri primi Padri alla Madonna emerge dall’esordio stesso delle Co¬
stituzioni, che iniziano cosi: «In nomine Domini nostri Jesu Christi benedicti intemeratae¬
que Deiparae Virginis Mariae ac Sancti Patris Nostri Aurelii Agustini». Quelle dell’81 in¬
vece iniziano semplicemente: «In nomine Domini nostri lesu Christi benedicti. Amen».
Un altro segno è la corona del Rosario che pende dalla cintura, come elemento proprio
dell'abito religioso. Le Costituzioni OSA vietavano espressamente che qualcosa pendesse
dalla cintura43. Si prescrive la recita dell’Angelus44, nonché il saluto "Ave Maria”, che
deve rivolgere il religioso quando bussa alla stanza di un confratello per conferire con
lui: «Quando qualcuno dovrà chiamare un religioso, che è in cella, busserà tre volte alla
porta con le nocche della mano dicendo devotamente Ave Maria. II religioso in cella ri¬
sponderà: Deo gratias. Allora colui che ha bussato gli dirà chi e e perché lo chiama»45.
6. Dimensione agostiniana. Anche questa affiora chiaramente dalle Costituzioni, da
tanti piccoli particolari. Per esempio, l’esordio recita: «In nomine Domini nostri Jesu Chri¬
sti benedicti... ac Sancti Patris Nostri Aurelii Augustini». Sono prescritte tutte le comme-

37 Costit. OAD 1598, I,cap.6 (pag. 24.26).
38 Costit. OAD 1598, Ordinarium, 4 (pag. 343).
39 Costit. OAD 1598, II,cap.2,10 (pag. 52).
40 Costit. OAD 1598, passim.
41 Costit. OAD 1598, II,cap.2,3 (pag. 48).
42 Costit. OAD 1598, III,cap.6,1.6 (pag. 180.182), III,cap.8, 1 (pag. 216), ecc.
43 Costit. OSA 1581, II.cap.5, cfr. Costit. OAD 1598, II,cap.5,5 (pag. 74).
44 Costit. OAD 1598, Ordinarium 6 (pag. 344).
45 Costit. OAD 1598, II,cap.7,8 (pag. 88).

23



morazioni del S. P. Agostino e dei Santi Agostiniani come nel proprio dell'OSA. I nostri
Padri amavano dirsi agostiniani e rifarsi a S. Agostino; e, avanti nel tempo, difesero con
passione la loro agostinianità, invocando per questo anche l’intervento dei Papi. Le Bolle
Pontificie suH’agostinianità degli Scalzi si possono leggere, oltre che nei decreti posti in
appendice del volume sulle Costituzioni del 159846, anche nel libro "Bullae Summorum
Pontifìcum, Sacrae Congregationis Decreta ad Augustinenses Excalceatos spectantia" del
P David a Sancta Maria, edito a Roma nel 174247.

B - LAVORO DI SINTESI

Uno studio comparativo dei due testi costituzionali richiederebbe ben altro che questi
pochi elementi. Con essi però si può già tentare una sintesi. Ci sarà di aiuto questo pen¬
siero, tratto dai Lineamento, cioè dal documento preparatorio del prossimo Sinodo dei
Vescovi del 1994, che avrà per tema: «La vita consacrata e la sua missione nella Chiesa
e nel mondo»: «Dalla peculiare esperienza dello Spirito, con la quale i fondatori e le fon¬

datrici hanno espresso in maniera originale gli elementi essenziali della vita consacrata
attorno ad un aspetto del mistero di Cristo, ad un valore fondamentale del Vangelo, ad
un peculiare apostolato, sono nate le diverse forme di vita e la varietà degli istituti. La
loro vitalità e il loro servizio ecclesiale dipendono dalla fedeltà al dono di grazia che lo
Spirito Santo ha riversato nel carisma originale» (n. 17).

Alla luce di questo criterio di discernimento delle diverse forme di vita religiosa, si
deve dire che la vita agostiniana, in tutti i momenti della sua storia, da Agostino alla fon¬
dazione dell'Ordine Agostiniano nel 1256 e a tutte le Riforme, è stata una peculiare espe¬
rienza dello Spirito, coagulata non attorno ad un aspetto del mistero di Cristo, o ad un
peculiare apostolato, ma ad un valore fondamentale del Vangelo: quello della comunio¬
ne, cioè dell’unità nella carità, o della carità come amore per l’unità, ossia a quel valore
che punta sull'essere cristiano ed ha nella vita della prima comunità cristiana di Gerusa¬
lemme il suo modello più alto: «La moltitudine di coloro che eran venuti alla fede aveva
un cuore solo e un’anima sola e nessuno diceva su proprietà quello che gli apparteneva,
ma ogni cosa era fra loro comune»48. Per questo gli Agostiniani, tutti gli Agostiniani, so¬
no stati sempre aperti ad ogni forma di apostolato e alla promozione di ogni forma di
devozione. E non hanno mai puntato sull'efficientismo. Centro del loro interesse è stato
l’essere cristiano, nient’altro desiderando che divenire veri consacrati, uomini di comu¬
nione, lievito esistenziale di concordia, di pace, di unità, di unico "sentire" con la Chiesa.

Ciò è confermato dalla storia ed appare molto evidente nelle Costituzioni che abbia¬
mo esaminato. Quale altra preoccupazione infatti dimostra il legislatore in quello scorre¬
re di capitoli sul culto divino e sulla vita ordinata del convento, se non di mettere a fuoco
ciò che serve per essere uomini di Dio, uomini della Chiesa, uomini radicali?

Ecco, in queste tre espressioni forse si può scorgere la definizione degli Agostiniani,
ed in particolare per la maggiore radicalità austera della loro vita, degli Agostiniani Scal¬
zi. Questi infatti, stando alla prima voce più carismatica della loro tradizione, cioè alle

46 Pietro Scaua, oad, Agostiniani Scalzi: Costituzioni del 1598 e 1620, Trascrizione, revisione e note, Roma
1993 - Cfr. nota 7.

47 Cfr. il decreto del Card. Antonio Sauli, autorizzato da Paolo V, del 1 2 ottobre 1613; il decreto del Protonota-
rio Apostolico Cristoforo Vidnam, del 2 settembre 1645; la bolla "Cum sicut accepimus" di Clemente X, del
3 marzo 1674; il rescritto della Congregazione dei Religiosi del 16 dicembre 1729.

48 At 4,32.

24



Costituzioni del 1598, aspiravano semplicemente a porsi, nel modo più radicale possibi¬
le come “agostiniani". Sì, gli Agostiniani Scalzi, sono “Agostiniani” e sono "Scalzi”: un
termine completa e definisce l'altro nella linea della radicalità evangelica. Si spiega così
perché le Costituzioni parlino molto di culto, comunione, austerità.

Carissimi confratelli, il tempo è finito: non chiudo la relazione, ma semplicemente
la lascio sospesa, nella speranza di continuarla con altre ricerche più attente e più esau¬
stive, e nella viva attesa di fare esperienza di questi contenuti del nostro carisma, attuali
oggi come ieri, in questi giorni di discussione e di programmazione. Questo Capitolo Ge¬
nerale, che conclude le celebrazioni del IV centenario di fondazione del nostro Ordine,
è chiamato a interrogarsi sulla tenuta della nostra fedeltà ai nostri primi Padri, e di trova¬
re le forme più adatte al rilancio dell'Ordine nel suo cammino verso il quinto secolo.

P. Gabriele Ferlisi, OAD

«È l’amore che ci fa osservare i comandamenti, oppure è l'osser¬
vanza dei comandamenti che fa nascere l’amore? Ma chi può met¬
tere in dubbio che l’amore precede l’osservanza dei comandamen¬
ti? Chi non ama è privo di motivazioni per osservare i comanda¬
menti. Con le parole: Se osserverete i miei comandamenti rimar¬
rete nel mio amore, il Signore non vuole indicare l’origine dell’a¬
more, ma la prova. Come a dire: Non crediate di poter rimanere
nel mio autore se non osservate i miei comandamenti: potrete ri¬
manervi solo se li osserverete. Cioè, questa sarà la prova che ri¬
manete nel mio amore, se osserverete i miei comandamenti. Nes¬
suno quindi si illuda di amare il Signore, se non osserva i suoi co-
mandamenti; poiché intanto lo amiamo in quanto osserviamo i suoi
comandamenti, e quanto meno li osserviamo tanto meno lo
amiamo».

(Comm. Vg. Gv. 82,3)

25



Evangelizzazione

LA NUOVA EVANGELIZZAZIONE
NELL’INSEGNAMENTO DELLA CHIESA:

P CONTENUTO E PRIORITÀ
?

Joseph Dinh Due Dao *

È per me una grande gioia trovarmi in mezzo a voi, facendo la scoperta di una Con¬
gregazione che è stata così intimamente legata alla storia della nostra chiesa in Viet Nam.
Basta menzionare il nome di P. Giovanni Mancini che, tra sofferenze e umiliazioni, lavo¬
rò per molti anni in Tonkino, (oggi Nord Viet Nam) e che alla sua morte lasciò 14.000
fedeli, 13 chiese principali costruite e 50 catechisti formati da Lui. Perciò, di cuore rin¬
grazio voi, per questa bella esperienza di uno che con gioiosa sorpresa trova in qualche
angolo del mondo dei parenti.

Il tema su cui devo riflettere è"Nuova Evangelizzazione nell’insegnamento della Chiesa:
contenuto e priorità". Come si vede, il tema stesso ha già indicato chiaramente due aspet¬
ti da esaminare: il contenuto e la priorità della Nuova Evangelizzazione. Quindi, la mia
riflessione segue questo ordine.

I - CONTENUTO

Nuova Evangelizzazione è un termine relativamente nuovo e ha una sua storia. Per¬
ciò, per capirne il senso, il modo migliore forse è ricordare i passi del suo sviluppo.

1 . Si può prendere il 9.3.1983 come punto di partenza. Infatti, proprio in questa da¬
ta, è stato il Papa a lanciare per la prima volta il termine "Nuova Evangelizzazione" nel
suo discorso ai vescovi del CELAM a Port-au-Prince (Haiti), per dare inizio alla prepara¬
zione della celebrazione del V centenario dell’evangelizzazione del continente america¬
no. Disse il Papa: «La commemorazione del quinto centenario dell’evangelizzazione avrà
il suo pieno significato se vi impegnate, in quanto vescovi, insieme con i vostri sacerdoti
e fedeli; impegno non di ri-evangelizzazione, ma piuttosto di una nuova evangelizzazio¬
ne: nuova per il suo ardore, i suoi metodi e la sua espressione»1.

2. Più di un anno dopo, il 12.10.1984, a Santo Domingo, il Papa è ritornato sul tema

* L’Autore dell’articolo, sacerdote vietnamita, è professore di teologia presso la Pontificia Universi¬
tà Urbaniana (Roma), e Direttore dell’Istituto di catechesi missionaria.

1 Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi del CELAM a Port-au-Prince (Haiti), 9.3.1983, in Insegnamenti di Gio¬
vanni Paolo II, VI/I (1983), p. 698.

26



e ha parlato della Nuova Evangelizzazione come una «intensa mobilizzazione spiritua¬
le... per cambiare i cuori per mezzo di una evangelizzazione rinnovata che sia fonte di
vitalità cristiana e di speranza..., e che fa fiorire, con maggior vigore, un potenziale di
santità, un grande slancio missionario, una vasta creatività catechetica, una manifesta¬
zione feconda di collegialità e di comunione, un combattimento evangelico della dignità
umana, per generare un grande futuro di speranza»2.

3. L'Esortazione Apostolica Christifìdeles laici (Dicembre 1988), nel n. 34 ha parlato
della Nuova Evangelizzazione, inserendola in un contesto differente: «Interi paesi e na¬
zioni, dove la religione e la vita cristiana erano un tempo quanto mai fiorenti e capaci
di dar origine a comunità di fede viva e operosa, sono ora messi a dura prova, e talvolta
sono persino radicalmente trasformati dal continuo diffondersi dell’indifferentismo, del
secolarismo e dell’ateismo. Si tratta, in particolare, dei paesi e delle nazioni del cosiddetto
Primo Mondo... In altre regioni o nazioni, invece, si conservano tuttora molto vive tradi¬
zioni di pietà e di religiosità popolare cristiana; ma questo patrimonio morale e spirituale
rischia oggi d’essere disperso sotto l’impatto di molteplici processi, tra i quali emergono
la secolarizzazione e la diffusione delle sette. Solo una nuova evangelizzazione può assi¬
curare la crescita di una fede limpida e profonda, capace di fare di queste tradizioni una
forza di autentica libertà».

4. La stessa idea venne riconfermata due anni dopo dall’Enciclica Redemptoris Mis-
sio (7 Dicembre 1990) quando dice: «Esiste una situazione intermedia, specie nei Paesi
di antica cristianità, ma a volte anche nelle Chiese più giovani, dove interi gruppi di bat¬
tezzati hanno perduto il senso vivo della fede, o addirittura non si riconoscono più come
membri della Chiesa, conducendo un’esistenza lontana da Cristo e dal suo Vangelo. In
questo caso c’è bisogno di una “nuova evangelizzazione”, o "rievangelizzazione”3.

5. Il Sinodo dei vescovi (Assemblea speciale per l’Europa nel 1991), inserisce la Nuo¬
va Evangelizzazione nel contesto del continente dove, «in alcune parti del Continente,
e soprattutto tra le nuove generazioni, la fede cristiana è pressoché sconosciuta a causa
di una sistematica propaganda ateistica, o comunque il processo di secolarizzazione è
andato così avanti che l’evangelizzazione deve ricominciare quasi "ex novo”. Ma anche
dove la presenza della Chiesa è ancora forte, soltanto una minoranza partecipa piena¬
mente alla vita ecclesiale, mentre si può notare una spaccatura profonda - a livello più
generale - fra fede e cultura, fede e vita. (In questo contesto)... la nuova evangelizzazione
non è il progetto di una cosiddetta "restaurazione” dell’Europa del passato, ma lo stimolo
a riscoprire le proprie radici cristiane e a instaurare una civiltà più profonda, veramente
cristiana e perciò anche più umana. Questa "nuova evangelizzazione” vive dell’inesauri¬
bile tesoro della rivelazione compiuta una volta per sempre in Gesù Cristo... Per la nuova
evangelizzazione non è sufficiente pertanto prodigarsi per diffondere i "valori evangeli¬
ci” come la giustizia e la pace. Solo se è annunciata la persona di Gesù Cristo, l’evangeliz¬
zazione si può dire autenticamente cristiana»4.

6. Nel Discorso inaugurale alla IV Conferenza Generale del CELAM a Santo Domingo
(12.10.1992), il Santo Padre riconferma il concetto della Nuova Evangelizzazione che

2 Giovanni Paolo II, Omelia nella Messa per l'apertura del "Novenario di anni" della celebrazione del V Cente¬
nario dell'Evangelizzazione in America, Santo Domingo, 12.10.1984, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II,
VII/II (1984), pp. 894-896.
3 Redemptoris Missio, n. 33.
4 Sinodo dei vescovi, Siamo testimoni di Cristo che ci ha liberato, Dichiarazione dell’Assemblea speciale per
l'Europa, n. 3.

27



lanciò nel 1983: «Fin dal mio incontro ad Haiti con i vescovi del CELAM nel 1983, ho
dato particolare rilievo a questa espressione (nuova evangelizzazione), per risvegliare in
questo modo un nuovo fervore e nuove aspirazioni evangelizzatrici in America e nel mon¬
do intero. Tutto questo per dare all'azione pastorale "uno slancio nuovo capace di creare
in una chiesa ancor più radicata nella forza e nella potenza perenne della Pentecoste,
nuovi tempi d'evangelizzazione”» (EN 2)5.

7. Siamo arrivati così all'ultimo intervento ufficiale della Chiesa: Documento Finale
di Santo Domingo (28.10.1992): «Parlare di nuova evangelizzazione non significa che
quella precedente sia stata nulla, infruttuosa o non duratura. Significa che oggi ci sono
sfide nuove, nuove richieste che si presentano ai cristiani e alle quali è urgente risponde¬
re. Parlare di nuova evangelizzazione... non significa proporre un nuovo Vangelo diver¬
so dal primo: ce un solo e unico Vangelo dal quale si possono attingere lumi nuovi per
i problemi nuovi»6.

Dopo questo breve riassunto degli interventi della Chiesa, possiamo ora individuare
il significato principale della Nuova Evangelizzazione.

La Nuova Evangelizzazione è vista qualche volta in relazione con la vita intima della
Chiesa, a volte in relazione con il suo impegno nel mondo. Per questo, ci sono due aspet¬
ti principali, intimamente correlativi della Nuova Evangelizzazione.

Anzitutto, la Nuova Evangelizzazione indica una rinnovata azione evangelizzatrice,
con un nuovo impegno e fervore. Questo aspetto è chiaramente indicato nel primo inter¬
vento del Santo Padre nel 9.3.1983 quando disse ai vescovi del CELAM che la comme¬
morazione del quinto centenario dell’evangelizzazione avrà il suo pieno significato se si
impegnano in una nuova evangelizzazione: nuova per il suo ardore7. E così pure nel suo
discorso inaugurale della Conferenza di Santo Domingo: «Fin dal mio incontro ad Haiti
con i vescovi del CELAM nel 1983, ho dato particolare rilievo a questa espressione (nuo¬
va evangelizzazione), per risvegliare in questo modo un nuovo fervore e nuove aspira¬
zioni evangelizzatrici in America e nel mondo intero»8.

Se il primo aspetto della Nuova Evangelizzazione si riferisce allo spirito (nuovo ardo¬
re, nuovo fervore), il secondo aspetto si riferisce all’impegno. L’azione evangelizzatrice
oggi deve considerarsi nuova, non perché il contenuto del Vangelo è cambiato, ma per¬
ché i destinatari dell’evangelizzazione sono cambiati. In questi ultimi decenni, si sono
verificati molti cambiamenti in quasi tutti campi della vita (scienza, filosofia, politica, eco¬
nomia...). Perciò, non soltanto si sono presentati nuovi problemi, ma soprattutto sono
cambiati gli atteggiamenti, la mentalità dei nostri contemporanei. Basta prendere come
esempio la questione dell’aborto. In pochi decenni, da crimine l'aborto è passato ad esse¬
re un diritto. Bisogna rinnovarsi nell’impegno evangelizzatore; però, non bisogna ripete¬
re, in modo meccanico, ciò che è stato fatto. Al contrario, bisogna sapere usare la creatività
per trovare le vie adatte all'uomo contemporaneo per portare il Vangelo alla loro vita con¬
creta. Questo è il senso di ciò che il Papa ha detto della Nuova Evangelizzazione come
nuova nei metodi, nuova nelle espressioni; o di ciò che ha detto il Documento di Santo

5 Giovanni Paolo II, Discorso inaugurale alla IV Assemblea Generale del CELAM a Santo Domingo, 12. 10’. 1992,
n. 6.

6 Santo Domingo, Conclusioni della IV Conferenza generale del CELAM, n. 24.
7 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso ai Vescovi del CELAM a Port-au-Prince (Haiti), 9.3.1983, in Insegnamenti

di Giovanni Paolo II, VI/I (1983), p. 698.
8 Giovanni Paolo II, Discorso inaugurale alla IV Assemblea Generale del CELAM a Santo Domingo, 12.10.1992,

n. 6.

28



Domingo, dove parla dei nuovi problemi, nuove sfide, nuove richieste che si presentano
ai cristiani e alle quali è urgente rispondere.

In alcuni casi specifici, particolarmente nei paesi di lunga tradizione cristiana, l’opera
di evangelizzazione non ha sempre seguito lo stesso ritmo dei cambiamenti in altri cam¬
pi. Di conseguenza, molti fedeli «hanno perduto il senso vivo della fede, o addirittura
non si riconoscono più come membri della Chiesa, conducendo un’esistenza lontana da
Cristo e dal suo Vangelo»9. In questi casi, la Nuova Evangelizzazione è da considerarsi
Ri-evangelizzazione, perché si tratta di una evangelizzazione che deve ricominciare qua¬
si "ex novo”10 11.

II - PROBLEMA FONDAMENTALE

Ora, la questione che si pone spontaneamente è: che fare? Alla domanda, ci si offro¬
no due proposte differenti.

L’Assemblea speciale del Sinodo dei Vescovi per l’Europa ha indicato degli impegni
concreti sotto il titolo "Gli evangelizzatori e le molte vie della nuova evangelizzazione"-.
rinnovamento di parrocchie; associazioni e nuove aggregazioni dei fedeli laici; famiglia,
catechesi, teologia, impegno missionario; comunione attraverso lo scambio dei doni dei
vescovi con il Papa e tra di loro e delle chiese.

Il Documento di Santo Domingo offre un- quadro molto ricco di impegni, dei quali
ne accenno alcuni: rinnovata spiritualità; rivalutazione dei sacramenti; dimensione con¬
templativa della consacrazione battesimale; catechesi kerigmatica e missionaria-, comu¬
nità ecclesiali (parrocchia, comunità ecclesiale di base; famiglia cristiana); ministeri (sfida
dell'unità, esigenza di una profonda vita spirituale, formazione permanente); giovani; don¬
ne; pastorale vocazionale e vita consacrata; promozione umana come dimensione privi¬
legiata della nuova evangelizzazione...

Come si vede, gli impegni proposti per la nuova evangelizzazione sono molto nume¬
rosi e variano secondo le circostanze e situazioni. Resta quindi da domandarsi: Da dove
cominciare? Qual è il nucleo fondamentale della Nuova Evangelizzazione?

Sotto le diversità delle proposte per gli impegni concreti, si nota chiaramente un aspetto
comune che si trova in tutti gli interventi della Chiesa, che si possono esprimere nelle
parole del Discorso del Santo Padre alla IV Conferenza Generale del CELAM a Santo Do¬
mingo: «La nuova evangelizzazione ha, come punto di partenza, la certezza che in Cristo
c’è un’imperscrutabile ricchezza (cf. Ef 3,8)... (E per questo), evangelizzare significa an¬
nunciare una persona, che è Cristo»".

In questa prospettiva, l'aspetto fondamentale della Nuova Evangelizzazione è una que¬
stione della fede; un'opera spirituale. Lo sforzo fondamentale e il primo impegno della
Nuova Evangelizzazione devono essere un rinnovamento spirituale per suscitare un nuovo
fervore e nuove convinzioni. In altre parole, si tratta di una intensa mobilizzazione spiri¬
tuale, suscitando il potenziale di santità ancora nascosto per rispondere alle interpellanze
di Dio e per preparare tutti i membri della Chiesa, maturi nella fede e capaci di annuncia¬
re e dare testimonianza del Vangelo con fervore e convinzione nel contesto dei cambia¬
menti socio-politici e culturali, etico-spirituali... Per questo motivo, nel discorso ai vescovi

9 Redemptoris Missio, n. 33.
10 Sinodo dei vescovi, Assemblea speciale per l'Europa, n. 3.
1 1 Giovanni Paolo II, Discorso inaugurale alla IV Assemblea Generale del CELAM a Santo Domingo, 12.10.1992,

nn. 6-7.

29



del CELAM a Port-au-Prince (Haiti), il 9,3.1983, parlando della Nuova Evangelizzazione,
il Santo Padre ha seguito gradualmente l'ordine: primo, «nuova per il suo ardore» e poi
segue, «per i suoi metodi e per la sua espressione».

Guardando alla Nuova Evangelizzazione dall’angolatura spirituale, credo che bisogna
riflettere su tre questioni specifiche: comunità orante, comunità missionaria e esigenze
spirituali del servizio ai poveri.

1. Comunità cristiana, comunità orante, parlando della Nuova Evangelizzazione co¬
me un rinnovamento spirituale per suscitare fervore e nuove convinzioni, bisogna ricor¬
dare una verità: nessuno può rinnovare un altro; solo la grazia di Dio lo può fare. Possiamo
collaborare per un rinnovamento spirituale degli altri, in quanto siamo strumenti della
grazia. Perciò, il primo compito della Nuova Evangelizzazione è creare opportunità affin¬
ché gli uomini possano incontrarsi con Dio nella sincerità e nella profondità del cuore.
Per questo, bisogna incoraggiare gli sforzi per far diventare le comunità cristiane davvero
comunità oranti nello spirito dell’ascolto di Dio e di meditare la Parola di Dio nello spirito
e nel clima di contemplazione.

2. Comunità cristiana, comunità missionaria, non si può separare la nuova evange¬
lizzazione dall'impegno per la missione "ad gentes”. L'espressione più chiara della que¬
stione, credo che si trovi nell'Enciclica Redemptoris Missio «La missione, infatti, rinnova
la Chiesa, rinvigorisce la fede e l’identità cristiana, dà nuovo entusiasmo e nuove motiva¬
zioni. La fede si rafforza donandola! La nuova evangelizzazione dei popoli cristiani tro¬
verà ispirazione e sostegno nell’impegno per la missione universale»12.

Sarà sufficiente guardare le statistiche della popolazione del mondo per sentirsi inter¬
pellare proprio nella fede. Secondo le recenti statistiche, la popolazione mondiale nel 1990
è 5.297.042.000 abitanti; i cristiani di tutte denominazioni sono 1.758.777.900. I non
cristiani sono, quindi, 3.538.264.100. Secondo il ritmo attuale della crescita, si calcola¬
no le seguenti cifre per l'anno 2000: la popolazione mondiale: 6.259.642.000; i cristiani
saranno 2.130.000.000. Quindi i non cristiani saranno 4.129.642.00013 e l’aumento dei
non cristiani in 10 anni è di 591.377.900. Perciò, la missione non è soltanto necessaria,
ma anche urgente14.

Davanti a questa realtà, il cristiano che ha incontrato Cristo come fonte della vita e
come il Salvatore, viene interpellato nella propria fede e non può rimanere indifferente.

3. Esigenze spirituali del servizio ai poveri, partendo da differente angolatura, l’As¬
semblea speciale del Sinodo per l’Europa e la Conferenza generale del CELAM a Santo
Domingo considerano il problema dei poveri come una priorità della Nuova Evangeliz¬
zazione.

Tra molte situazioni che interpellano la Nuova Evangelizzazione, bisogna riflettere
sulla situazione dei poveri, perché il problema si presenta sempre più grave e in questi
ultimi tempi la questione è ritornata diverse volte negli interventi della Chiesa. Seguendo
l'ordine cronologico, si possono elencare l’intervento della Redemptoris Missio (dicem¬
bre 1990), il messaggio del Santo Padre per la Quaresima dell’anno 1991, la riunione
della FAQ e un discorso del Santo Padre in dicembre 1992 e infine, il messaggio per la
Giornata della Pace di quest’anno 1993.

12 Redemptoris Missio, n. 2.
13 D.B. Barrett, Status of Global Mission, 1990, in context of 20th Century, in "International Bulletin of Mis-

sionary Research". n° 1, January 1990, p. 27.
14 Cfr. Redemptoris Missio, nn. 1-2.

30



La povertà ha diverse facce e molta gradazione, ma nella forma più acuta della fame,
secondo la statistica della FAO elaborata in occasione della sua riunione in dicembre 1992,
circa 800 milioni di persone hanno fame cronicamente. Questa realtà certamente inter¬
pella l’amore della Chiesa e, nella Chiesa, dei missionari. Oggi, la questione non si pone
nei termini se il missionario deve o non deve servire i poveri. Ormai questa problematica
è superata. La problematica è un’altra: l’autenticità dello spirito e dell’amore del missio¬
nario per i poveri e la natura e la modalità del suo servizio in mezzo ai poveri. Si tratta
delle esigenze spirituali e della scelta del campo di azione.

a) Esigenze spirituali. Gesù era vicino ai poveri e ai peccatori. La sua presenza li cam¬
biava e li rinnovava. Da qui sorge un interrogativo al servizio ai poveri come apostolato:
il servizio e la presenza dell’apostolo tra i poveri li aiutano a cambiare veramente la loro
vita e a rinnovarsi? Questo interrogativo conduce al cuore di tutta la questione del servi¬
zio apostolico ai poveri. Si tratta dello spirito dell’apostolo. Possiamo riassumere la que¬
stione negli aspetti seguenti:
— Origine del servizio ai poveri: come un apostolato, il servizio ai poveri deve nascere
dall’opzione per Gesù. Infatti, la vera opzione che un cristiano deve fare è l’opzione per
Gesù. I servizi apostolici sono le diverse concretizzazioni di questa opzione. Infatti, la mis¬
sione della Chiesa è, prima di tutto, una risposta a Dio, al suo immenso amore. Il cristia¬
no missionario per sua definizione è un innamorato di Dio, è conquistato dall’infinito
amore di Dio e essendo conquistato da Dio, si apre ai fratelli. Separate dall’opzione per
Gesù, le opzioni pastorali trasformerebbero il loro oggetto in idolo e, di conseguenza, “l’op¬
zione per i poveri’’ diventerebbe “l’opzione contro i ricchi’’.

Nella luce del servizio ai poveri come una realizzazione concreta dell’opzione per Ge¬
sù, la preoccupazione principale della vita missionaria non è la questione di servire i po¬
veri, ma la questione di servirli secondo lo spirito e lo stile di Gesù. Si tratta di un servizio
che nasce da un cuore che ha sperimentato di essere amato e liberato da Cristo e, quindi,
ama veramente e ama tutti senza escludere nessuno.

Inoltre, partendo dall’opzione per Gesù, il missionario è disposto a rendere servizio
dove e a chi Gesù lo manda, rimanendo sempre aperto per essere mandato altrove, non
solo nel senso geografico, ma anche nel senso di tipo di missione e di categorie di perso¬
ne da servire, perché il suo cuore, assimilando il cuore di Gesù Buon Pastore, abbraccia
tutti universalmente, anche se è sempre molto sensibile a tutti coloro che soffrono e quindi
dà a loro una attenzione prioritaria. Gesù ama tutti e vuole salvare tutti. Perciò, chiama
un discepolo per inviarlo agli anziani, chiama l’altro ai giovani, l’uno ai poveri, l’altro
ai ricchi, ecc. Egli deve raggiungere tutti per portar loro la sua salvezza. In tale luce, il
missionario che serve i poveri con il cuore di Gesù, saprà apprezzare il lavoro di coloro
che lavorano in altri campi, anche di coloro che lavorano per i ricchi.

In questo senso, il servizio ai poveri è una avventura della fede, è un viaggio spiritua¬
le alla conversione radicale al Vangelo per conoscere Dio, se stesso e i fratelli nell’ottica
di Dio. In tale senso, il servizio ai poveri, come ogni servizio apostolico, è un fatto interio-
re-, è frutto dell’innamoramento di Gesù. Un vero servizio apostolico ai poveri deve parti¬
re dalla vita mistica con tutte le sue esigenze e conseguenze. E in questo stato d’anima
che il cristiano può fare l’“opzione preferenziale’’ per i poveri secondo il senso e lo stile
indicati dalla Chiesa.

— Nell’orizzonte dell’amore: il servizio ai poveri li edifica davvero.se è una espressione
d’amore. Un servizio che non nasce dall’amore può essere opprimente ed umiliante. Non
si tratta di qualsiasi amore, ma l’amore che nasce dall’amore di Gesù. Per questo sono
necessari alcuni sforzi spirituali:

31



- Prima di tutto, meditare il cuore di Gesù, Buon Pastore per scoprire e assimilare le
varie espressioni del suo amore: a) Universale, perché la natura dell’amore autentico è
amare. Per questo, l’amore per i poveri esige la capacità di amare tutti senza escludere
nessuno, neanche i “ricchi”. Se non ama i “ricchi" con il cuore di Gesù, non amerà i po¬
veri con un amore autentico. Quando uno ama tutti e sente che tutti appartengono a lui,
egli vede il problema ed agisce in modo molto differente dall'altro che ama soltanto qual¬
cuno; b) Sponsale, per condividere la condizione dell’altro e donarsi gratuitamente; c)
Misericordioso, per comprendere, perdonare e salvare; d) Positivo, per sostenere, eleva¬
re, promuovere. Si tratta dell’atteggiamento del servo di Yahve che «non spezza una can¬
na incrinata e non spegne uno stoppino dalla fiamma smorta» (Is 42, 3-4).

- In secondo luogo, bisogna avvicinarsi a Cristo e al suo Vangelo per essere purificato
e liberato dall'odio, dalla violenza, dalle ideologie, dagli interessi egoistici, dall’invidia,
ecc. per amare. Altrimenti, egli opprimerà le stesse persone che vuole liberare. Non libe¬
rerà nessuno chi non ha il cuore libero.

Inoltre, nella dinamica della conversione al Vangelo, il cristiano sarà capace di non
perdere la sua prospettiva, per non lasciarsi imprigionare unicamente dalle questioni uma¬
ne e sociali nel portare Cristo ai poveri. È di Cristo che i poveri hanno bisogno prima
di tutto. La miseria più grande è la miseria di non conoscere Gesù.

- In terzo luogo, bisogna purificare e liberare la mente e i pensieri dal linguaggio am¬
biguo, generalizzante e assolutizzante. Il linguaggio di questo tipo genera confusione nel¬
la mente, violenza nel cuore e crea divisione e conflitti nella Chiesa e nella società.

Si tratta della visione e del linguaggio che presentano il problema dei poveri tutto con¬
centrato sulla problematica “oppressi-oppressori"; “giustizia-ingiustizia”. In tale ottica, sono
state elaborate delle teorie e proposte pastorali esagerate o riduttive: la "teoria della di¬
pendenza” che vede nella dipendenza l’unica causa della povertà; “denunciare l’ingiusti¬
zia” come la principale, a volte anche unica, pratica pastorale e la proposta della
"partecipazione attiva e solidale nelle lotte del popolo” come il modello dell’inserzione.
In questa ottica, il servizio apostolico tra i poveri s’identificherebbe semplicemente con
le azioni politico-sociali.

Presentano poi la questione dei poveri come se fosse l’unico problema della pastorale
e il servizio ai poveri come l’unico modo di praticare la santità. Certamente non sempre
lo si dice esplicitamente, ma implicitamente si arriva a tale conclusione, a causa del lin¬
guaggio ambiguo e generalizzante. Questo modo di pensare e di vedere riduce il povero
alla sola dimensione sociale o, secondo il linguaggio di Herbert Marcuse, il povero diven¬
ta un “uomo unidimensionale" (one dimensionai man)15 e non rispetta la complessa real¬
tà delle situazioni.

Per evitare questa mentalità riduttiva, è necessaria una conversione intellettuale per
entrare nella mentalità di Dio. Bisogna collocare il servizio dei poveri nel contesto della
missione universale della Chiesa, che è mandata per portare la salvezza di Cristo a tutti.
Dio non esclude le persone (At 10,34). Sono le persone che sono aperte o sono chiuse
davanti a Dio e al suo messaggio. Ma anche alle persone che lo rifiutano, Dio continua
ad offrirsi per salvarle. Infatti, Dio non ha fatto opzione di qualche persona o qualche
categoria di persone, escludendo le altre. Dio ha fatto l'opzione per l'umanità, amando
tutti. I più bisognosi hanno la sua maggiore attenzione, non perché egli non ama gli altri,
ma perché hanno bisogno più degli altri.

A questo punto, è necessaria una parola di chiarimento sulla pastorale della denun¬
cia dell'ingiustizia. Si dice spesso che bisogna denunciare l'ingiustizia sempre e dovun-

15 Cfr. Herbert Marcuse, One-Dimensional Man. Beacon Press, Boston, 1964.

32



que. Certamente bisogna avere il coraggio di dire la verità. Un amore che non rispetta
la verità non sarebbe un amore autentico. Tuttavia, nel dire la verità (denunciare l’ingiu¬
stizia), bisogna rispettare rigorosamente tre aspetti spirituali.

Il primo aspetto è il rispetto alla verità. Nella denuncia, bisogna verificare i veri re¬
sponsabili. In questo senso, è necessario evitare le denunce generiche o generalizzanti
e senza prove, motivate dagli schemi ideologici, dalle passioni interessate e ambizioni
personali.

Il secondo aspetto è la verità nella carità. Dire la verità deve nascere da un cuore che
ama autenticamente, quindi ama tutti, anche i peccatori, per salvare ed edificare. Per que¬
sto, in nessun caso, “denunciare l’ingiustizia” deve essere uno sfogo della violenza nel
cuore.

Il terzo aspetto è la sapienza dell’amore. Chi ama è positivo: egli sa quando deve dire
la verità per illuminare e correggere, e quando deve tacere sopportando la malizia e la
cattiveria dell'altro con gran cuore per liberarlo dalla forza del male. La sapienza dell'a¬
more rispetta anche il senso di proporzione nel dire il bene e il male degli altri. Una per¬
sona che “denuncia” sempre è una persona negativa e aggrava la situazione riversando
nella società la violenza del suo cuore. Nella vita ordinaria, una persona che denuncia
sempre le ingiustizie (critica spesso, anche con ragione) è un criticone e diventa una per¬
sona insopportabile per i vicini.

In questo senso, la pratica della denuncia richiede un esame attento dello spirito e
dei sentimenti che animano la persona nella denuncia, per non cadere, con la denuncia
dell’ingiustizia, in una nuova ingiustizia o in un gesto di diffamazione e umiliazione con¬
tro un fratello.

Inoltre, la povertà del mondo è un problema tanto grave che per risolverla, sono ne¬
cessarie la solidarietà e la collaborazione di tutti. Nel mondo civile del nostro tempo, an¬
che i politici hanno capito questa necessità. I "nemici” imparano a rispettarsi, a dialogare
e a riconciliarsi, al fine di risolvere le loro contese. La pratica di “denunciare sempre"
(analogicamente la proposta della “partecipazione attiva e solidale nelle lotte del popolo"
come il modello dell’inserzione) non solo corre il rischio di non rispondere allo spirito
evangelico, ma neanche di tenersi al passo con il cammino del mondo civile.

— La povertà evangelica-, servono davvero i poveri coloro che vivono la beatitudine dei
poveri. Si tratta di quelle persone che sanno vivere la povertà come Vangelo che rende
l’uomo libero, felice e compassionevole, non come ideologia che suscita invidia e odio.

— La comunione ecclesiale: tutte le azioni apostoliche sono una partecipazione alla mis¬
sione che Gesù ha affidato alla Chiesa. Per questo, il servizio ai poveri come apostolato
esige la capacità di vivere la comunione ecclesiale. Non si possono amare davvero i po¬
veri, rifiutando la Chiesa.

b) La pastorale tra i poveri. Uno dei contributi importanti delle scienze umane nella
questione del servizio ai poveri è la conoscenza più ampia delle cause della povertà: cul¬
tura (concetti sul lavoro, sulla natura...), criterio morale, credenze religiose, visione della
vita, atteggiamenti mentali, pregiudizi culturali, storici, razziali, risorse naturali, mecca¬
nismo della economia moderna, strutture socio-politiche e commerciali, preparazione tec¬
nica della popolazione, tecnici preparati, infra-strutture economiche...

Perciò, nel servizio ai poveri, insieme allo sforzo di soccorrere le situazioni di emer¬
genza, bisogna impegnarsi nel rimuovere gli ostacoli e creare le premesse necessarie per
favorire uno sviluppo integrale dell’uomo in tutte le dimensioni della sua esistenza. In
tale ottica, il servizio ai poveri comprende vari aspetti e livelli delle azioni. Da questa

33



realtà complessa della povertà, s'impone una domanda alla Chiesa nel servizio ai poveri:
chi, come e in che cosa deve impegnarsi?

Modalità dell’impegno: certamente tutta la Chiesa deve impegnarsi per il mondo. Ciò
non vuol dire che tutti, nella Chiesa, devono fare la stessa cosa e nello stesso modo. Ognuno
deve impegnarsi per il mondo secondo la sua specifica vocazione e funzione nella Chie¬
sa, che si potrebbe sintetizzare come segue: non “clericalizzare i laici" né “laicizzare il
clero”16. Quindi, in linea di principio, la politica e il sindacato sono il campo specifico
del cristiano laico adulto, mentre i sacerdoti e i religiosi devono essere liberi da ogni strut¬
tura politica e sindacale per illuminare e guidare le coscienze.

La complessità della realtà della povertà esige il rispetto delle funzioni specifiche di
ogni vocazione nella Chiesa e, nello stesso tempo, il senso di comunione ecclesiale nell’a¬
postolato. I problemi dei poveri non si possono risolvere senza la collaborazione dei più
favoriti. Perciò, il servizio apostolico ai poveri deve essere praticato in armonia con gli
altri campi dell’apostolato della Chiesa; evitando la tentazione di ridurre tutta la pastorale
al servizio dei poveri.

Se nel contesto delle esigenze spirituali, la questione principale si pone sullo spirito
dell’agente, nel contesto pastorale, la questione si pone sui mezzi e sul tipo di servizio
e le due domande importanti si formulano come segue: qual è il servizio specifico della
Chiesa? e quali sono i mezzi utilizzati?

11 servizio specifico della Chiesa: secondo la tradizione della Chiesa, riconfermata nel¬
l’Enciclica Redemptoris Missio, «la missione della Chiesa non è di operare direttamente
sul piano economico o tecnico o politico o di dare un contributo materiale allo sviluppo,
ma consiste essenzialmente nell’offrire ai popoli non un “avere di più”, ma un “essere
di più", risvegliando le coscienze col Vangelo»17.

Ma questo servizio non potrebbe sembrare astratto e, quindi, non risponderebbe ai
bisogni reali dei poveri? Per rispondere a questo interrogativo, bisogna riflettere sulla realtà
dei poveri. I problemi dei poveri sono complessi e si trovano in diversi livelli: personale,
sociale, economico, politico, morale e spirituale...

A volte si crea il mito dei poveri, dipingendoli come tutti santi, poveri innocenti op¬
pressi. È vero che c'è molta nobiltà, molta spiritualità tra i poveri, ma è anche un fatto
evidente che tanti mali morali e spirituali palesi stanno opprimendo il cuore di tanti po¬
veri: invidia, odio, vendetta, rifiuto di Dio... Quante ingiustizie sono commesse dai pove¬
ri contro i poveri! Ci sono i poveri santi ed innocenti, ma certamente non tutti i poveri
sono santi ed innocenti. Senza dire che neppure i poveri santi ed innocenti sono senza
peccato.

Perciò, i poveri hanno bisogno dei buoni tecnici, economisti, politici, ecc., ma anche
dei buoni “specialisti" di Dio. I poveri hanno bisogno del pane e della giustizia sociale,
ma hanno bisogno anche dell’amore e soprattutto di Dio, per essere liberati da tanti mali
morali e spirituali che li opprimono. Molti poveri hanno bisogno di imparare ad amare,
a perdonare, a vivere nella fiducia in Dio, Padre buono e provvidente, per ritrovare la
gioia della vita.

Per questo, la missione della Chiesa è sempre necessaria e non deve essere vista uni¬
camente in funzione dei problemi materiali e sociali18. Bisogna andare ai poveri, ma an-

16 Cfr. Giovanni Paolo II, Discorso durante rincontro con i rappresentanti del clero Svizzero a Einsiedeln, in
Insegnamenti di Giovanni Paolo II, VII, 1(1984), p. 1791; cfr. Discorso durante rincontro con la Conferenza
Episcopale Svizzera a Einsiedeln, ibidem, p. 1784.

17 Redemptoris Missio, n. 58.
18 Cfr. Evangelii Nuntiandi, nn. 30-38

34



dare a loro con un cuore pieno di Dio e familiare con il Vangelo, per dare loro Dio e il
suo Vangelo, e aiutarli a scoprire Dio e a vivere il Vangelo proprio nella situazione di poveri.

In realtà poi, la rivelazione dell’amore di Dio è la base e la forza per un progresso
autentico e una vera giustizia tra gli uomini. Secondo le esperienze di molti missionari,
«il più grande contributo che i missionari portano allo sviluppo dei popoli, non sono gli
aiuti economici e le scuole o gli ospedali (tutte cose indispensabili!), ma la rivelazione
dell’amore di Dio in Gesù Cristo»19.

Perciò, nel servizio ai poveri, bisogna mantenere sempre viva la sollecitudine di tra¬
smettere loro la gioia e la luce, che deve diventare fame e sete di far conoscere il
Signore20. Conoscendo il Signore e essendo trasformata da Lui, la persona si apre ai fra¬
telli nella loro realtà e nei loro bisogni concreti. Perciò, il servizio specifico di far conosce¬
re Gesù non distoglie il discepolo dai bisogni concreti dell’umanità. Al contrario, lo apre
al mondo con la forza e la luce del Vangelo.

In quanto ai mezzi, ogni genere di intervento avrà i suoi mezzi appropriati. Però, non
ogni mezzo è accettabile, e quindi deve essere esaminato alla luce del Vangelo. Il fine
non giustifica ogni mezzo. In quanto alle vie del servizio della Chiesa, accanto alla testi¬
monianza di carità (ospedale, scuola, opere di promozione umana...), sono indispensabi¬
li la proposta di catechesi, la celebrazione dei sacramenti, la preghiera della Parola...21.
«La Chiesa evangelizza allorquando, in virtù della sola potenza divina del Messaggio che
essa proclama, cerca di convertire la coscienza personale e insieme collettiva degli uomi¬
ni, l’attività nella quale essi sono impegnati, la vita e l’ambiente concreto loro propri»22.

Conclusione

Con questa riflessione, non pretendo di aver esaurito tutta la ricchezza dell’insegna¬
mento della Chiesa sulla Nuova Evangelizzazione. Spero soltanto di aver individuato il
significato fondamentale della Nuova Evangelizzazione e richiamare la vostra attenzione
al nucleo fondamentale, per suscitare le vostre riflessioni tenendo conto delle vostre ric¬
che esperienze pastorali e missionarie.

Joseph Dinh Due Dao

«Non stancatevi di guadagnare anime a Cristo, poiché
voi stessi siete stati guadagnati da Cristo».

(Comm. Vg. Gv. 10,9)

19 Testimonianza di P. Giovanni de Franceschi, Missionario in Costa d’Avorio dal 1975, in Piero Gheddo, pime.

Una proposta per la missione, EMI, Bologna, 1989, p. 176; cfr. Redemptoris Missio, nn. 58-59.
20 Cfr. Redemptoris Missio, n. 40.
21 Cfr. Evangeli! Nuntiandi, nn. 40-48.
22 Evangelii Nuntiandi, n. 18.

35



1

Studi e ^Formazione

LA CULTURA CONTEMPORANEA
E LA FORMAZIONE DEI RELIGIOSI

Giandomenico Mucci, SJ *

Premessa

Il tema che mi è stato assegnato, è una esplicitazione di alcune frasi del Messaggio
del Papa e della Lettera del vostro Padre Generale, inviativi in occasione del IV centena¬
rio di fondazione del vostro Ordine.

«In questo Fine secolo si sta giocando una partita decisiva fra i valori della civiltà ma¬
terialistica e quelli della civiltà dello spirito... Non è questione di contrapporre il vecchio
al nuovo, quanto di conciliare il piano dell’immanenza con quello della trascendenza»
(Lett. P. Generale 1,3). Questa espressione è una formula-chiave per comprendere Io stato
della cultura contemporanea in Occidente (Europa Occidentale e America del Nord). Quan¬
to io dirò potrebbe dare l’impressione di accentuare troppo questa opposizione, tutt’oggi
esistente, fra i due mondi della immanenza e della trascendenza. Tuttavia non intendo
contrapporre vecchio al nuovo, quanto riferirmi alle indicazioni contenute nel Messaggio
del Papa, là ove parla del suo desiderio: «attuate un profondo aggiornamento culturale
e qualificate agostinianamente la pastorale... siate aperti alle istanze del mondo moder¬
no...» (n. 3).

Nel trattare questo argomento occorre difendersi da un falso ottimismo e da un falso
pessimismo: l’osmosi tra vita evangelica e mondo non pare essersi ancora verificata se¬
condo i desideri di Giovanni XXIII e Paolo VI.

Lo stato della cultura in Occidente
Sono quasi quattro secoli che la civiltà moderna, attraverso le varie filosofie che l’hanno

successivamente governata e i vari regimi politici che esse hanno espresso, si è resa sem¬
pre più autonoma da quei valori soprannaturali, dei quali la Chiesa è portatrice. Certo,
un millennio di quasi incontrastata supremazia ecclesiastica, e non solo nella cultura,
ha fatto sì che l'Occidente sia impastato di cristianesimo nelle sue molteplici manifesta-

* L’autore, già professore nell’Università Gregoriana (Roma) ed esperto in ecclesiologia, attualmen¬
te è scrittore della rivista La Civiltà Cattolica.

36



zioni. Ma esso oggi rifiuta, pur riconoscendola di malavoglia, questa sua matrice e, come
fanno i fanciulli quando diventano adulti, tende a relegare l’influsso della Chiesa nell’am¬
bito della pura supplenza. La Chiesa, cioè, è considerata un po’ come la balia della civiltà
occidentale, che, essendo cresciuta, riconosce l'opera compiuta nei suoi riguardi dall'an¬
tica nutrice, ma contemporaneamente aspira a una propria autonomia, a sganciarsi da
qualsiasi fastidiosa tutela: in breve, a costruirsi da se stessa il proprio futuro. E il Vatica¬
no II, facendo ammenda degli errori passati, ha riconosciuto l’autonomia dell’ordine tem¬
porale e l’indipendenza reciproca della Chiesa e della comunità politica nei rispettivi campi
(cfr. Apostolicam actuositatem, n. 7b; GS, n. 36; n. 76c).

Sennonché l'Occidente, nel rigettare la supplenza ecclesiastica e gli organismi storici
che l’incarnavano, ha rifiutato anche il messaggio, del quale la Chiesa è depositaria senza
esserne autrice: e l’io dell’uomo, come dice Benn, si è perduto come conseguenza della
perdita di Dio. È qui «il dramma dell’umanesimo ateo», che nel nostro tempo si approfon¬
disce sempre più in forma sovente silenziosa. «La rottura tra Vangelo e cultura è senza
dubbio il dramma della nostra epoca», ha scritto Paolo VI {Evangeli! nuntiandi, n. 20c).

Anche la nostra società confina il bisogno religioso nel segreto della coscienza del cre¬
dente, rimanendo indifferente o nemica alla professione pubblica della fede e alle impli-
canze sociali di essa. In modo particolare, il mondo complesso della politica e della diplo¬
mazia si è liberato da ogni influenza morale cristiana, pur riconoscendo forse come fonte
di moralità originaria determinate entità storiche. Cessate in genere le lotte e le persecu¬
zioni antireligiose, che dal Settecento agli inizi del Novecento afflissero la Chiesa, l’affer¬
mazione dell'autonomia dai valori rivelati agisce nella società soprattutto per mezzo del¬
l'indifferenza in materia religiosa, senza tuttavia rinunciare ad assorbire quei valori nella
forma sostitutiva delle varie «religioni secolarizzate». II libertarismo radicale attuale è la
punta avanzata di questo processo di malintesa emancipazione.

Ma l’uomo, l’uomo singolo integrale, fatto di anima e di corpo, di coscienza e di cuo¬
re, d'intelletto e di volontà, l’uomo concreto, come uscito da questo processo secolare?
A essere ottimisti, ne è uscito come Goethe, viandante dell’inconoscibile, che batte alla
porta del mistero, che gli è stata chiusa: il Goethe dell’immanenza, del ciclo alterno delle
ore, il Goethe delle orgogliose e dolorose impennate della volontà di vita, così vicino al¬
l'ultimo Beethoven. A essere meno ottimisti, l’io umano si è frantumato nell’«incantato
disincanto» di Benn. D’altra parte, questa evoluzione culturale, la cui posta è l’uomo, ha
dato alla Chiesa nuova o rinnovata coscienza della propria responsabilità verso l’uomo:

«L’uomo d’oggi procede sulla strada di un più pieno sviluppo della sua personalità
e di una progressiva scoperta e affermazione dei propri diritti. Ma poiché la Chiesa ha
ricevuto l’incarico di manifestare il mistero di Dio, il quale è il fine ultimo personale del¬
l’uomo, essa al tempo stesso svela all’uomo il senso della sua propria esistenza, vale a
dire la verità profonda sull’uomo. Sa bene la Chiesa che soltanto Dio, al cui servizio essa
è dedita, dà risposta ai più profondi desideri del cuore umano, che mai può essere piena¬
mente saziato dai beni terreni. Sa ancora che l’uomo, sollecitato incessantemente dallo
Spirito di Dio, non potrà essere del tutto indifferente davanti al problema della religione,
come dimostrano non solo l’esperienza dei secoli passati, ma anche molteplici testimo¬
nianze dei tempi nostri. L’uomo, infatti, avrà sempre desiderio di sapere, almeno confu¬

samente, quale sia il significato della sua vita, del suo lavoro e della sua morte. E la Chie¬
sa con la sua sola presenza nel mondo gli richiama alla mente questi problemi» (GS, n. 4 la).

La missione della Chiesa
Svelare all’uomo il senso profondo della sua esistenza è la missione della Chiesa, ed

37



essa la svolge innanzitutto con il servizio della predicazione, della presentazione e della
testimonianza della parola di Dio. Ma il discorso su Dio e sul Cristo non basta. Esso atten¬
de di essere completato da un agire nuovo da parte dei cristiani ed è su questo piano
che la credibilità della Chiesa sembra ad alcuni compromessa. Di fatto, la testimonianza
dei cristiani, come singoli e come gruppi, non sembra scalfire l’indifferenza della cultura;
e, anche se crescesse la credibilità dei credenti attraverso una più persuasiva prassi cri¬
stiana non è detto che la cultura e la società dell'immanenza e del consumismo debbano
reagire con il consenso della fede.

Per raggiungere, dunque, i grandi traguardi proposti dal Vaticano II e sintetizzabili
nella formula «salvare la persona umana» (cfr. GS, n. 3a), la Chiesa, nei singoli e nei grup¬
pi, è chiamata ad essere credibile nella sua testimonianza evangelica assumendo due tratti
ben precisi.

La nuova credibilità ecclesiale passa attraverso il rifiuto sia degli esclusivismi integra¬
listici sia delle simbiosi, che snaturano l'ansia apostolica e la sincerità del dialogo.

A questo primo tratto deve unirsi lo sforzo costante per realizzare sempre meglio il
secondo. La credibilità dei cristiani e della Chiesa si rafforza o scema a seconda della com¬
piuta o mancata realizzazione dei principi evangelici all’interno della Chiesa stessa. Sarà
molto difficile ricostituire i’«io perduto» dell’uomo d’oggi intorno al messaggio di Gesù,
se la comunità che ha accolto e tramanda quel messaggio si presenta come una comunità
non «liberata» dalla parola che predica. Ogni comunità e gruppo cristiano, e la Chiesa
come tale, devono lavorare a incarnare entro le loro mura quell’ambiente di fede, di sin¬
cerità, di libertà, di purezza, di amore, al quale anela l’anima disincantata dell’uomo. Pre¬
supposto poi irrinunciabile di un'autentica credibilità ecclesiale è l’interesse non
strumentale, l'amore verso i più deboli e i semplici, per «gli umili che lavorano e non
sanno».

Una conferma del contesto culturale
dalla sociologia

In una intervista di qualche anno fa, il card. Paul Poupard, presidente del Pontificio
Consiglio per il Dialogo con i non Credenti, diceva di aver appreso da un sondaggio dell’I¬
stituto Gallup che dal 1970 al 1986 il numero degli atei nel mondo è passato dal 13 al
4,4%. Il dato confermerebbe l’ipotesi secondo la quale, nel mondo, i veri credenti e i
veri atei tendono a diminuire a vantaggio della zona grigia dell'indifferenza e del proble¬
maticismo.

Studi più recenti mostrano che, in Europa, più dell'80% dell’intera popolazione si
identifica in una religione, tre soggetti su quattro credono in Dio e i 2/3 dichiarano di
essere persone religiose. Solo il 10% degli europei interpreta l’adesione a una confessio¬
ne religiosa più in termini etnico-culturali che di fede.

Una quota oscillante tra il 50 e il 60% crede nella divinità di Cristo, nell'esistenza
dell’anima, nella presenza del peccato nel mondo e nella condizione umana e, in parte,
in una vita ultraterrena. Il dissenso e l’incertezza riguardano prevalentemente la materia
escatologica. Inoltre, in nazioni di tradizione cristiana, si presentano abbastanza estese
credenze da essa difformi. Il 20% degli europei crede nella reincarnazione, il 60% non
vi aderisce, il 20% appare incerto.

Queste linee di tendenza dimostrano che, in Europa, coloro che dichiarano di appar¬
tenere a una religione sono più numerosi di quelli che credono in Dio; che è più elevata
la quota di popolazione che crede in Dio rispetto all’insieme dei soggetti che si dicono
religiosi; che si è più disposti a ritenersi persone religiose che seguaci della dottrina della

38



tradizione cristiana; che si aderisce maggiormente a credenze indeterminate che non a
credenze specifiche.

I dati statistici sembrano provare che il senso religioso coesiste con la generale crisi
dei valori e, quasi, ne emerge rafforzato. Sembra anche che, quanto più una società è
complessa, tanto più è problematica e offre, quindi, le condizioni per la ripresa dell’esi¬
genza religiosa. Perciò i sociologi della religione parlano oggi di «ripresa del sacro» e legit¬
timano l'ipotesi di una rinnovata centralità della religione nell'epoca postmoderna.

Ma se in Europa Dio non è affatto morto e il cristianesimo non ha esaurito la sua inci¬
denza sociale e culturale, è pur vero che l’osservatore assiste al depotenziamento della
fede, allo stemperamento delle credenze, alle discontinuità della pratica, anche se i valo¬
ri religiosi scivolano sempre più sullo sfondo dell’esistenza e sono esposti ad una marca¬
ta interpretazione soggettiva. È quella che è stata definita «religione dello scenario».
Riferendosi all’Italia, il Garelli ne parla così: «Sul palcoscenico della propria vita il sogget¬
to recita un copione profano, ma ha bisogno nello stesso tempo di un principio ultimo
di senso che gli garantisca una prospettiva di riferimento più ampio. La religione viene
così confinata sullo sfondo della vita, come un faro ultimo di significato la cui certezza
di presenza ha già una funzione rassicurante. Parallelamente la religione gli garantisce
quei valori di integrazione sociale e comunitaria che sembrano particolarmente scoperti
nel tempo presente. Il soggetto quindi si comporta secondo significati immanenti, ma ha
la necessità di “coprirsi le spalle”, di sapere che al di là del contingente può far riferimen¬
to a una risorsa in grado di dare un senso ultimo e definitivo alla propria esistenza. Pro¬
prio in questo scollamento tra riferimenti ultimi e scelte contingenti, tra identità originaria
e orientamenti quotidiani, si annida il paradosso della persistenza della religione nella
società italiana contemporanea».

II caso Italia
Nei limiti imposti da questa valutazione globale, si può affermare, anche per quanto

riguarda l'Italia, una diffusa riconsiderazione dei valori religiosi, non come espressione
della sfera privata di alcuni strati della popolazione, ma come dimensione vitale della
vita civile e come funzione equilibratrice nelle dinamiche sociali. All'interno poi della
Chiesa esiste un'area associativa molto differenziata proprio sulla maniera d’interpretare
l’incarnazione della fede nella società attuale. Questo associazionismo intraecclesiale te¬
stimonia da solo la vivacità dell’esperienza religiosa, anche se il suo frazionamento inter¬
no esprime la difficoltà d'intendere in modo unitario il rapporto tra religione e postmo¬
dernità.

Il Garelli ha individuato quattro modelli religiosi che interpretano in Italia il valore
della fede. Li descriviamo brevemente.
a) Il primo modello (della mediazione o scelta religiosa) è quello di chi vive l'esperienza
religiosa nelle ordinarie condizioni di vita, facendo della fede la fonte dell’impegno socio¬
culturale e il punto di riferimento di ogni confronto e dialogo.
b) Il secondo modello (della ripresa dello spirito intransigente) è quello.di chi, conside¬
rando la società del tutto laicizzata e chiusa alla fede, si sforza di tradurre la fede in cultu¬
ra, rifiutando quei compromessi che mortificano l’identità cattolica e lavorando alla af¬
fermazione sociale di essa.
c) Il terzo modello (del fondamentalismo e dell'intimismo) è quello di chi vuol testimo¬
niare la fede in una società che nega i valori della fede con la ricerca personale della san¬
tità evangelica e l’appartenenza a una comunità che viva di fede e sostituisce adesioni
sociali più generali.

39



d) II quarto modello (della tensione alla diaspora) è quello di chi vuole la Chiesa decisa
a superare, con la «debolezza della fede», la presunta tirannide delle strutture e dei condi¬
zionamenti.

Il modello del fondamentalismo e dell’intimismo è forse il più esteso, anche se attira
l’attenzione meno degli altri. Il modello della tensione alla diaspora, che ebbe notorietà
al tempo del dissenso ecclesiale, sembra avere oggi scarso successo, tenuto com’è quasi
soltanto da quei gruppi che risentono della vecchia contestazione religiosa e sociale e vi¬
vono prevalentemente di problematiche sociali e politiche. Si può, insomma, ritenere che,
secondo l’indagine sociologica, la religione, in Europa e in Italia, costituisca un fattore
di riferimento collettivo anche in un contesto di postmodernità. Ce qui una scelta privile¬
giata per la formazione dei religiosi?

La formazione religiosa
Nel quadro d’insieme, che giudichiamo positivo, non mancano le ombre e i motivi

di preoccupazione. Ne ha parlato quest'anno Sabino Acquaviva, distinguendo il piano
della fede, quello della pratica religiosa e quello dell’esperienza religiosa come fatto inti¬
mo e personale. II piano della fede presenta, purtroppo, un indebolimento massivo della
tradizionale fede religiosa: la gente, cioè, dimostra di avere meno fede di un tempo. Il
medesimo declino, che si va accentuando con il passare degli anni, si registra sul piano
della pratica, che interessa direttamente il culto, e questo nonostante i segni confortanti
di ripresa seguiti al rinnovamento della liturgia.

È sul piano dell’esperienza religiosa personale che-si colgono i segni della reviviscen¬
za religiosa in corso. Premesso che un tale tipo di esperienza è di sua natura riservato
e dunque non facilmente analizzabile, l’Acquaviva scrive: «Analizzando comprendiamo
che quest’esperienza non è una fuga nell’irrazionale di cui parlano alcuni, né la fuga dal¬
la religione autentica di cui dicono altri, né il rifiuto della storia o dell'impegno sociale.
Essa è aperta, flessibile, e fa tutt’uno con la nuova civiltà; quindi bisogna corrìprendere
il nuovo nel suo complesso per capirne anche i risvolti religiosi. L’atteggiamento vincen¬
te non è in una rassicurante chiusura di fronte al prevalere di questa religiosità intima,
personale, soggettiva, meno incarnata nella militanza e nella pratica religiosa, più fluida
e flessibile, ma ugualmente capace di grandi slanci. Non è neppure in una altrettanto ras¬
sicurante negazione di un'evidente “eclissi del sacro”. Più corretto è riconoscere che la
crisi è oggettiva, anche se la nuova maniera di essere religiosi non nega la presenza e
il significato del cristianesimo».

Non tutti sono però d'accordo sull’“eclissi del sacro", che fu solennemente proclama¬
ta negli anni Sessanta. Ce chi preferisce parlare di «eclissi della secolarizzazione», che
è, essa pure, frutto paradossale della crisi della modernità, nel senso che «le istanze criti¬
che fatte valere dalla modernità contro la tradizione, ora si rivolgono contro la modernità
stessa. La modernità, infatti, instaura una situazione di crisi permanente, che la crescita
auto-cinetica alimenta, al tempo stesso rendendo irrilevabile qualsiasi quadro culturale:
in tale situazione (...) si vanificano le pretese di auto-fondazione della ragione e con essa
le basi per il rifiuto razionalistico della religione».

Secondo il Martelli, Io sviluppo economico si fonda su di un senso e su valori che
esso è incapace di rinnovare. Questi valori (la fiducia, la solidarietà, la reciprocità non
strettamente legata a rapporti di scambio) non possono essere rinnovati dall’individuali¬
smo strumentale, che costituisce il perno dei complesso di valori predominante nel siste¬
ma economico. Possono invece rinnovarsi, e non depauperarsi, mediante relazioni tra
«mondi vitali», per esempio mediante comunicazioni attive tra famiglie e religione, che

40



aprano uno spazio per la riproposizione del senso trascendente della vita in quanto risor¬
sa sociale fondamentale per i singoli e per la società. In un tempo di crisi di valori, quan¬
do la secolarizzazione stessa ha cessato di essere il mito della razionalizzazione unilineare
e onnipervasiva, la funzione positiva della religione nella società postmoderna si confi¬
gura secondo una prospettiva antropologica, la quale impone di uscire «da schemi inter¬
pretativi, finora dominanti in sociologia della religione, ispirati al primato della razionalità
strumentale, alla sottovalutazione della dimensione simbolica e alla ormai anacronistica
ripetizione delle teorie della secolarizzazione Oggi occorre invece riattribuire nuova
rilevanza, come sostiene Ardigò, al primato della coscienza personale e alla formazione
di rapporti intersoggettivi a partire da processi basati sull'empatia, la fiducia, la confiden¬
za, l'amore. Queste risorse di senso che scaturiscono dai mondi vitali, quali fonti perenni
(...) di un agire eticamente orientato, trovano poi nelle istituzioni religiose, in particolare
nella Chiesa cattolica, la dimensione entro cui esse si consolidano secondo scelte di pen¬
siero e di comportamento, assumendo forma definitiva, caratterizzata da un preciso rife¬
rimento sia simbolico sia organizzativo». Forse ce qui la base della vocazione nuova di
una formazione reimpostata sulla sensibilità ai «segni dei tempi».

Fallimento, degrado, ragione
Dopo il crollo dei regimi comunisti, legati ideologicamente alle democrazie socialiste

dell'Europa Occidentale, sono molto diffusi sia il sentimento del fallimento sia la coscien¬
za del degrado e dello sbandamento sociale. Sembra che dei «mille cavalli impazziti che
trascinano il carrozzone della nostra società» abbia preso le redini una sorta di neoillumi¬
nismo, espressione rafforzata di una cultura già ampiamente dominatrice nell’Occidente.
Paolo Flores d'Arcais constata che l'Occidente è «società del vuoto, morta gora dell'indif¬
ferenza, deriva dell'effimero, naufragio del pensiero critico» e afferma: «Sotto gli auspici
di un relativismo devastante e di un individualismo forsennato, l’Occidente è allo sban¬
do, smarrito nell'arcipelago della mancanza di senso». Ma avverte: «L’Occidente dei lumi
e dei diritti civili resta ancora largamente da conquistare». Una tesi antitetica a quella
sull’«uomo senza orgoglio» teorizzata recentemente da un noto saggista americano.

II mito della ragione
La ragione è così sicura delle sue possibilità autonome e il procedimento analitico della

mente è così soddisfatto di sé da sopportare solo con malcelato fastidio una dottrina-verità
rivelata da Dio. Mentre la Chiesa crede che la fede è lungo la linea di sviluppo della razio¬
nalità, pur superandola, il pensiero moderno, da Cartesio in poi, vede nella ragione e
nella fede due realtà vicendevolmente estranee e semplicisticamente giustapposte, con¬
viventi, quando convivono, in una mutua incomprensione che prelude o all’indifferenza
teologica o all'iniziativa della ragione che si costruisce una sua propria religione depurata
dalla Rivelazione.

L'illuminismo, di antica e di nuova marca, ha questa matrice. Ogni illuminista oscilla
dalla irreligione, alla religione razionale spinoziano-leibniziana e alla religione dell’irra¬
zionale, da Stirner a Freud. Dal tempo dell'empirismo inglese è definitiva, infatti, in que¬
sta cultura, l’assegnazione del fatto religioso al confino della pura affettività, senza controllo
razionale, sia che con Hobbes la conoscenza delle primitiae sapientiae, cioè dei supremi
principi, venga rinviata alla teologia emarginata dalla filosofia, sia che con Hume il fatto
religioso venga fatto nascere nella zona oscura del bisogno e del sentimento, fuori dalla
luce della razionalità. Quando alla critica razionalistico-empiristica succede quella kan¬
tiana, che fonda filosoficamente l’inettitudine metafisica della ragion pura, l’idea di Dio,

41



non fondabile nell’crdine teoretico, viene agganciata a un semplice postulato morale nel¬
l'ordine pratico, sicché il sovrasensibile trova un suo «appiglio» nei primato della pratica.

In particolare, il pensiero dei «lumi» ha sempre considerato l'esperienza religiosa, an¬
che e soprattutto quella cristiana e cattolica, come un dato di superstizione, di infantili¬
smo, tollerabile soltanto come «affare privato», da escludere accuratamente sia dalla
sistemazione della cultura sia dal numero delle categorie etiche preposte alla formazione
impartita dallo Stato ai cittadini e alla direzione della cosa pubblica.

II risorgimento della ragione

L'illuminismo appartiene al passato7 I suoi elementi costitutivi, brevemente delineati
sopra, sono soltanto parte della nostra memoria storica o hanno ancora rilievo di attuali¬
tà in quanto attivamente operanti deila nostra cultura? A queste domande sembrerebbe
logico rispondere con un giudizio negativo sulla persistenza della mentalità illuministica.
Il dogma dell'illuminismo, la ragione, oggi è in crisi, degradata dal rango di divinità im¬
manente nell'uomo a umile strumento conoscitivo di cose concrete. Nessuno più riveri¬
sce la funzione universale della ragione e nessuno più le attribuisce la capacità di sapere
e poter organizzare tutto il reale in un solo sapere. La ragione e vista, più modestamente,
come il mezzo non infallibile per dominare settori ben delimitati. E finito quello che il
Morin chiama «il regno delle idee generali». Sembra essersi invece realizzato un presagio
di Huizinga, quando scriveva nel 1935: «Il pericolo dell irrazionalizzazione della cultura
sta prima di tutto in ciò, che essa va di pari passo e si riallaccia col massimo sviluppo
dell'attitudine tecnica a dominare la natura, e col massimo accrescimento del desiderio
di benessere e di soddisfazioni terrene». E aggiungeva; <11 ritorno alla ragione non ci aiu¬
terà a uscire dal vortice».

La ragione, dunque, è in crisi. Ma non è in crisi quella concezione illuministica del¬
l'uomo che considera l’uomo come un essere sempre e dovunque il medesimo, non pla¬
smabile dall'influenza dell'ambiente e. perciò, sempre riducibile a un certo tipo di
convinzioni, di costumi, di cultura. Questa astorica riducibilità degli individui a un unico

impersonale esemplare umano è un tratto caratteristico della mentalità illuministica Og¬
gi. questa mentalità sembra accreditare la tesi secondo cui l'uomo occidentale, fallita la
sua fiducia nella ragione come forza trasformatrice della storia, deve rinnovare se stesso
recuperando, dopo e attraverso le grandi trasformazioni politico-sociali in corso, la cen¬
tralità di una razionalità autonoma, presupposto irrinunciabile di ogni uomo che voglia
sentirsi libero costruttore della storia.

È possibile un tale recupero? A questa razionalità autonoma, staccata cioè da qualsia¬
si riferimento al Dio della Rivelazione, alludeva il Papa, parlando delle relazioni tra Stato
e cultura: «Oggi si tende ad affermare che l’agnosticismo e il relativismo scettico sono
la filosofia e l'atteggiamento fondamentale rispondenti alle forme politiche democratiche
(.. )» Agnosticismo, relativismo, autonomia morale sono manifestazioni della ragione so¬
vrana che tende a recuperare il suo trono per una via diversa da quella puramente filoso¬
fica e ideologica. E torniamo a domandarci: è un'operazione possibile?

II neoilluminismo annovera attualmente grandi nomi della cultura: F. Hayek. K Pop¬
per, J. Rawls, R. Rorty, N. Bobbio. Uno studioso, che ha sempre stimato maggiore la for¬
za dell'idea illuministica rispetto a quella marxista, scrive di quei maìtres-à-penser: «Tra
di loro le differenze non sono irrilevanti, perché, ad esempio, alcuni vorrebbero mante¬
nere fermo un criterio di giustizia sociale, mentre altri vorrebbero cancellarlo, 'asciando
fare all'ordine spontaneo creato dal mercato. Eppure, se si esaminano i fondamenti filo¬
sofici di tale corrente, invariabilmente si trova un pensiero segnato da agnosticismo ver-

42



so la trascendenza e il bene, da scarsa capacità di fondazione delle norme morali e del
diritto naturale, e da un'idea poco convincente di persona. Il grande problema irrisolto
del filone neoilluministico-liberale è il nesso tra libertà e verità» (V. Possenti).

Magris ha parlato di una «classe indistinta», sottolineando così l’aspetto più vistoso
del neoilluminismo: la sua coestensione non soltanto al pensiero contemporaneo ma an¬
che alle masse. La "forma mentis" dominante ha radici illuministe. Quando Gadamer af¬
ferma che «non abbiamo ancora superato abbastanza la forza di fascinazione dell’ideale
illuministico della scienza», quando Quentin Skinner dice che «bisogna essere in grado
di fondare una società su valori puramente umani e sociali, non su valori desunti da una
prospettiva teistica», quando Popper conforta l'uomo euroamericano dicendogli: «Dovrem¬
mo essere orgogliosi di non possedere un'unica idea, bensì molte idee buone e cattive;
di non avere una sola fede, non una religione, bensì numerose, buone e cattive. E un
segno della superiore energia dell'Occidente il fatto che ce lo possiamo permettere»: in
tale maniera, si affermano determinati orientamenti culturali mentre li si riconosce già
operanti all'interno delle masse.

A differenza dell’illuminismo settecentesco, quello contemporaneo non è riservato
alle “élites” intellettuali, ma diffuso a livello popolare. Non ci riferiamo a quelle acquisi¬
zioni civili e politiche, che nacquero come esigenze illuministiche e fermentarono poi
nella cultura occidentale e, molto spesso, a motivo del loro impatto con la cultura cristia¬
na e con la cultura marxista, furono depurate dall’effetto della loro matrice originaria e
assorbite dai nuovi terreni culturali.

Citiamo a caso: i diritti fondamentali dell’uomo; il diritto al lavoro e all'istruzione; il
diritto all’uguaglianza sociale, economica e civile; il diritto a essere liberati dallo sfrutta¬
mento di classe e di sesso e dalla conseguente dipendenza; il diritto a partecipare attiva¬
mente e responsabilmente alla vita politica; il diritto a godere della sicurezza pubblica,
della pace e della libertà politica e sociale.

Quando parliamo della coestensione del neoilluminismo alle masse, ci riferiamo alla
diffusione nelle masse di quelli che, forse, sono i capisaldi di ogni cultura illuministica:
«(...) il polarizzarsi dell’attenzione e degli sforzi umani nel campo del finito-storico, ove
la ragione umana ha la possibilità di analisi scientifica, rendendo possibile un intervento
programmatore».

Cosa fare?
In che modo il neoilluminismo interpella i cristiani? Bisogna distinguere, affinché non

accada (ed è il timore di Alberto Cavallari) che, come il trionfo della ragione nel secolo
dei «lumi» segnò la crisi della religiosità, oggi, in un’epoca di rinnovato sentire religioso,
la religiosità segni la crisi della ragione. I cristiani respingono quella concezione della ra¬
gione che fa di questa la depositaria della verità, lo strumento unico per accedere a tutta
la verità, ma affermano, nello stesso tempo, che la ragione fonda un ordine di conoscen¬
za autentica, distinto da quello della fede e riconoscono che fede e ragione si incontrano
nell’unica verità. Si deve tuttavia notare che nella Chiesa non è ancora pienamente av¬
vertita l'ambivalenza del neoilluminismo. Troppo poco si avverte, nella Chiesa, il debito
che il concetto di ragione e il concetto di immagine dell'uomo hanno contratto con gli
analoghi concetti del neoilluminismo. Molto entusiasmo si spende per l’antropologia otti¬
mistica, che vede nell'uomo "soltanto” ragione e libertà, e non si considera abbastanza
la fonte di questa dottrina, dalla quale provengono i diversi modelli di valori e le pretese
di verità differenziate. Ludger Honnefelder ha rilevato una singolare congiuntura: «Si può
vedere una certa sorte tragica del Concilio nel fatto che, al punto del tempo in cui recupe-

43



rava i frutti positivi dell’illuminismo, faceva breccia nei mondo della vita delle civiltà e
culture occidentali l'esito dell’ambivalenza di esso». Ma non mancano voci autorevoli che
hanno messo in guardia i cristiani dalla tentazione, alimentata dal neoilluminismo, di
confondere la concezione cristiana dell’uomo con quella che risale originariamente ai «lumi»
settecenteschi.

Il Sinodo dei Vescovi 1991
Anche il Sinodo dei vescovi, che tra il novembre e il dicembre del 1991 celebrò la

sua Assemblea speciale per l’Europa, ha fatto sentire la sua parola, almeno indiretta, sul¬
l’argomento. Nella sua Relatio ante disceptationem, riferendosi alla situazione dell’Euro¬
pa occidentale, il card. Camillo Ruini, vicario di Roma, notava che lo stesso fallimento
dell’ideologia marxista ha coinciso con il rafforzamento di tendenze laiciste e libertarie,
chiuse ai valori trascendenti. Ne può derivare un incremento dello smarrimento e del
vuoto che attraversano gli strati profondi della coscienza e della vita pratica dell’uomo
occidentale. I cristiani devono rendersi conto di questa serpeggiante mentalità relativisti¬
ca e scettica e non essere passivi nei suoi confronti.

La tentazione degli ecclesiastici
Sono poi molto interessanti le risposte al questionario inviato come strumento per

avviare la riflessione preparatoria dell'Assemblea speciale, alle Conferenze Episcopali d'Eu¬
ropa. Dalle risposte si configura una valutazione della situazione. Con i lati positivi (di¬
sponibilità alla Chiesa, attrazione per una fede vissuta, esigenza di un’antropologia
integrale, ecc), emerge la tendenza a ridurre il cristianesimo nel suo contenuto dottrinale
e nelle connesse esigenze etiche, a farsi un Cristo secondo la propria misura, contestando
il Cristo della Chiesa. Tale tendenza esclude, ovviamente, la disponibilità a lasciarsi con¬
testare dalla verità su Cristo insegnata dalla Chiesa. Vigilanza e fiducia, prudenza e
realismo.

I cedimenti dei religiosi
La mentalità liberale, che informa anche quei settori della nostra cultura che non ac¬

cettano il liberalismo nella sua interpretazione politica, affonda le sue radici nell’illumini-
smo razionalistico del Settecento e si presenta come puro antropocentrismo. L’uomo è
il centro e il fine del mondo e della storia e attinge questo fine solo mediante l’esercizio
della ragione, senza alcun rapporto con la Rivelazione e la vita futura: e gli si autocostrui-
sce in una visione assolutamente immanente dell'esistenza sia a livello individuale sia
a livello organizzato (comunità, Stato, ecc.). Tale mentalità è perciò l’espressione tuttora
viva di quel processo secolare che ha emancipato la società moderna da Cristo, dalla Chiesa
e, quindi, dal suo magistero dogmatico, morale e disciplinare, in nome dell'autonomia
dell’uomo e della conseguente «fede laica».

L’opposizione tra questa mentalità e la Chiesa non è mera contingenza storica, ma
opposizione intrinseca tra un'antropologia puramente immanente, cioè non aperta alla
Rivelazione, e la teologia intesa come discorso sulle esigenze del Dio della Rivelazione.
Dal presupposto razionalistico e liberale dell'uomo capace da sé solo di attingere i valori
superiori della vita spirituale e che, quindi, rifiuta gli stessi concetti di peccato, di reden¬
zione, di grazia (perché accettarli significherebbe concedere che la ragione e la libertà uma¬
ne sono decadute dalla loro originaria purezza e dignità e hanno bisogno dell’aiuto divino),

44



discende il rifiuto di una Chiesa che si pone come mediatrice tra l’uomo e Dio, investita
di un potere direttamente divino.

Rischi e doveri
Ci è sembrato, cioè, di cogliere con mano quanto la mentalità liberale, al di là delle

sue applicazioni al diritto costituzionale, sia il criterio unico adottato per giudicare la Chiesa,
la sua dottrina, l’evoluzione e l’inculturazione dei suoi princìpi: un criterio metodologica¬
mente estraneo e inadatto per comprendere il dinamismo interno di una comunità di fe¬
de e di vita, che riconosce le sue origini nel fatto trascendente della Rivelazione.

Nasce di qui, anche negli studiosi cattolici, e certo inavvertitamente, una dicotomia
gnostica, che tende sistematicamente a opporre l’intuizione che della fede e della morale
cristiana possiede il singolo, non sempre libero da influenze non cristiane nel pensiero
e nel costume, e l'interpretazione autentica della fede e della morale con cui il Magistero
suole illuminare e confortare il difficile sforzo dei credenti a perseverare, camminando
nella storia, nello spirito della Rivelazione divina. «Chi si lascia dominare da questo atteg¬
giamento quasi gnostico è spinto anche a guardare con sufficienza al Magistero, conside¬
randolo non come un prezioso aiuto disposto dal Signore a farci restare più agevolmente
entro la luce della Rivelazione, ma come un "guaio ecclesiale” da cui occorre difendersi,
magari con l’appoggio sempre compiacente delle potenze mondane e dei loro mezzi di
informazione e di intimidazione» (card. G. Biffi).

Già alcuni anni fa Maurizio Flick e Zoltan Alszeghy avevano messo in guardia contro
la "teologia antropologizzata” che, recuperando il condizionamento antropologico del di¬
scorso umano, tende ad abbandonare il senso oggettivo del messaggio cristiano, accetta¬
to tanto quanto serve alla costruzione dell’esistenza personale o dell’avvenire dell’umanità.
Questa teologia trova il suo punto di partenza nelle tendenze affettive dell’uomo e, poi¬
ché l’uomo contemporaneo anela sempre più a un compimento temporale e terrestre,
individuale e collettivo, di se stesso, quella teologia ama presentare la dottrina cristiana
come un messaggio perfettamente corrispondente a quell’anelito. Così diventa «messag¬
gio di Cristo» tutto ciò che libera gli uomini dalle loro alienazioni e, al contrario, tutto
ciò che nel Vangelo risulta oppressivo o pesante rispetto ai desideri umani viene dichia¬
rato infiltrazione o interpolazione eterogenea, greca o gnostica. Uno dei guasti più evi¬
denti è visibile nell’uso teologico dei "segni dei tempi”: «La teologia antropologizzata,
rinunciando alle norme noetiche oggettive, non può "giudicare" i segni dei tempi "alla
luce del Vangelo", come vuole il Vaticano II (GS, nn. 4,11), ma ciecamente segue tutte
le inclinazioni che prorompono dal subcosciente del popolo di Dio, supponendo acritica¬
mente che i segni dei tempi sono sempre e necessariamente segni della presenza e dei
segni dello Spirito Santo, e mai frutto del mistero dell’iniquità, esso pure operante nel
mondo. La funzione della teologia si restringerà quindi a dare una verniciatura sacrale
a non importa quale impulso vitale che affiori nella coscienza comunitaria dei cristiani.
Le deviazioni del passato (come p. es. la tendenza un tempo così diffusa della caccia alle
streghe, o la persecuzione dei non credenti, ecc.) mostrano invece che le inclinazioni spon¬
tanee anche dello stesso popolo di Dio non sono da sé sole norme del giusto, ma devono
essere giudicate alla luce di criteri oggettivi».

P. Giandomenico Mucci, SJ

45



SAPIENZA IN BRICIOLE

«Lontano da noi il pensiero che Dio abbia in odio la facoltà della ragione,
in virtù della quale ci ha creali superiori agli altri esseri animati. Lontano da
noi il credere che la fede ci impedisca di trovare o cercare la spiegazione razio¬
nale di quanto crediamo, dal momento che non potremmo neppure credere
se non avessimo un'anima razionale. Quando perciò si tratta di verità concer¬
nenti la dottrina della salvezza, che non possiamo ancora comprendere con la
ragione (ma lo potremo un giorno), alla ragione deve precedere la fede: essa
purifica la mente e la rende capace di percepire e sostenere la luce della supre¬
ma ragione divina: anche ciò è un'esigenza della ragione! Ecco perché proprio
con coerenza razionale il Profeta afferma: “Se non credete, non comprende¬
rete”. In questa frase il Profeta distingue senza dubbio le due facoltà consi¬
gliandoci anzitutto a credere per poter poi comprendere ciò che crediamo. È
quindi un precetto ragionevole che la fede preceda la ragione» (Lettera 120.3).

«Da un lato quindi è vero ciò che il mio avversario dice, cioè: Fammi capi¬
re affinché possa credere. Ma sono nella verità anch’io quando affermo, come
diceva il Profeta: "'Viceversa. credi per poter capire”. Tutti e due diciamo la
verità; vediamo di trovare l’accordo. Quindi, comprendi per credere, e credi
per comprendere. Voglio dirvi brevemente come si debba intendere l’una e l’altra
espressione perché si eviti il contrasto. Comprendi la mia parola, affinché tu
possa credere; credi alla parola di Dio per poterla comprendere» (Discorso 43,9).

«Nell'errore umano vi sono due cose che molto difficilmente si tollerano:
prendere partito prima che appaia la verità e, una volta che la verità sia appar¬
sa evidente, difendere ostinatamente la falsa opinione accolta prematuramen¬
te» (La Trinità. 2.1).

«II bene dell'uomo non consiste nel vincere un altro uomo: è bene invece
per l’uomo lasciarsi vincere volentieri dalla verità, poiché è un male per l’uo¬
mo essere vinto dalla verità suo malgrado. È infatti inevitabile ch’essa vinca
non solo chi la nega ma anche chi la riconosce» (Lettera 238,5,29).

«Contro la ragione non andrà mai il buon senso, contro le Scritture il sen¬
so cristiano, contro la Chiesa il senso della pace. '"Conira rationem nano so-
brius, contra Script mas nemo christianus, conira Ecclesiali! nomo paci ficus

senserit”» (La Trinità, 4,6,10).

«Chiunque legge quest'opera, dunque, prosegua con me se avrà la mia stessa
certezza, ricerchi con me se condividerà i miei dubbi; ritorni a me se riconosce¬
rà il suo errore, mi richiami se si avvedrà del mio. Insieme ci metteremo cosi
sui sentieri della carità, in cerca di Colui del quale è detto : "'Cercate sempre
il suo volto”. In questa disposizione d’animo pia e serena vorrei trovarmi uni¬
to, davanti al Signore Dio nostro con tutti i miei lettori di tutti i miei libri»
(La Trinità, 1,3,5).

46



Luigi Pingelli, GAD

COMUNIONE NELLA COMUNITÀ’,
NEL COMMISSARIATO E NELL'ORDINE

Fondamento teologico della Comunione.
Quando si parla di vocazione alla comunione in senso lato, si possono cogliere molte¬

plici punti di riferimento alla base del rapporto di comunione ci sono motivazioni di or¬
dine ontologico, antropologico e sociale. Tali motivazioni costituiscono per così dire il
fondamento naturale di una esigenza primordiale della persona umana.

Per un discorso che riguarda direttamente la Comunità che si fonda sulla base di una
istanza religiosa, bisogna allargare la riflessione secondo una prospettiva teologica. Al¬
l'interno dell'esperienza cristiana, tale problema (pur tenendo conto dei dati che si fonda¬
no sulla natura stessa dell'uomo, essere inteligente, libero e sociale) in modo preminente
è ancorato ai contenuti della Rivelazione.

Per capire il fondamento della vita di comunione si deve trascendere ciò che è il dato
puramente umano, poiché il discorso non parte uall uomo, ma da Dio stesso, che è all’o¬
rigine della vita umana non solo come principio causale, ma come causa esemplare

Il dato teologico ci offre un punto importante per avviare la riflessione sulla vita di
comunione. Dio. creandoci a sua immagine e somiglianza, ha impresso in modo origina¬
le nella creatura umana l'esigenza profonda della comunione basata sul modello di rela¬
zione che intercorre all'interno della vita trinitaria.

La congenita e irresistibile tendenza alla comunione nella vita dell’uomo trova quindi
la sua prima spiegazione nel modo di essere di Dio stesso, il quale è comunione di tre
Persone. Se la relazione delle Persone nella vita trinitaria di Dio spiega la dinamica della
dimensione sociale dell'uomo illuminando ulteriormente il dato umano, naturale dell'e¬
sigenza del rapporto interpersonale, essa rileva chiaramente che l’umanità è chiamata
prima di tutto ad un intima comunione con Dio Ecco il duplice e imprescindibile versan¬
te del mistero della comunione che, per essere tale, si consuma in Dio e con Dio nei fratelli

Il progetto di salvezza che Dio vuole realizzare nei confronti della comunità umana e
accompagnato da un itinerario pedagogico che chiama alla realizzazione della comunione.

Il legame di un rapporto privilegiato all'interno di una ben definita * Alleanza ' con
il popolo d’Israele e il requisito imprescindibile dell’osservanza della Legge, mirano pro¬
prio a questo fine. Alleanza e Legge conferiscono una precisa identità ai Popolo di Dio
nella duplice relazione verticale e orizzontale

47



Se questa vocazione alla vita di comunione con Dio e con i fratelli nell’Antico Testa¬
mento caratterizza l’ossatura del disegno di Dio che in prospettiva salvifica vuole raduna¬
re tutta l’umanità, è nel Nuovo Testamento che la pienezza della comunione, della
"koinonìa" si fonda sull’eloquente mistero dell’Incarnazione del Verbo.E Dio stesso che
annulla l’infinita distanza in cui versa l’umanità decaduta fino al paradosso di farsi "men¬
dicante di comunione" presso gli uomini. Per questo durante la sua missione sulla terra
Cristo chiama alcuni uomini a formare con lui una comunità nel senso più pieno: una
comunione che abbraccia la relazione così intensa con loro a cominciare dalla condivi¬
sione materiale fino all’adesione più intima ai valori dello spirito.

Il Vangelo ci mostra esplicitamente come gli Apostoli sono profondamente associati
per volontà del Figlio di Dio alla sua missione, come devono condividere tutti gli aspetti
della vita in sintonia con le opere e con l’atteggiamento interiore di Gesù. Così essi arriva¬
no alla comunione con il Padre mediante il dono dello Spirito. E Io Spirito Santo sarà
proprio l’artefice che farà conoscere e sperimentare agli Apostoli il profondo mistero di
comunione quale fondamento indispensabile nell’economia della salvezza.

Il modello di comunione che Cristo propone è quello stesso che intercorre tra lui e
il Padre: essere nel Padre e fare tutto con lui e in lui. La comunione che vuole il Cristo,
tradotta sul piano concreto della relazione con il prossimo, va in profondità: l’amore reci¬
proco quale fonte di comunione deve concretizzare sul piano della fraternità umana la
stessa comunione che si vive con lui e con il Padre. Per questo egli pone come segno
di unione con Dio l’unione realizzata con i fratelli: "da questo conosceranno che siete
miei discepoli se vi amerete gli uni gli altri" (Gv 13,34-35).

La Chiesa, mistero di comunione, è chiamata a realizzare questo rapporto vitale nel
contatto personale di ogni credente con Cristo e con le altre persone della SS.ma Trinità
e nell’unione dei fedeli tra loro.

La condivisione perfetta vissuta tra Gesù e gli Apostoli e tra questi e la prima comuni¬
tà cristiana di Gerusalemme costituisce la base primaria sulla quale deve fondarsi anche
oggi la Chiesa per essere sacramento di comunione e Corpo di Cristo.

Qui entra in gioco il valore della vita religiosa che Io Spirito Santo ha suscitato nella
Chiesa e in modo del tutto speciale la vita religiosa agostiniana.

Dimensione ecclesiale della vita religiosa.
La vocazione della vita religiosa rispetto al mondo non è altro che la vocazione della

Chiesa. La vocazione della Chiesa secondo la Costituzione "Lumen gentium" è di essere
in Cristo "come sacramento, ossia segno e strumento dell’intima unione con Dio e dell’u¬
nità di tutto il genere umano" (LG 1, 1). La Chiesa è quindi mistero di comunione con Dio
e degli uomini tra loro: da Cristo e per mezzo di lui la Chiesa s’innalza verso le Tre Perso¬
ne Divine come punto a cui tutto è riferito, e da Cristo e per mezzo di Cristo la Chiesa
si rivolge verso l’umanità intera per annunziare e instaurare il regno di Cristo e di Dio
presso tutte le genti, sospirando verso la consumazione fino all’unione piena con il suo
Re nella gloria (cfr. LG, 57).

Nella vocazione della Chiesa vi è una dimensione orizzontale che si estende verso
il genere umano intero, allo scopo di raccogliere in sé tutta l’umanità e condurla alla co¬
munione con Dio e in Dio.

La vocazione religiosa presenta una caratteristica che è collegata con la vocazione stessa
della Chiesa "ad intra" nei riguardi di Cristo e "ad extra" nei riguardi del mondo. Per esse¬
re più chiaro lo stato religioso in quanto tale comporta una vocazione ecclesiale specifica:
manifestare ed essere in concreto comunione quale segno della realtà che lo Spirito è ca-

48



pace di produrre già nella dimensione storica e temporale con tutta la sua valenza e proie¬
zione escatologica.

Se questa è una caratteristica generale che tocca con diverse modalità ciascun Istituto
di vita consacrata, maggiormente e più specificamente costituisce il punto basilare della
vita religiosa agostiniana: essere modello di piccola Chiesa, essere segno di come si vive
la realtà comunionale nella Chiesa.

La caratteristica della vocazione agostiniana è quella autentica espressione di comu¬
nione che informava lo spirito della prima comunità apostolica quale connotazione au¬
tentica dell’essere Chiesa {"avevano una sola anima e un cuor solo in Dio"). Da qui parte
e si sviluppa l’essenza della vita religiosa agostiniana: ecco il senso del ”sanctum propo-
situm”, cioè del voto della vita comune per raccogliere l’eredità apostolica nella sua inte¬
grità primitiva.

La Comunità fondata nella pienezza della comunione dei beni spirituali e materiali
è adesione totale al mistero del Corpo mistico di Cristo, che è la Chiesa.

La dottrina agostiniana della vita comune prende direttamente la sua struttura dalla
teologia della Chiesa.

La Chiesa è una comunità unita da un legame di vita che mette in comunicazione
le membra di Cristo tra loro e con Lui, sotto l'azione comune di un medesimo Spirito.
A maggior ragione, afferma il Manrique nel suo trattato "Teologia agostiniana della vita
religiosa”, un gruppo di anime scelte può realizzare questa ammirabile unità di un sol
cuore in Dio, ['"anima unica Christi", che è e sarà sempre ['"anima una Ecclesiae".

La comunità agostiniana è una comunità di cristiani, che vive nel vincolo di una pie¬
na comunione la vita cristiana con più amore e generosità. S. Agostino evidenzia quest’a¬
spetto preminente della comunità nella Regola quando afferma: "questa è la ragione
fondamentale per cui siete venuti in monastero perché viviate unanimi e concordi, non
avendo che una sola anima e un cuor solo in Dio" (Regola, 1), "dovete vivere tutti in
unità e concordia, onorando scambievolmente in voi Dio, del quale siete templi" (Rego¬
la, 2).

Come la Chiesa è una e vive nella comunione del Cristo totale, così la comunità ago¬
stiniana in modo eloquente deve aderire a quella unione interiore tra le membra e Cristo,
fino ad arrivare a fare di esse un solo uomo con lui, un solo organismo, un solo Cristo:
così è segno di ciò che è la Chiesa nel suo mistero, e il "sacramentum unitatis" nello Spiri¬
to, per il quale le membra godono di Dio e le une nelle altre in Dio.

In questa prospettiva la comunità agostiniana in modo speciale intende esser nella
mente di Agostino e nel suo tessuto essenziale la manifestazione e la dimostrazione più
perfetta possibile del dato fondamentale: in Gesù Cristo, e in lui solo, Dio Padre ha già
fatto agli uomini il dono più grande, la “koinonìa”

La comunità agostiniana, con uno stile speciale di vita cristiana, si propone di rendere
più vivamente, più continuamente percettibile questa presenza della comunione ecclesiale.

Quello che abbiamo detto finora appartiene alla struttura della vita religiosa nella di¬
mensione specifica della sua ecclesialità. Non ho detto nulla di nuovo, poiché ognuno
dinoi conosce l’aspetto dottrinale della nostra vita religiosa agostiniana. Il difficile viene
quando dobbiamo ricorrere alla verifica sul piano concreto dei nostri rapporti, che quali¬
ficano di fatto il grado della nostra comunione nella comunità locale, nei Commissariati
e nell’Ordine.

Comunità locale:
limiti umani e ideale della vita religiosa

Perché la nostra riflessione sia realistica dobbiamo partire da un dato di fatto, che

49



mentre ci fa toccare la nostra povertà umana, ci rafforza nella dimensione della fede e
della potenza della grazia di Dio.

L’impianto teologico della vita religiosa, nel momento in cui ce ne presenta lo stan¬
dard di perfezione, ci fa costatare anche la difficoltà di attuarla nella sua pienezza. Rima¬
ne sempre lo iato tra l'ideale e la sua attuazione. Esigere comunque che le comunità
religiose presentino l’ambiente ideale ove cioè non si debba tener conto delle inevitabili
fragilità delle persone che hanno abbracciato questa vocazione, vuol dire vivere fuori della
realtà e non saper accettare della Chiesa l’aspetto umano: la Chiesa è santa e peccatrice
insieme e quindi sempre bisognosa di perdono e di purificazione (cfr. LG, 8). In ogni co¬
munità si riscontrano pregi e difetti, si devono affrontare situazioni che fanno pesare le
proprie e le altrui povertà umane. E importante però che, nonostante questi lati negativi,
ci sia la volontà di superare le diverse forme di incomprensioni perseverando nella ri¬
conciliazione e confidando nella potenza di Dio che riscatta le debolezze e sana le ferite
con la sua grazia.

Il punto di partenza per imboccare la via che conduce alla comunione è la prospetti¬
va della fede, cioè la comunità religiosa deve confidare in tutte le difficoltà in "colui che
solo dà la forza”, esprimere una fede così viva per cui è certa che l’artefice e il perno
della vita consacrata è Dio; appoggiandosi a lui si può realizzare la pienezza della vita
comune.

La comunione non è opera dell’uomo, ma è dono di ^io: questo è il dato fondamenta¬
le di una visione di fede, che permette il superamento di qualsiasi ostacolo. La comunio¬
ne si può dinamicamente attuare. Quando Dio chiama alla vita di comunione, la dona
nel Cristo Salvatore e pertanto la fede ci assicura che la comunità religiosa è immersa
nella realtà salvifica. Siamo certo dei poveri peccatori, ma nella comunità che formiamo,
in forza della grazia di Dio, dimora la carità, la pace, il perdono e la gioia. Perché? Unica¬
mente per la presenza di Cristo nel tessuto dei nostri rapporti. Senza Cristo noi non po¬
tremmo comprendere e gustare la gioia della fraternità e aprirci alla donazione e alla
incondizionata condivisione, senza Cristo anche la frequente costatazione del dislivello
tra l'ideale che la Comunità proclama e ciò che di fatto essa realizza, ci porterebbe a una
perdita di fiducia nel valore dell’istituzione religiosa come tale. La Comunità deve tener
conto della potenza di Dio in Gesù Cristo e nello stesso tempo della debolezza dell’uomo.
E allora che essa proclama esistenzialmente il mistero della grazia, dono di Dio che fiori¬
sce nella povertà dell'uomo. Infatti secondo l’espressione paolina "la grazia basta, perché
la sua potenza si manifesta nella nostra debolezza" (2 Cor 12,9). Davanti a questa reali¬
stica osservazione, la comunione la dobbiamo chiedere nella preghiera in atteggiamento
di umiltà e di conversione essendo pienamente convinti che l’amore del Padre non cessa
di "concorrere al bene di coloro che lo amano e che egli ha chiamato secondo il suo dise¬
gno" (Rm 8,28) "e che mediante il suo Spirito, viene in soccorso della loro debolezza"
(Rm 8,26).

Nella prospettiva della fede la vita di comunità non viene compromessa di fronte al
valore inestimabile della comunione, ma viene ricreata dalla conversione. La comunità
religiosa è una comunità di riconciliazione. In fondo l’essenza della vita comunitaria con¬
siste nel vivere insieme in nome del Vangelo, accettando i fratelli così come il Signore
li dona e rimanendo loro uniti nonostante tutto. Bisogna mettere in conto la differenza
di età, le tensioni di tipo caratteriale, il divario tra una forte carica di entusiasmo degli
uni e la delusione degli altri, il peso della mediocrità, la problematicità delle opzioni ecc.
La fedeltà alla vocazione, il valore centrale della comunione devono spingere i religiosi
a rimanere solidali in qualsiasi situazione e a porre la riconciliazione pasquale al centro
di ogni sforzo per vivere il Vangelo in atteggiamento di apertura al perdono dei fratelli

50



e di revisione della propria vita. Solo con questo fondamentale spirito evangelico si è
capaci di riconsiderare le proprie scelte e i progetti alla luce del vero bene comune e delle
esigenze comunitarie per crescere nella vita di comunione. Dove ce la disponibilità a ri¬
vedere tutto in spirito di carità cresce il dialogo, la comunicazione interpersonale e la co¬
munità si costruisce insieme.

La carità è l’espressione dell’amore fraterno tradotto in quotidiani gesti efficaci di sal¬
vezza che crea comunione tra le persone. Per mezzo di essa la comunità si pone al servi¬
zio della persona: la accoglie, ne valorizza le doti, la matura nel servizio agli altri, nel
rispetto reciproco, nell’adempimento dei propri compiti, nella corresponsabilità, nel la¬
voro comune, nell’autentica e spirituale amicizia.

L'amicizia spirituale è molto importante ed è un punto di arrivo nella prassi della vita
religiosa agostiniana. Presupposto della comunione è il dialogo, l’incontro, la comunica¬
zione interpersonale. La vita comune, perché sia autentica, deve portare alla trasmissio¬
ne della ricchezza interiore dei valori. La varietà dei doni deve rifluire da un animo all’altro
come ordinaria trasmissione della ricchezza, interiore per una decisiva crescita di tutta
la comunità. L'amicizia tra confratelli è il fondamento della comunione. I primi amici so¬
no i fratelli della comunità con cui per vocazione sono chiamato a condividere la mia
vita. La vera amicizia spirituale sostiene gli uni gli altri nelle difficoltà e nella pratica della
correzione fraterna.

Quanto ho detto finora costituisce l’esemplificazione pratica di ciò che le Costituzioni
suggeriscono e cioè che il primo campo dell’apostolato è la Comunità, che la Comunità
stessa è oasi di fraternità e di pace, dialogo fraterno e ricerca comune di Dio.

Tutti gli altri aspetti che riguardano la comunione devono, per avere un giusto valo¬
re, contenere questa animazione di fondo, altrimenti rimangono collocati nel formalismo
delle strutture e ci sottomettono al peso della legge e non alla libertà dello spirito.

Criteri orientativi per la vita di comunione.
Alcune indicazioni che darò non sono frutto di una mia soggettiva valutazione o for¬

zata riflessione ad hoc per il lavoro affidatomi, ma conclusioni di uno studio approfondi¬
to che P. Griéger ha condotto e presentato nel suo volume: ”La Comunità religiosa,
comunione di persone”. I tentativi del citato studioso mirano, come egli stesso afferma
nell’introduzione, ad indicare il cammino per passare da una comunità-società a una
comunità-comunione.

Ecco quindi alcuni criteri che rendono possibile la comunione a tutti livelli.

L'unità nella pluralità. Questo è il criterio orientativo fondamentale. A tale riguar¬
do è molto calzante l’immagine paolina del corpo: "come in un solo corpo abbiamo mol¬
te membra e queste membra non hanno la medesima funzione, così anche noi, pur
essendo molti, siamo un solo corpo in Cristo e ciascuno per la sua parte siamo membra
gli uni degli altri" (Rm 12,4-5).

Secondo la logica dell’egoismo umano, la diversità è motivo di divisione. Secondo la logi¬
ca nello Spirito, invece, la diversità dei carismi e dei ministeri è motivo di ricchezza per tutti,
perché i diversi doni dati ad ognuno sono messi al servizio di tutti. Qui abbiamo il vero princi¬
pio teologico della varietà e della pluriformità nell’unità, cioè non tendenza ad affermare l’in¬
dividualismo, ma convergenza nel conferire ricchezza al progetto della vita comune.

Questo criterio fondamentale si articola in altri criteri: la partecipazione, la comple¬
mentarità, la sussidiarietà.

La partecipazione. Tutti devono essere coinvolti nei problemi della vita comunita-

51



ria, ognuno con le proprie qualità, tutti devono trovare spazio e aiuto per essere membra
vive, attive e responsabili per la realizzazione e la costruzione dell’ideale comunitario.

Le strutture di partecipazione al servizio della comunione devono orientare i membri
della comunità alla collaborazione, all'identificazione dei problemi, allo studio dei pro¬
getti e dei modi di applicazione delle decisioni. L’importante è riconoscere che la nostra
comunità è una comunità fraterna in cui tutti i membri vivono ed operano nell’ugua¬
glianza delle persone e nella gerarchia delle funzioni.

La complementarità. Nessuno può fare tutto, ognuno ha bisogno degli altri e ognu¬
no deve porsi al servizio degli altri. Per questo si esige che ognuno abbia il senso del
proprio limite, che non tenda a monopolizzare qualche aspetto della vita comunitaria,
che ognuno umilmente desideri l'apporto degli altri che viene ad integrare e completare
il proprio.

La corresponsabilità . E senza dubbio uno degli elementi importanti per il rinnova¬
mento comunitario. La corresponsabilità crea lo spirito di attivo interesse, di iniziativa
nel portare avanti i progetti, nel trovare la soluzione dei problemi, nel coordinare i diver¬
si settori di attività.

La corresponsabilità incoraggiata e stimolata attraverso l’attenzione ai diversi soggetti
crea la fiducia reciproca e rafforza Io spirito di comunione.

La sussidiarietà. L’azione comunitaria è azione responsabile di tutti, secondo la pro¬
pria parte.

Ogni persona deve vedere riconosciuto un proprio spazio, non per esigenze di auto¬
nomia, ma per esigenze di responsabilità. La sussidiarietà comporta un’azione responsa¬
bile a diversi livelli, e che non ci siano alcuni responsabili ed altri esecutori, ma che tutti
siano cooperatori e corresponsabili.

Questi criteri per una vita di comunione presuppongono, e nello stesso tempo favori¬
scono, la crescita di una comunità di persone mature, libere e responsabili: una comuni¬
tà nella quale ci sia spazio e aiuto per la crescita di tutti fino alla piena maturità di Cristo.

La programmazione. Essa è un altro elemento importante per salvaguardare le esi¬
genze della vita comunitaria è, in sede di capitolo locale, la prima cosa da tener presente
nella programmazione delle attività interne ed esterne è la priorità assoluta della vita co¬
mune. Se si scompensa il ritmo ordinato degli atti comunitari, si corre il rischio di lacera¬
re la comunione stessa.

La proiezione nelle attività pastorali e negli altri campi deve avere una ordinata pro¬
mozione che parte dal cuore stesso della comunità contro le spinte dell’individualismo
e della disgregazione. Ogni attività deve perciò partire da un'esplicita scelta comunitaria
per avere un effetto positivo, sia come proiezione missionaria della comunità stessa, sia
come elemento di ulteriore ricchezza che riconfluisce al momento giusto con grande pro¬
fitto nella vita interna della comunità.

Giacché si è accennato al Capitolo locale, nello spirito delle Costituzioni, bisogna va¬
lutarne l’importanza in funzione della crescita nella vita della comunione. A questo pro¬
posito mi attengo ad alcune piste di riflessione che sono emerse nell’Assemblea Generale
CISM tenuta a Collevalenza nel novembre 1987.

II Capitolo è la sede naturale del dialogo comunitario, è l’occasione dell'impostazione
pedagogica per camminare e progredire nella via della comunione, è il momento di veri¬
fica globale di come si vive l’esperienza della vita fraterna nei suoi .molteplici aspetti. In
questa ottica riveste un’importanza del tutto particolare il capitolo del rinnovamento che
dovrebbe quindi essere rivalutato adeguatamente.

52



Il Capitolo locale è anche la sede privilegiata della crescita culturale in senso lato: ri¬
scoperta delle motivazioni più profonde della nostra vocazione, momento forte della vita
comunitaria, rinvigorimento del fervore che preserva dall’affievolimento dell’ideale, con¬
fronto e incontro con il frutto delle esperienze e dell’impegno dei confratelli, occasione
di formazione permanente alla vita di comunione.

Dovrei a questo punto parlare del ruolo della celebrazione eucaristica che costruisce
ed esprime la comunità, ma non mi è possibile per l’ampiezza del tema, che lascio all’ap¬
profondimento individuale e all’eventuale confronto in sede di Capitolo.

E bene affrontare ora il tema della comunione nella vita all’interno dei Commissariati
e nel rapporto con l’Ordine.

Penso che il discorso sia in gran parte riconducibile a quello che ho fatto riguardo
alla comunione nella comunità locale, ampliando il quadro di riferimento ai religiosi e
alla altre comunità del Commissariato, alle relazioni con gli altri Commissariati e con l’au¬
torità centrale.

Il respiro della dimensione ecclesiale di una comunità religiosa deve certamente per¬
mettere di uscire da una visione troppo ristretta della comunità locale per svariare in uno
spazio più ampio in analogia alla cattolicità della Chiesa. La comunione per essere tale,
si deve dilatare a tutto l’organismo dell’Ordine.

La comunione nella Chiesa è organica: ogni parte si salda con il tutto, così anche nel¬
l’Ordine si deve mirare alla comunione organica. La comunità commissariale, proprio
in riferimento all’intera famiglia religiosa, deve maturare nel cammino di identificazione
col carisma proprio dell’Istituto ed in un cammino comunionale ”ad intra” e “ad extra”.

In questa ottica si avverte la necessità di non rimanere fermi all’esplicitazione di prin¬
cipi teorici, ma di applicarli concretamente attraverso iniziative, che partano dall’anima¬
zione del superiore maggiore e dalla risposta di ogni singola Comunità che accoglie e
valorizza ogni occasione nella direzione della comunione. Gli incontri periodici, le gior¬
nate di ritiro e di studio, i momenti di fraternità costituiscono una scuola di comunione,
non solo sono momenti recettivi di precise indicazioni, ma momenti di scambio, di co¬
municazione di esperienze, di valutazione di fatti, di chiarificazioni riguardanti i vari aspetti
della vita delle comunità. Questi momenti programmati permettono alla comunità com¬
missariale di essere anche visibilmente “Comunione di comunità”.

In questo modo si creano i momenti preziosi, perché è proprio attraverso questi mo¬
menti di comunione che viene procurata, attraverso ogni singola mediazione comunita¬
ria, una crescita lenta ma omogenea a tutta la Comunità commissariale.

Attraverso questi spazi di comunione effettiva si stimola la collaborazione responsa¬
bile nella Comunità commissariale, si potenziano la programmazione e il coordinamento
delle attività, si ampliano la conoscenza reciproca e la collaborazione tra confratelli di
una stessa comunità e tra le comunità locali.

Incrementando tali iniziative ci si apre alla solidarietà, sia a livello di scambio di espe¬
rienze sia a livello di mezzi economici, per dare equilibrio e forze alle opere, per superare
insieme le difficoltà di vario genere ed essere espressione e segno efficace di comunione.

Importante è anche il lavoro di animazione del Superiore Maggiore, che diventa fe¬
condo nella misura in cui si fa paziente tessitore di comunione. Se è compito del superio¬
re locale nella propria comunità promuovere la comunione con impegno e in maniera
continuativa e nella dimensione del quotidiano aiutando a superare le inevitabili tensio¬
ni, spetta anche al Superiore Maggiore, nei momenti della sua presenza, in particolare
nelle visite alle comunità, compiere questa missione.

Le visite non devono essere intese in un'ottica ispettiva ma comunionale: è un “vive

53



re con” i religiosi della comunità, è un “vivere con” la comunità i momenti della preghie¬
ra, ma è anche un "vivere con” la comunità i momenti del raduno comunitario in cui
vengono fatti emergere nelle loro luci e nelle loro ombre i singoli aspetti della vita nei
gesti che esprimono la consacrazione, la comunione, la missione. Con la sua presenza
frequente il Superiore Maggiore diventa tessitore di comunione fra la singola comunità
e le altre comunità nell'ambito della sua giurisdizione agevolando la conoscenza, l’infor¬
mazione, la comunicazione, la disponibilità all’aiuto e alla collaborazione da parte di tut¬
te le comunità. La comunione si allarga alla vita dell'Ordine, al rapporto con l'autorità
centrale, perché ciò lo esige la vitalità stessa dell’Istituto.

Ci sono accenni nelle Costituzioni, ma ci sono impellenti urgenze a livello di coscien¬
za della stessa vita religiosa. Non si può staccare il corpo dal capo, non ha senso rintanar¬
si nella struttura intermedia provocando lo scollamento dal servizio di comunione che
si richiede a livello più generale con i vertici del governo centrale.

Lo stesso principio di comunione con l’autorità gerarchica nella Chiesa diventa il mo¬
dello del rapporto tra le varie comunità commissariali e la Curia Generalizia. Questa deve
essere messa nella possibilità di esprimere una forte animazione di tutta la comunità del¬
l’Ordine e nella concreta possibilità di trovare le soluzioni più adatte per adempiere que¬
sta missione e promuovere il bene di tutto l’Ordine: la comunione ha una duplice direzione,
che parte dal cuore dell’Ordine e dalla periferia ritorna al suo centro naturale.

Ecco allora l'apertura senza pregiudizi per concorrere con lealtà a mantenere lo spiri¬
to di autentica comunione, a favorire le iniziative per provvedere alle necessità priorita¬
rie di tutto l’Ordine. Di fronte all’intera compagine della famiglia religiosa, le strutture
intermedie, come i Commissariati, costituiscono delle realtà che si sentono e si mettono
al suo servizio.

Alla luce di quanto ho ricordato, spetta al lavoro dei Padri Capitolari e al contributo
di tutti riflettere sulla situazione di fatto e dare concrete indicazioni per attuare con impe¬
gno e fedeltà il cammino che agevoli la crescita di questa comunione.

P. Luigi Pingelli, OAD

«La sposa stessa dice infatti: Mi ha introdotta il re nel¬
la sua stanza. Questo è il segreto di tale stanza. Ma voi
che non siete a! di fuori di questa stanza, ascoltate ciò
che siete e, se amate insieme a quella, parlate in uno
con quella; ma voi amate con quella, se siete in quella.
Parlate tutti, eppure deve parlare una sola, perché Pu¬
nita dice: Dimmi, o delizia dell’anima mia... Amate que¬
sta Chiesa, perseverate in tale Chiesa, siate tale Chiesa;
amate il Pastore buono, Puomo così bello che non in¬
ganna alcuno, che desidera nessuno perisca. Pregate an¬
che per le pecore disperse: vengano anch’esse,
riconoscano aneli 'esse, amino anch'esse perché si fac¬
cia un solo gregge e un solo pastore».

(Disc. 138,7.10)

54



Silvano Pinato, RCJ *

PASTORALE DELLE VOCAZIONI
PIANO DI LAVORO E NUOVE PROSPETTIVE-^

Premesse

COSA SI INTENDE PER VOCAZIONE

Per parlare di vocazioni e di pastorale vocazionale è necessario partire dalla chiarifi¬
cazione dei termini e degli ambiti nei quali si vuole soffermare l'attenzione per non ri¬
schiare la genericità. Cercherò perciò prima di definire cosa s’intende per vocazione e
per pastorale vocazionale, per poi passare più direttamente alle condizioni in cui oggi
opera e alle azioni pastorali atte a promuovere le vocazioni.

LA VOCAZIONE
Il termine "vocazione", "chiamata" è usato nella Sacra Scrittura per indicare un’azio¬

ne di Dio con la quale sceglie un uomo o una donna per una missione specifica per salva¬
re o liberare il suo popolo. Non abbiamo certo il tempo di analizzare le varie vocazioni
bibliche, ma vorrei qui solo indicare alcune caratteristiche che si ripetono con costanza
in quasi tutte le vocazioni narrate dalla Bibbia.

Dalla parte di Dio:
— assoluta gratuità dell’intervento di Dio;
— assoluta trascendenza nei confronti delle limitazioni di tipo antropologico, sociale o
religioso;— la chiamata come intimo evento e dialogo tra Dio-mistero e l’uomo-mistero.

Dalla parte dell’uomo:
— chiamata inaspettata e incalcolabile che genera sorpresa;
— non si trovano pronti o adatti;
— nessuna attitudine naturale è richiesta prima;— il sì apre la via all'azione di Dio per la salvezza del suo popolo.

* L'Autore dell’articolo, rogazionista, è esperto nella pastorale vocazionale. Pubblicista e membro
dell'ufficio vocazioni C1SM.

55



Oltre che azione di Dio, la vocazione è risposta libera e fattiva dell’uomo al progetto
di Dio che man mano si svela. Anche qui possiamo indicare alcune caratteristiche abba¬
stanza comuni:
— Dialettica tra l’attenzione di Dio, che chiama, e del chiamato, con le sue esigenze, sto¬
ria e realtà.— La vocazione va collocata all’interno della costellazione di una personalità umana e
non fuori o contro di essa.
— La vocazione tra autorealizzazione ed evento-incontro con Dio perennemente Creato¬
re e Padre.
— La vocazione come risposta integrata ai bisogni profondi di qualità di vita: «Diventa,
o uomo, quello che sei!» (Sant’Agostino).

L’essere chiamato è perciò una caratteristica primaria dell’uomo. È chiamato alla vita
dall’amore dei genitori, è chiamato dal creato ad essere il suo attivo custode, è chiamato
ad entrare in relazione-comunione con i fratelli, è chiamato alla conoscenza della verità
incontrando Dio ed entrando a far parte del suo Popolo Santo.

L'uomo è da sempre chiamato ad uscire da sé verso orizzonti sempre nuovi. L’invito
di Dio al Padre Abramo risuona ancora: «Esci dalla tua terra e va' verso il luogo che io
ti indicherò» (Gen. 12,1).

La vocazione pertanto non è un momento isolato e definitivo della vita, ma è un dia¬
logo costante con Dio, con i fratelli e con il mondo, è una costante crescita di tutta la
persona verso la "piena maturità di Cristo’’. La vocazione non è neppure un progetto di
Dio che ci viene caricato sulle spalle, ma un disegno di amore da elaborare quotidiana¬
mente e da portare a compimento insieme.

IL DIALOGO VOCAZIONALE
Nella dinamica della chiamata-ascolto-risposta, che formano i passi dell’itinerario vo¬

cazionale possiamo distinguere, una chiamata universale a tutti gli uomini ad entrare in
dialogo con Dio e a partecipare all’opera redentrice del Figlio suo. «L’aspetto più sublime
della dignità dell’uomo consiste nella sua vocazione alla comunione con Dio. Fin dal suo
nascere l’uomo è invitato al dialogo con Dio» (GS 19).

Luogo, strumento e voce di questo dialogo è Cristo Gesù. In lui l’uomo e Dio trovano
la possibilità di incontrarsi ed entrare in comunione. Cristo ha voluto conservare nei se¬
coli questa possibilità di dialogo profondo e totale per mezzo della Chiesa, suo Corpo mi¬
stico "vivente". La Chiesa ha così nel suo intimo essere un dinamismo vocazionale:— ha in sé il mistero del Padre che chiama tutti a santificare il suo nome;
— vive il mistero del Figlio che dal Padre è chiamato e inviato ad annunziare a tutti il
Vangelo della salvezza;
— è depositaria del mistero dello Spirito Santo che consacra tutto e tutti alla continuità
della missione di Cristo.

La Chiesa è il vero Corpo di Cristo tutto "chiamato e inviato’’. In questo Corpo vivente
e santo ciascuno è chiamato a realizzarsi a misura della fede e del dono ricevuto, e secon¬
do un suo particolare modo.

La vocazione divina così chiamata personale rivolta alla coscienza più profonda della
persona, le fa comprendere che è eletta da Dio per una missione e che il suo creatore
attende da lei una risposta cosciente e liberamente obbediente. Così è avvenuto per Abramo
(Gen 12, Iss), per Mosè (Es 3,10.16) per Isaia (Is 6,9) e così è per tutti coloro che si sono
posti in ascolto di Dio e hanno risposto con un sì generoso alla sua parola.

La vocazione si inserisce nel mistero della divina Provvidenza ed è segno della cura

56



che Dio ha, perché ogni sua creatura raggiunga il suo fine e la sua piena realizzazione.

Linee comuni di questa vocazione sono:— la chiamata ad incontrare Dio come Padre (Mt 6,9-13; 25-34);— la chiamata ad incontrare Cristo come unico salvatore (Gv 15,1-6; 6,54-59: San Paolo
un po’ da per tutto);
— la chiamata ad incontrare la Chiesa come "madre e maestra" nella preghiera, nei sa¬
cramenti e nella partecipazione alla sua carità;— la missione di andare verso i fratelli con la carità e il Vangelo di Cristo.

Dentro queste fondamentali componenti della vocazione si collocano tutte le chiama¬
te particolari. Senza anche una sola di queste componenti non ci può essere un autentico
cammino vocazionale.

La vocazione però non è mai generale, ma è sempre particolare e personale. Dio chia¬
ma a sviluppare la vita di fede e a raggiungere la perfezione della carità per vie diverse
(cf 1 Cor. 7,7). Abbiamo chi è chiamato a realizzare il disegno di Dio, inserito nell’ordine
naturale del creato, unendosi indissolubilmente con il proprio compagno/a, per il com¬
pletamento di sé e per la continuità della specie umana, con la Vita Matrimoniale. E c’è
chi è chiamato a far vivere i germi di eternità, portati da Cristo, con la Vita Verginale,
per sottolineare il primato di Dio e la pienezza della carità. Altri ancora, per libera elezio¬
ne di Dio, sono chiamati al Ministero Ordinato per rendere sacramentalmente presente
il Cristo Salvatore e dare unità alla sua Chiesa intorno all’unico Spirito e all’unica grazia.

Queste vie poi sono percorse da ciascuno con una originalità propria, secondo i doni
di natura e di grazia che hanno ricevuto.

LA PASTORALE VOCAZIONALE

La pastorale vocazionale si colloca in questo dialogo esistenziale-vocazionale per fa¬
vorire l’ascolto della chiamata di Dio e renderne più libera e generosa la risposta. Questo
cammino vocazionale sia delle comunità cristiane che dei singoli fedeli è fatto per mezzo
della pastorale generale della Chiesa, con la quale si tende a far sì che tutti possano ri¬
spondere alla chiamata universale alla fede e alla santità. L'annuncio del Vangelo, la pre¬
ghiera, i sacramenti formano il fondamento e la base per ogni itinerario vocazionale. La
Pastorale Vocazionale è chiamata ad inserirsi, senza sovrapporsi, nella pastorale ordina¬
ria, mettendo in atto una attenzione particolare a quegli elementi che danno alla propo¬
sta cristiana pienezza di significato e concretezza di vita. Nell’itinerario dell’uomo verso
Dio e di Dio verso l’uomo, la Pastorale Vocazionale si inserisce in profondità e ne diventa
l’anima. Una azione pastorale che non ha finalità vocazionali non può chiamarsi tale.
Sarebbe come un cercare compromessi, un mettere il silenziatore alla Parola di Dio, non
farla risuonare, coprirla con la sordina per impedire la sua piena risonanza.

L’azione della P.V. si colloca negli itinerari ordinari là dove viene educata e formata
la vita di fede dei cristiani per spingere gli operatori pastorali a non sottovalutare l'impor¬
tanza del coinvolgimento e della educazione alla responsabilità nel servizio del Regno
di Dio.

Se ci si orienta in questo senso si potranno superare i limiti dell’occasionalità e fram¬
mentarietà di cui è spesso malata la P.V. nelle comunità ecclesiali particolari, e incammi¬
narsi verso quella "scelta pedagogica”, che sa offrire itinerari di fede autentici, che
conducono alla scoperta della Chiesa come “Sacramento di Cristo Salvatore”, e promuo¬
vono la conoscenza e la valorizzazione di ogni cristiano, come chiamato a raggiungere
la piena statura in Cristo, secondo i doni vocazionali e missionari ricevuti.

57



L’animazione vocazionale principalmente si fa presente, con spirito di serena e labo¬
riosa complementarietà, nella pastorale dei ragazzi e dei giovani. Qui in particolare la
dimensione vocazionale non potrà mai essere sottintesa, ma dovrà essere esplicitata da
attenzioni, conoscenze e sottolineature, esperienze di vita e di dedizione. In particolare
i Sacerdoti e i Religiosi sono chiamati a portare in quest’azione pastorale tutta la loro gioiosa
testimonianza di avere Cristo e la sua infinita carità al centro della loro vita; di considera¬
re Cristo, unico modello, in contestazione con tutti i modelli puramente umani che cir¬
condano i nostri giovani. Ai Sacerdoti è affidato l’impegno di rispondere alla rinnovata
sensibilità verso i valori dell’interiorità, ridando dignità culturale alla spiritualità. Spetta
ancora a loro farsi animatori di una missionarietà che non ha confini e che promuove
il Regno di Dio in mezzo agli uomini.

Certo esistono difficoltà di comprensione e di ordine pastorale nella comprensione
del ministero sacerdotale e spesso sono tante e così forti da sembrare insormontabili, ma
forse le difficoltà più vere, anche se meno avvertite, sono quelle di ordine culturale e
la debole coscienza della dignità e grandezza della propria vocazione al Santo Ministero.

Parte I

PROSPETTIVE ED INDIRIZZI
DELLA PASTORALE VOCAZIONALE DEI RELIGIOSI

Gli sviluppi della teologia conciliare sulla vita religiosa e le mutate condizioni storico¬
sociali hanno condotto i religiosi a trasformare non poche strutture e tradizioni consoli¬
date ed hanno profondamente inciso sul vissuto della vita religiosa e sulla sua proposta
vocazionale. Dopo un tempo di cambiamenti e ricerche di novità, i religiosi stanno vi¬
vendo un momento di assestamento. Oggi, nella maggior parte dei casi, è stato chiarito
il carisma apostolico dell’Istituto, ce una rinnovata coscienza ed esigenza di comunione
e partecipazione; ma il calo delle vocazioni è un dato certo. Gli ingressi in noviziato e
la perseveranza nei primi anni della formazione si sono stabilizzati in basso quasi ovun¬
que, anche se con intensità diversa nei vari istituti. Questa constatazione non autorizza
ad ipotizzare per il prossimo futuro una ripresa vocazionale. «Il tipo di famiglia caratteriz¬
zato anche dalla denatalità e dalla scarsa abitudine a coltivare l’oblatività, la società at¬
tuale che non favorisce la stima per alcuni valori nobili, la riorganizzazione, spesso a
maglie strettissime, della pastorale vocazionale diocesana, la debole capacità d’attrazione
esercitata da alcune attività tradizionali della vita religiosa, fanno pensare che un conte¬
nimento della situazione attuale sarebbe già un obiettivo soddisfacente».

«Il tipo di giovane che si affaccia alla vita religiosa ha bisogno inoltre di un lungo tiro¬
cinio per una maturazione personale che Io renda atto ad inserirsi in strutture che richie¬
dono professionalità, perseveranza nell’impegno, fedeltà, disponibilità ad accettare uno
specifico intinerario formativo. Da notare poi che non sempre la pastorale vocazionale
e la formazione tradizionale sanno cogliere le risorse del giovane d’oggi, risorse velate
da un atteggiamento di non sempre piena docilità».

«Tutto ciò preoccupa non poco i responsabili della vita religiosa. Se in questi anni
si sono potute portare avanti molte delle attività del passato, ciò è stato possibile anche
per la resistenza e il prolungamento nell'attività di religiosi non più giovanissimi. Il ridi¬
mensionamento delle opere è stato iniziato, ma il grosso lo si può prevedere nei prossimi
10-15 anni, quando gli attuali 60-70enni saranno costretti a ritirarsi».

«Bisogna dire che oggi in alcuni istituti si è più sereni e pacati nel giudicare la situa-

58



zione e meno affannati nel pensare al futuro. E ciò non solo per rassegnazione di fronte
all’ineluttabile, ma anche per l’emergere di possibili soluzioni alternative» (P. Cabra).

Si tratta di guardare in faccia alla realtà, senza paure irrazionali o pericolose fughe,
e rivedere umilmente itinerari, metodi, tempi che investono in modo coordinato e se¬
quenziale la pastorale vocazionale e la formazione dei candidati alla vita religiosa. La ri¬
flessione e la ricerca degli animatori vocazionali si è così prevalentemente rivolta alla
capacità della vita religiosa di mostrare e annunciare i valori di vita e apostolato che il
Signore ha donato e ai metodi pedagogico-spirituali per raggiungere con migliore fortuna
il mondo giovanile.

Il problema degli “abbandoni”
Questa prospettiva appare ancor più importante se si considera un problema che an¬

gustia più di qualche Istituto religioso: quello degli abbandoni nei primi anni di vita apo¬
stolica. Sembra che i giovani religiosi siane incapaci a vivere la loro consacrazione nel
contesto della vita quotidiana di impegno apostolico; troppe volte sentono in modo dram¬
matico la difficoltà a coniugare la realtà apostolica dentro le strutture e gli ideali carisma¬
tici e missionari sui quali hanno fondato la loro vita. Così alle prime difficoltà o contrasti,
crollano e abbandonano. Se guardiamo le percentuali riportate dalla rivista "Testimoni”
nel numero del 30 ottobre 1992, ce da restare veramente impressionati: nel 1989 ben
405 religiosi, pari ad uno ogni 36 1 ordinati, hanno abbandonato la vita religiosa. La col¬
pa il più delle volte viene data (sono parole del card. Pio Laghi, prefetto della Congrega¬
zione per l'educazione cattolica e i seminari) alla «mancanza di discernimento vocazionale
e di formazione».

Certamente i problemi e le cause, che sono al fondo di questi abbandoni, sono più
complesse, ma certamente non si può negare che sia necessario fondare più fortemente
nel cuore e nella vita dei giovani le motivazioni che guidano la loro scelta vocazionale
e la loro formazione. Una sana formazione umana e una forte vita spirituale sono essen¬
ziali alla buona riuscita di un giovane religioso, ma è altrettanto importante dare ai giova¬
ni una identità chiara e formarli agli ideali "apostolici” propri dell’Istituto, da portare avanti
come "comunità”, nel rispetto dei tempi e dei ritmi della pazienza di Dio e della storia
dell'uomo.

Alla luce della “Nuova Evangelizzazione”
Tema ricorrente che oggi investe ed illumina le prospettive del rinnovamento aposto¬

lico di molte famiglie religiose è la "Nuova Evangelizzazione". Nella recente lettera ai reli¬
giosi e alle religiose dell’America Latina il papa Giovanni Paolo II riassume in questi termini
la loro partecipazione alla nuova evangelizazione: «mettersi al servizio del Regno a parti¬
re da una profonda esperienza di Dio, con Io spirito dei fondatori, in stretta collaborazio¬
ne con i sacerdoti e i laici». E questa una sfida che può dare energia nuova alla pastorale
vocazionale e orizzonti veri e affascinanti alla formazione. Si tratta di sottomettersi radi¬
calmente all’azione dello Spirito Santo che investe popoli, società e storia per farsi stru¬
menti docili e coerenti con i doni carismatici ricevuti, per dare nuovo splendore al Regno
di Dio tra gli uomini.

Per questo è necessario mettere in chiaro fin dall’inizio del cammino verso la vita reli¬
giosa gli orizzonti di fede e di vita che guidano ciascun Istituto, secondo la sua natura,
le sue tradizioni, il suo carisma. La genericità è uno dei pericoli più subdoli che minano
la crescita del senso di appartenenza e lasciano crepe vistose nelle prospettive vocaziona¬
li. In particolare oggi, tempo in cui troppo spesso i religiosi sono chiamati a compiti di
supplenza pastorale, non è sempre facile fare chiarezza nella mente dei giovani.

59



La vita religiosa attualmente vive la tensione a coniugare ispirazione originaria e atte¬
se della Chiesa e dell'umanità. Si nota infatti che, pur facendosi dono in molteplici forme
e con generoso dispendio di forze, per il venir meno di personale ed il contemporaneo
accrescimento della complessità degli impegni, la vita religiosa non appare preparata ad
aprirsi per uno scambio di doni libero e fecondo con la Chiesa particolare. Sovente infatti
il dono di sé, che il religioso vive nel compito affidatogli, non manifesta la sua intima
appartenenza ad una comunità dalla quale trae energie per vivere autenticamente il cari¬
sma dell’Istituto. Tale "personalizzazione" del dono di sé sembra appannare la testimo¬
nianza carismatica della comunità, rendendo piu diffìcile la comunicazione con il mondo
dei giovani e persino con i vescovi che, talvolta, possono essere indotti a guardare più
al servizio reso individualmente che al “segno luminoso” del carisma presente nella loro
Chiesa.

Nella comunione dei doni dello Spirito che è la Chiesa, non è chiara, e per conse¬
guenza è bisognosa di approfondimento dottrinale e di esplicitazione nei rapporti, la rela¬
zione tra vita religiosa e presbiterato, un’ambiguità teologica di fondo che genera
conseguenze individualistiche nei giovani, i quali vedono il presbiterato come la meta
della loro vocazione, e possono essere indotti ad avere poca stima dei religiosi non pre¬
sbiteri, quasi fossero di qualità inferiore.

Nonostante queste e altre difficoltà, i religiosi sono chiamati in causa direttamente
dalla Chiesa quali operatori di frontiera della “nuova evangelizzazione". In particolare
alcuni ultimi documenti danno indicazioni precise per la vita, l’apostolato e la pastorale
vocazionale dei religiosi.

Assemblea dei Vescovi Europei (Roma 1991)
L’assemblea dei vescovi europei, che si è riunita a Roma dal 28 novembre al 14 di¬

cembre 1991 , ha messo a fuoco molto bene il ruolo dei religiosi nella nuova evangelizza¬
zione. Questa, intesa come rinnovamento della comunità cristiana da parte dello Spirito
Santo per renderla idonea alla sua missione nel mondo, segna anche la responsabilità
della vita religiosa in questo progetto che coinvolge la Chiesa di oggi nel suo insieme.

«I religiosi, a cui si deve in gran parte la prima evangelizzazione del continente, e le
loro comunità potranno offrire a tutta l’Europa la testimonianza vitale del radicalismo
evangelico, se diventerà ancora più intenso il loro appello a ciò che è essenziale nella
vita consacrata. Essi potranno sostenere con particolare efficacia molte opere educative
e di animazione di diverse associazioni» (DC 5).

Il P. Kolvenbach, superiore generale dei Gesuiti, nel suo intervento ha sottolineato
con forza le due sfide principali che sono davanti alla vita religiosa nella nuova evange¬
lizzazione dell'Europa:
1) vivere la radicalità evangelica e il testimoniare che la secolarizzazione può essere «tra¬
sfigurata e offerta» al Signore solo con lo spirito delle Beatitudini e dei consigli evangelici;
2) mostrarsi «esperti di comunione» con la loro vita e l’apostolato esercitato in comune,
la loro internazionalità, l’orizzonte universale della loro missione, e guidare l’Europa a
rivivere le diversità nell'unità.

La pastorale vocazionale dei religiosi italiani, oltre che alla collaborazione tra le pro¬
vince italiane, sta sperimentando anche l'esperienza di una pastorale giovanile vocazio¬
nale in dimensione Europea, con meeting vocazionali e altri momenti di incontro tra
giovani delle diverse nazioni dell’Europa sia dell'ovest che dell’est. L’obiettivo primario
è quello di «radicare nelle persone l'esperienza dell’amore di Dio trasmessa dalla sua Pa¬
rola e vissuta nella comunione fraterna» così che si sviluppi «in loro la disponibilità e
la capacità di accogliere tutte le esigenze del messaggio di Cristo» (ib.). Ma l'efficacia di

60



tutto questo servizio vocazionale dipende direttamente dall'immagine culturale, spiritua¬
le e carismatica che singolarmente e comunitariamente i religiosi danno. Il documento
conclusivo lo ricorda con estrema chiarezza: «Affinché gli europei del nostro tempo, che
danno valore soprattutto a ciò che si vede e si può toccare con mano, possano accogliere
il Vangelo, è necessario che la testimonianza dei singoli e delle comunità li accompagni
di continuo e li confermi con l'annuncio della parola di Dio, manifestandone tutta la veri¬
tà e la forza divina. Questa testimonianza deve trarre la propria efficacia dalla santità del¬
la vita, rendendo visibile nell'esistenza quel mistero di comunione con Dio e fra gli uomini
che la Chiesa celebra nell’Eucaristia. Di grandissima importanza è la testimonianza della
diaconia della Chiesa, ossia della carità, verso tutti, ma specialmente verso coloro che
sia materialmente che spiritualmente sono dei bisognosi» (ib.).

Assemblea dei Vescovi Latino-americani (S. Domingo 1992)

Il fatto che le vocazioni sacerdotali e religiose siano in aumento non ha fatto dimenti¬
care ai vescovi latino-americani la necessità di verificare e programmare la pastorale vo¬
cazionale. In particolare ad essa vengono dedicati i nn. 79, 80, 81 e 82 del documento
conclusivo. I problemi della vita consacrata sono affrontati, poi, dal n. 85 al n. 93.

I vescovi puntano ad organizzare la pastorale vocazionale delle comunità cristiane
latino-americane attorno ad alcune linee portanti che possiamo così sintetizzare:— inserire la pastorale vocazionale nella pastorale organica delle diocesi, in stretto lega¬
me con la pastorale familiare e quella giovanile;— preparare operatori e trovare risorse per questo settore pastorale; sostenere l’impegno
dei laici nella promozione di vocazioni consacrate; fondare la pastorale vocazionale sulla
preghiera, la frequenza ai sacramenti, sulla devozione mariana, sulla direzione spirituale
e su un impegno missionario concreto;
— incentivare le vocazioni che provengono da tutte le culture presenti nelle Chiese parti¬
colari.

Alla vita religiosa il santo Padre, nel discorso fatto loro a Santo Domingo, affida la
testimonianza di «essere sempre evangelizzatrice affinché quanti hanno bisogno della lu¬
ce della fede accolgano con gioia la parola di salvezza; affinché i poveri e i più dimentica¬
ti sentano la vicinanza della solidarietà fraterna; affinché gli emarginati e gli abbandonati
percepiscano l'amore di Cristo; affinché coloro che non hanno voce si sentano ascoltati;
affinché coloro che sono trattati ingiustamente trovino difesa e aiuto».

Questi orizzonti di vita e di impegno apostolico sono alla base della pastorale voca¬
zionale dei religiosi latino-americani. II difficile rinnovamento della vita comunitaria, il
ritorno alle «fonti e alla primitiva ispirazione degli Istituti» hanno ricevuto in dono dai
poveri e dagli ultimi con i quali si è fatta comunione, energie nuove e maggiore chiarez¬
za, al di là degli inevitabili squilibri e sbandamenti.

Sono esemplari le «linee pastorali» che il documento conclusivo dell’assemblea pone
al n. 92. «Questa IV Conferenza segnala i seguenti impegni e linee d’azione pastorale in
riferimento alla vita consacrata:— riconoscere la vita consacrata come dono per le nostre chiese particolari;— incentivare la vocazione alla santità nelle religiose e nei religiosi, valorizzando la loro
vita attraverso la loro stessa esistenza e testimonianza. Per questo vogliamo rispettare
e incentivare la fedeltà ad ogni carisma di fondazione come contributo alla Chiesa;
— dialogare nelle commissioni miste e negli altri organismi previsti nel documento della
santa sede “Mutuae relationes" per rispondere alle varie tensioni e ai vari conflitti a parti¬
re dalla comunione ecclesiale. Vogliamo che nei nostri seminari si incoraggi la conoscen¬

ti



za della teologia della vita religiosa e che, nelle case di formazione dei religiosi, si dia
particolare importanza alla teologia della chiesa particolare presieduta dal vescovo e, ol¬
tre a ciò, si offra una conoscenza della spiritualità specifica del sacerdote diocesano;
— vogliamo incoraggiare le iniziative dei superiori generali in favore di una formazione

iniziale e permanente e di un accompagnamento spirituale dei religiosi e delle religiose,
affinché questi possano rispondere alle sfide della nuova evangelizzazione. Cercheremo
di promuovere uno spirito missionario che risvegli nei religiosi l'anelito di servire di più
al di là "delle nostre frontiere";— appoggiare e assumere l’esistenza e la presenza missionaria dei religiosi nella chiesa
particolare, soprattutto quando la loro opzione per i poveri li conduce in prima linea,
in situazioni di maggiore difficoltà o d’inserimento più impegnato» (DC. 92).

Lineamenta per il Sinodo 1994
II 1992 ha segnato anche l'avvio della preparazione del Sinodo dei Vescovi, previsto

per il 1994, su "La vita consacrata e la sua missione nella chiesa e nel mondo". I Linea-
menta non dimenticano l’importanza e i problemi della pastorale delle vocazioni.

«Se il futuro della comunità dipende dal rinnovamento e dall’adeguata formazione
dei loro membri, la vitalità della vita consacrata dipende oggi dalla promozione vocazio¬
nale, accompagnata dalla preghiera al Padrone della messe e datore di ogni vocazione,
e dalla formazione iniziale e permanente, a livello teologico, morale, spirituale» (32).

La frase “vitalità della vita consacrata" mi sembra racchiuda tutta l’importanza della
pastorale vocazionale ed anche le linee fondamentali della sua azione. La pastorale voca¬
zionale è chiamata a partire da una coscienza più lucida dei fondamenti evangelici e teo¬
logici della vita consacrata, a radicarsi nella vita di preghiera e di carità delle comunità,
ad annunciare con chiarezza e in modo comprensibile l’aspetto carismatico della vita e
delle opere del proprio Istituto.

In questa prospettiva la pastorale delle vocazioni ha una duplice funzione: favorire
la crescita nella identità carismatica e nella capacità di proposta di tutti i confratelli e delle
singole comunità e nello stesso tempo portare l’annuncio, la proposta e l’accompagna¬
mento vocazionale dentro gli itinerari di fede e di carità delle comunità cristiane partico¬
lari. Davvero la vitalità di un Istituto religioso si traduce in vitalità della pastorale
vocazionale e una pastorale vocazionale vivace e completa diventa sorgente di nuova
giovinezza e vita per gli Istituti.

Quando la pastorale vocazionale si rivolge all’interno dell’Istituto, diventa azione di
verifica, approfondimento e formazione permanente. Si tratta di vincere i sintomi di di¬
sorientamento che colpiscono singoli religiosi o anche intere comunità, di riparare le cre¬
pe che l’individualismo e il secolarismo hanno aperto nel cuore e nella vita di non pochi
religiosi, di educare ad una rinnovata coscienza di relazioni costruttive e chiare con i ve¬
scovi e i sacerdoti, e infine, di fare nuova cultura di "consacrazione" presso tutto il popo¬
lo di Dio, curandoThe nessuno tralasci l’impegno indeclinabile di vivere davanti a Dio
la propria chiamata e consacrazione, e la responsabilità, altrettanto personale e indecli¬
nabile, dell’annuncio della propria vocazione.

Quando si volge verso la comunità cristiana, la pastorale vocazionale porta in essa
l’esperienza e la testimonianza di una accresciuta conoscenza della teologia della chiesa
locale, l’impegno a collaborare in comunione con gli altri Istituti di vita consacrata, la
dedizione sincera e generosa verso gli oppressi e gli emarginati «secondo le esigenze del¬
la carità evangelica e della giustizia», aprendo la via a «nuovi impegni e soluzioni della
carità di Cristo, sulla scia dei Fondatori, per venire incontro alle nuove e vecchie povertà

62



del nostro mondo» (29). La pastorale delle vocazioni deve tradursi «in un impegno spiri¬
tuale e in una presenza operativa che rendano efficacemente vivi ed operanti Io spirito
dei fondatori e il patrimonio del proprio Istituto per il bene della Chiesa» (31).

Il documento “Sviluppi della pastorale delle vocazioni...”
e “Pastores dabo vobis” (1992)

Nel 1992 hanno trattato in modo diretto i problemi della pastorale vocazionale due
importanti documenti della Santa Sede: l’esortazione apostolica post-sinodale “Pastores
dabo vobis" e “Sviluppi della pastorale delle vocazioni nelle chiese particolari" della Pon¬
tificia Opera per le Vocazioni Ecclesiastiche (POVE). Per la limitatezza di questa riflessio¬
ne, non possiamo qui analizzarli senza sminuirli, data l’importanza e la varietà delle
riflessioni e delle indicazioni che questi documenti contengono in particolare su uno dei
problemi maggiormente sentiti dagli animatori vocazionali, quello della “pastorale gio¬
vanile e le vocazioni di speciale consacrazione”, ed il quadro schematico ma puntuale
della grande varietà di iniziative e di esperienze vocazionali che sono in atto oggi nella
Chiesa.

Alla ricerca di nuova solidità
La rilevazione delle attività di pastorale vocazionale dei religiosi in Italia, avviata dal¬

l’ufficio vocazioni CISM nell'aprile del 1992, ha raccolto 67 contributi, che mettono in
luce chiaramente da un lato il modo nuovo di fare pastorale vocazionale e dall’altro la
nuova sensibilità vocazionale che sta contagiando più o meno tutte le comunità religiose.
Da una pastorale vocazionale fondata sull’attività dei promotori vocazionali si sta pas¬
sando ad una pastorale vocazionale inserita nell’apostolato ordinario dell’Istituto, in cui
gli animatori vocazionali raccolgono e portano a maturazione il lavoro di pastorale giova¬
nile vocazionale portata avanti dalle comunità locali. I seminari minori di scuola media
sono ormai ridotti a pochi e, di fatto, si sono trasformati in "scuole cattoliche” o in "Centri
di orientamento vocazionale”. La rinnovata azione di pastorale vocazionale sta maturan¬
do ruoli nuovi e di maggiore responsabilità per gli animatori vocazionali e sta mostrando
sempre più l’esigenza di una stretta correlazione tra pastorale vocazionale e vita apostoli¬
ca dell’Istituto.

Certo si vive ancora presi dentro dalla nostalgia e dall’attaccamento al “vecchio”, alle
attività tradizionali; ma il "nuovo” comincia non solo a farsi strada, ma anche a dare i
suoi frutti.

Al questionario inviato a tutte le province religiose d’Italia, anche considerando che
non tutte hanno proprie strutture vocazionali e formative, hanno risposto solo circa un
terzo. Va però sottolineato che spesso i contributi hanno superato i confini troppo angu¬
sti del questionario e hanno offerto al vivo la passione e l'impegno creativo della pastora¬
le vocazionale dei religiosi in Italia.

Gli animatori vocazionali
Anzitutto va sempre meglio definendosi il ruolo dell'animatore vocazionale in rela¬

zione alle altre comunità e alla chiesa particolare in cui opera. E quasi completamente
scomparsa la figura dell'animatore vocazionale, solitario ricercatore di germogli, mentre
quasi tutte le province hanno una comunità e una struttura operativa comprendente più
religiosi, che lavorano con programmi concordati e strutturati, almeno nei loro punti fon¬
damentali e che portano avanti sostenuti dalla collaborazione e l’interessamento di quasi
tutte le comunità della provincia.

63



In particolare va nascendo la figura dell'animatore vocazionale di comunità con Io
scopo di favorire la partecipazione della spiritualità dell'Istituto alla chiesa locale e per
promuovere, dove è possibile, una pastorale giovanile vocazionale o gruppi di volonta¬
riato che collaborino nell'attività dell'opera a seconda della spiritualità propria dell’Ordi¬
ne o Congregazione religiosa.

Alla “comunità degli animatori vocazionali” è, invece, affidato il compito di promuo¬
vere e coordinare i momenti forti sia dell’annuncio che del discernimento vocazionale;
ad essa sono indirizzati i ragazzi e i giovani animati dalle singole comunità che mostrano
segni vocazionali.

La formazione iniziale degli animatori vocazionali è curata principalmente attraverso
Io studio dei fondamenti biblico-teologici e pastorali della vita religiosa e della vocazione.
Per la formazione permanente sono privilegiati gli incontri di riflessione e programma¬
zione tra gli animatori vocazionali dell’Istituto, fatti con periodicità bimestrale per i più
assidui o annuale per altri. Unitamente a questi incontri, sono seguiti corsi di spiritualità
e formazione alla preghiera. Molto elevata è anche la partecipazione all'annuale conve¬
gno nazionale promosso dal C.N.V.e a quello dell'Ufficio vocazioni CISM.

La scelta di privilegiare la "pastorale giovanile”
Le difficili situazioni e le difficoltà operative hanno progressivamente orientato gli ani¬

matori vocazionali a privilegiare nel loro ministero gli adolescenti e i giovani. È questo
del resto un orientamento comune in tutta la Chiesa e illustrato anche dal documento
della P.O.V.E. che dedica alla pastorale giovanile un intero capitolo, il quinto, nel quale
sottolinea la necessità di uno strettissimo rapporto tra pastorale giovanile e pastorale del¬
le vocazioni, approfondisce le difficoltà operative e mostra itinerari di proposta, forma¬
zione e discernimento vocazionale. «II periodo giovanile è il periodo privilegiato, anche
se non unico, per la scelta vocazionale...» (68). «Il servizio più grande che può essere fat¬

to ai giovani è quello di aiutarli a scoprire e realizzare il piano di Dio su ciascuno: la pa¬
storale giovanile diventa completa ed efficace quando si apre alla dimensione
vocazionale...» (70). «È necessario proporre anche le varie vocazioni ai ministeri ordinati
e alle differenti forme di consacrazione»(69).

L’esigenza di una maggiore attenzione al mondo giovanile è manifestata anche dalla
Chiesa italiana che ha istituito il "Servizio nazionale alla pastorale giovanile” con il com¬
pito di creare collegamenti regionali e diocesani tra gli operatori di pastorale giovanile,
aprire spazi di dialogo e collaborazione con associazioni, movimenti e congregazioni reli¬
giose impegnate nel mondo giovanile, stimolare la progettualità di ogni singola diocesi,
la preparazione e la cura della giornata mondiale dei giovani.

Anche molti Ordini e Congregazioni religiose hanno avviato iniziative per raccogliere
attorno alla figura e alla spiritualità dei fondatori gruppi giovanili; e, come sempre, non
mancano di incontrare notevoli difficoltà. Ci si chiede, in particolare, in quale misura
le comunità religiose sono in grado di riconoscere, accogliere e dare risposte alle doman¬
de di senso e di vita che i giovani propongono; quante sono in grado di elaborare una
reale proposta educativa.

Fare pastorale giovanile non significa aprire nuovi spazi giovanili (scuole, palestre,
ritrovi, ecc.), ma andare ad incontrarli là dove vivono, entrare in una prospettiva educa¬
tiva che promuova la crescita integrale della loro persona, favorisca l’incontro personale
con Cristo e il suo Vangelo. Si tratta di tradurre lo stile e lo spirito dei fondatori in una
pluralità di proposte, di metodologie, di linguaggi e simboli comprensibili nella realtà at¬
tuale dei giovani.

64



In tutta questa attività un ruolo fondamentale è svolto dai giovani stessi. Pensare che
una comunità o un animatore vocazionale possano fare pastorale giovanile vocazionale
da soli e secondo criteri piovuti dall'alto è pura utopia. È necessario evangelizzare i gio¬
vani con la testimonianza e l’impegno di altri giovani. Si tratta perciò di mettere in moto
una catena apostolica, di piantare un seme di pastorale giovanile che ha bisogno di mori¬
re nelle sofferenze delle incomprensioni, di essere innaffiato abbondantemente dalla pre¬
ghiera e di crescere nella paziente e fiduciosa attesa di quello che Io Spirito di Dio vuol
produrre.

Punto di importanza capitale è favorire la chiarificazione deH'itinerario spirituale e
delle motivazioni che sono all’origine degli ideali del gruppo giovanile per favorire la cre¬
scita di un profondo e libero senso di appartenenza. Sarà opportuno poi vigilare per non
cadere nella tentazione di crearsi circuiti autonomi, ambienti e spazi riservati, chiusure
in piccoli appartenenze dal corto respiro, o peggio di strumentalizzare in servizi e colla¬
borazioni l’entusiasmo apostolico e caritativo dei giovani.

Le comunità di accoglienza
Lo sviluppo della pastorale giovanile vocazionale ha costretto i religiosi a modificare

radicalmente ['organizzazione dei seminari minori di scuola media superiore e ha fatto sor¬
gere nuove strutture di accompagnamento vocazionale, come le comunità di accoglienza.

Non è facile definire con chiarezza linee comuni di queste comunità, perché esse so¬
no marcate fortemente dalle diverse spiritualità ed esperienze storiche dei vari Ordini e
Congregazioni religiose. Possiamo fare solo alcune distinzioni per meglio far comprende¬
re i vari servizi e i ritmi della proposta educativa che viene offerta.

Ci sono comunità che possiamo chiamare di “prima accoglienza". Esse sono luoghi
dove accogliere giovani che desiderano fare esperienza di maggiore intimità con il Signo¬
re, che sentono il bisogno di un accompagnamento personale più profondo e sistematico
che li orienti nelle scelte fondamentali della loro vita. I tempi e ritmi della presenza dei
giovani variano a seconda dei giovani o delle proposte educative delle stesse comunità.
In generale si organizzano incontri quindicinali o mensili di preghiera e spiritualità, si
cura la direzione spirituale. Inoltre alcune offrono ai giovani la possibilità di periodi di
convivenza settimanali o mensili o anche di più lungo tempo per una vicendevole cono¬
scenza ed esperienza.

Ci sono poi comunità di “accoglienza, formazione e accompagnamento vocazionale".
Esse sono quasi dei seminari minori in cui si dona ai giovani una formazione cristiana
di base in modo più metodico e profondo, si aiuta a conoscere e sperimentare i valori
e gli impegni della vita religiosa e si dà una precisa formazione alla preghiera e alla vita
spirituale. Il tempo di permanenza dei giovani in queste comunità varia a seconda della
scolarità del giovane, e delle sue esigenze formative e decisionali. In generale i giovani
vivono in queste strutture vocazionali e formative da un minimo di uno al massimo di
cinque anni.

Gli obiettivi delle comunità di accoglienza potrebbero essere così sintetizzati:— far incontrare Cristo, il suo Vangelo il fascino della sua persona, del suo stile di vita,
della sequela radicale, della esemplarità di Maria SS.;
— offrire una forte esperienza di Dio, di preghiera, di vita comunitaria;— educare allo stile di povertà, di gratuità, di solidarietà universale;
— dare la possibilità di esperienze di servizio degli oppressi e degli emarginati, secondo
lo stile e il carisma dell’Istituto;
— far conoscere l’Ordine o la Congregazione con il suo Fondatore, il suo carisma, la sua
tradizione e il suo stile di vita.

65



Il postulato o prenoviziato
Per dare punti fermi e momenti decisivi al cammino vocazionale, tutti gli Istituti han¬

no previsto un tempo più intenso di formazione e discernimento vocazionale collocato
direttamente prima dell’ingresso in noviziato. La durata varia da un minimo di sei mesi
al massimo di due anni. I contenuti e i metodi dipendono dal cammino vocazionale che
i giovani hanno fatto precedentemente.

I punti che qualificano questo periodo sono:— valutare e discernere la formazione e le possibilità umane, civili e sociali dei candidati;— accrescere la maturità cristiana e verificare la superabilità delle lacune o fratture inte¬
riori riscontrate nei giovani;
— far conoscere più chiaramente la realtà e gli impegni della vita religiosa;— cercare di dare unità di vita e di progetto attorno alla vita interiore e al progetto aposto¬
lico dell’Istituto.

È interessante, infine, vedere come è indicata la provenienza dei giovani che giungo¬
no alla tappa conclusiva del cammino della pastorale vocazionale entrando nel prenovi¬
ziato. Essi provengono, arrotondando le cifre, per un 10% dai seminari minori, per un
20% dai gruppi di volontariato e impegno ecclesiale, un 30% dalle attività pastorali or¬
dinarie delle parrocchie e, infine, un 40% dalle scuole di preghiere e dalle altre iniziative
di spiritualità.

Parte II
PIANO DI LAVORO E NUOVE PROSPETTIVE

A - I mezzi principali della pastorale delle vocazioni
Per camminare con Gesù e vivere da suoi discepoli Egli ci ha fornito stumenti efficaci

e sicuri. Tocca ai formatori insegnare ad usarli secondo la loro natura e le loro finalità.
L’incontro vivificante con Cristo è reso sensibile e personale per mezzo della Parola

di Dio, dei Sacramenti, del servizio della carità e la Guida Spirituale personale.
La Sacra Scrittura. Lì «Dio invisibile nel suo grande amore parla agli uomini come

ad amici e si intrattiene con essi per invitarli ed ammetterli alla comunione con sé» (DV.2).
La Bibbia aiuterà a far comprendere il vero volto del nostro Dio; un Dio che non sta

lassù nei cieli ad oziare, ma è un Dio vicino, che è vivo e operante nella storia; un Dio
che si conosce non con l’intelligenza e la ragione ma con il cuore e con la capacità di
amore; un Dio che non si impone con la forza della sua onnipotenza, ma che invita all'a¬
micizia e alla collaborazione; un Dio che si conosce entrando in modo vivo nel suo piano
di salvezza per l'umanità, che chiama a diventare suoi amici e che solo a questi rivela
i segreti del suo cuore.

I Sacramenti sono gli strumenti che rendono possibile l'inserimento in Cristo e la par¬
tecipazione vera e quasi sperimentale della sua vita in noi. Per dare spazio a tutta la loro
forza pedagogica, i formatori saranno attenti a valorizzare i segni e i ritmi delle celebrazio¬
ni. In particolare formaranno a vivere con profonda verità la celebrazione dell’Eucaristia,
dando spazio, nel rispetto del rito, alla creatività e a quella partecipazione che coinvolga
i giovani e dilati l’efficacia del sacramento fino ad incidere nella loro vita quotidiana.

Si educhino correttamente e progressivamente i giovani a vivere la celebrazione della
Penitenza come lo strumento del superamento delle proprie debolezze e fragilità, facen-

66



doli passare dal senso di colpa e di vergogna per i peccati al vero senso del peccato e
della misericordia di Dio che perdona e guarisce. Si favorisca poi, in modo esperienziale,
la dimensione ecclesiale e comunitaria di questi sacramenti, anche con iniziative appro¬
priate e in collaborazione con comunità ecclesiali particolari.

Un mezzo di formazione spesso sottovalutato nella formazione è l’esercizio della ca¬
rità, intesa come servizio al Vangelo e agli ammalati. La carità è il distintivo del cristiano.
Punto importante vocazionalmente è saper coinvolgere nelle opere di carità i giovani con
piccoli gesti di mortificazione; rendere il loro cuore sensibile alle necessità di salvezza
e redenzione del mondo. E questa formazione non si può fare senza accompagnarla con
gesti concreti, anche se quasi simbolici, che tocchino direttamente il modo di vivere, di
pensare e di valutare le cose. Penso che su questo campo la realtà quotidiana all’interno
delle vostre opere e le situazioni che gli stessi giovani conoscono attraverso i mezzi di
comunicazione sociale, offrono abbondanti stimoli alla creatività dei formatori.

Un mezzo di grande importanza nella formazione alla Vita religiosa è poi quello della
Guida spirituale personale. La vocazione alla Vita religiosa è un fatto altamente persona¬
le e intimo dell'uomo, perciò egli non può compiutamente crescere se manca la possibilità
di un incontro libero, personale e profondo con un formatore che sia al di fuori degli sche¬
mi ordinari della formazione. Non si tratta del confessore, anche se ordinario, ma di un
formatore che sappia rendersi conto nel dialogo personale delle capacità spirituali e guida¬
re i giovani a conoscersi sempre meglio, ad evidenziarne i limiti per poi offrire loro gli iti¬
nerari ascetici adatti per superarli. La formazione di una coscienza serena e sensibile, capace
di scelte mature difficilmente potrà formarsi senza una paziente guida spirituale personale.

In tutto il cammino formativo, quale colore, sapore e specificità va tenuta in grande
considerazione la presentazione viva e attraente della figura del vostro Santo Padre Ago¬
stino e quella di alcuni santi significativi del vostro Ordine. Non si tratta di fare autoesal¬
tazione, ma di far conoscere meglio il perché del vostro essere nella Chiesa e da dove
trae ispirazione nel vostro servizio ecclesiale e sociale.

B - Iniziative ed esperienze di pastorale vocazionale
di comunità religiose nella loro vita
e nel loro apostolato ordinario

Parlando ora di di iniziative ed esperienze non ho la pretesa di offrire ricette per risol¬
vere il problema delle vocazioni ma di mostrare le esigenze dell'animazione vocazionale
e le possibili vie per esperienze di impegno aperte alla prospettiva della diffusione del
carisma dell’Ordine.

Le comunità religiose e la loro vita ordinaria
La Pastorale vocazionale non deve impegnarsi tanto ad inventare novità o ad insegui¬

re chimere, ma è chiamata a ripartire con coraggio dal dono della comunità. Essa è luogo
privilegiato di trasmissione dei valori che sono alla base della Vita religiosa e delle carat¬
teristiche proprie che, al di là della stessa nornativa, formano la specificità e lo stile di
vita del proprio Ordine Religioso. La comunità è mediatrice della maturazione vocazio¬
nale attraverso ciò che ha di più originale e più ordinario: la vita di preghiera, la comu¬
nione fraterna, la testimonianza della carità e del proprio servizio ministeriale.

La comunità luogo in cui cresce la vita di fede
e matura la scelta vocazionale

La persona umana nasce e cresce in una comunità e ne diventa quasi lo specchio.

67



Così il giovane in cammino vocazionale cresce nella fede e nelle possibilità di vita religio¬
sa nel confronto con il gruppo o la comunità cui fa riferimento e ne diventa il segno espres¬
sivo più vero. E infatti essenzialmente un fatto di Chiesa, e quindi di comunità, «la
mediazione tra Dio che chiama e coloro che sono chiamati» (OT. 2); è in essa che si può
realizare «in spirito e verità» il dialogo del Padre celeste con i figli, acquistati al “caro prez¬
zo" del Sangue del suo Unigenito Figlio; è sempre in essa che i ragazzi e i giovani fanno
esperienza della forza della fede, della generosità della carità e della bellezza della spe¬
ranza che è stata loro donata.

Tutti i membri dell’Ordine, della Provincia e della comunità, perciò, devono sentire
la propria responsabilità in ordine alle vocazioni di quei fratelli che il Signore desidera
associare a loro nel cammino di consacrazione e di servizio. Nel vedere l’Ordine e le sue
comunità che vivono in pienezza la loro vocazione e missione nel mondo, i giovani sa¬
ranno sostenuti nel loro cammino di risposta alla chiamata e conosceranno nei fatti cosa
significa essere un Agostiniano Scalzo.

Una comunità per la missione, per il Regno
e non per le strutture

La Vita religiosa purtroppo si riduce troppo spesso alla partecipazione più o meno
attiva e consapevole alla vita di pietà e ai servizi, e raramente arriva al sentirsi membra
di un Corpo, quello di Cristo, ad uno stile di vita che è adesione alla “Parola rivelata”,
che è incarnata nel carisma proprio dì ogni Ordine o Istituto Religioso. E urgente perciò
riporre al centro della comunità e della sua missione il “mandato ricevuto” nell’essenzia¬
lità che esso comporta. La Vita religiosa non appartiene al mondo dei progetti astratti e
utopici, è vita e storia di uomini che hanno seguito il Maestro divino seguendo la via
aperta davanti a loro dallo Spirito Santo. Gli eventi della storia di Israele, di Cristo e della
Chiesa apostolica unitamente alla vita e alla storia dell’Ordine sono il nucleo centrale e
fondante tutto l’impegno della pastorale vocazionale.

Gli orari, le pratiche di pietà, gli impegni di servizio, oltre che espressione della vita
e dell’attività ordinaria di una comunità, sono anche strumenti di annuncio e proposta
vocazionale; essi pertanto sono sì necessari alla vita nell’Ordine e alla forza della sua te¬
stimonianza, ma essi stessi restano finalizzati alla crescita nella vita religiosa, alla matu¬
razione delle qualità e delle virtù che formano l’essenza della “Vita Religiosa Agostiniana”,
e mai devono diventar fine a se stessi.

Trovare i modi, i ritmi e i tempi per superare la finalizzazione troppo operativa della
vita ordinaria, che è purtroppo molto radicata nella mentalità di tanti religiosi, è la sfida
più impegnativa per la rivitalizazione della testimonianza della Vita consacrata nella Chiesa.

Una Comunità che ha al centro Cristo e la sua Parola

La pista maestra per fare questo è porre al centro della vita della comunità impegnata
nella pastorale delle vocazioni Gesù Cristo, il Figlio di Dio costituito Salvatore e Signore
del mondo. Attorno a lui far crescere tutto intero il cammino vocazionale.

La Vita religiosa è infatti tensione costante ad incarnare Cristo, sviluppando la com¬
prensione del suo mistero alla luce della Parola, perché l'uomo e il Consacrato tutto inte¬
ro ne sia impregnato. Trasformato dall’azione della grazia in nuova creatura, il chiamato
si pone così alla sequela del Cristo e, nella comunione con la Chiesa e gli animatori voca¬
zionali, impara sempre meglio a pensare come lui, a giudicare come lui, ad agire in con¬
formità dei suoi comandamenti e a sperare secondo il suo invito (cfr. CT. 20).

La Vita religiosa non è una teologia o una teoria astratta. È anzitutto la persona viven-

68



te del Signore Gesù (cfr. Gv 14,6), che vive risorto in mezzo ai suoi (cfr. Mt. 18,20; Le
24, 13-35), testimoniata dalla vita del Fondatore e dalla vivente tradizione dell’Ordine.
Può quindi essere accolta, compresa e comunicata solo all’interno di una esperienza umana
integrale, personale e comunitaria, concreta e pratica, nella quale la consapevolezza del¬
la verità trovi riscontro nell’autenticità della vita (cfr. EtC. 9). Per questa via i giovani sa¬
ranno condotti a scoprire che «Gesù costituisce la sua Chiesa, comunità universale dei
chiamati, stirpe eletta, sacerdozio regale, nazione santa, popolo che Dio si è acquistato»
e in essa dà corpo e vitalità all’Ordine, per affidargli la continuità della sua missione di
amore e di salvezza, in uno specifico settore e modalità.

La prima fonte viva a cui attingere questa “sapienza del cuore” è certamente la Rive¬
lazione e in modo tutto speciale la Sacra Scrittura. «Dio invisibile nel suo grande amore,
parla agli uomini come ad amici e si intrattiene con essi per invitarli e ammetterli alla
comunione con sé» (DV. 2). Nella Bibbia Dio parla di sé, del suo smisurato amore per
i figli dell’uomo e chiama alla comunione con lui, educa, conduce alla piena libertà, ren¬
de partecipi della sua forza generatrice di bene, di vita. Tutto questo non con verità astratte
e atemporali, ma con eventi della storia di Israele, di Cristo, della primitiva comunità cri¬
stiana, che illuminano la storia dei nostri giorni.

«La catechesi biblica guida i credenti, particolarmente i giovani, all’ascolto della Paro¬
la di Dio; li aiuta a comprendere il senso profondo dell’alleanza di Dio con gli uomini;
li prepara ad accogliere la propria vocazione, come risposta alla chiamata di Dio e dono
della propria vita alla volontà di Dio e al servizio del Popolo di Dio: “Parla, Signore, per¬
ché il tuo servo ti ascolta"» (DC. 26).

La seconda, ma non meno importante, fonte alla quale attingere è la vita e l’opera
del Fondatore, i suoi insegnamenti e poi tutta la storia e la vita dell’Ordine. È qui che
è seminata la “Parola di Dio” detta a quanti sono chiamati ad essere Agostiniani Scalzi.

La pastorale vocazionale, perciò, parte dalla vita nella quale la Parola-vocazione di
Dio va:— incarnata = piantata (cf Mt 13,3-9.18-23);— coltivata nella quotidianità (ib.);
— provata = potata (Gv 15,1-11);
— annunciata e fatta risuoriare (Mt 28,19-20);
— fino a farsi frutto maturo per i fratelli.

Una Comunità che abbia in sé la forza
di proposte di vita essenziali e forti

Il documento "Evangelizzazione e testimonianza della carità" che i Vescovi italiani
hanno offerto come pista di riflessione e impegno per gli anni novanta, sottolinea poi
una condizione indispensabile per aprire il cuore alle impegnative chiamate del Signore:
«Occorre puntare su proposte essenziali e forti, coinvolgenti, che non chiudano i giovani
in prospettive di compromesso e nei loro mondi esclusivi, ma li aprano alla più vasta
comunità della Chiesa, della società e della mondanità. Il "vangelo della carità" - che rac¬
chiude la verità su Cristo, sulla Chiesa e sull'uomo - deve diventare il centro dinamico
e unificatore di una integrale pedagogia della fede» (Etc. 45).

La forza della proposta della Vita religiosa, fatta senza paure ma con coraggio e cer¬
tezze ferme, unitariamente ad una genuina missionarietà, educherà a non cercare com¬
promessi per sopravvivere, ma motivi ed ideali per “donare la vita". È solo questa la via
che aprirà i giovani alla comprensione della vita come vocazione e missione e li renderà
capaci di "rendere ragione della speranza" che è in loro di fronte agli altri, trasformandoli
in operai del Vangelo.

69



Un posto eminente va dato alla educazione alla vita di preghiera
a) La preghiera personale o vita interiore.

«La vita interiore, l'unione con Dio, lo zelo, la carità, la sete delle anime, offrono una
grande arma all'uomo di Dio, con cui egli opera grandi cose per il Signore e per le anime,
non tanto con le sue personali fatiche, con nuovi sacrifici personali, con l'oro, con l’inge¬
gno, quanto per un invisibile concorso della Divina Provvidenza. Quest’arma con cui tut¬
to si vince, questa chiave d’oro che apre i tesori della divina grazia è la preghiera (P.
Annibaie M. Di Francia).
b) Quale cammino di preghiera offrire ai giovani?

— purificare il loro concetto di preghiera;— educarli ad apprendere l'arte del silenzio e della concentrazione;
— passare dal ciò che piace al ciò che voglio conquistare anche con la fatica e l’impegno;— saper rinunciare a risultati immediati e controllabili e aprirsi alla imprevedibile azione
di DÌO;

— saper distinguere tra la preparazione alla preghiera, che si fonda sui nostri sforzi e
la sostanza della preghiera che dipende da Dio e dal suo Santo Spirito;
c) Caratteristiche di questa preghiera:— non è fatta di sentimenti ed impressioni, ma da catechesi e costante apprendimento;— è un dialogo vero e autenticamente personale con Dio in Cristo e nella Chiesa;
— ha le caratteristiche della festa sia che sia

- il ritorno a casa del Figlici Prodigo,
- le nozze di Cana di Galilea,
- il pranzo in casa di Zaccheo,
- la quiete della casa di Betania,
- il dramma dell’Ultima Cena;

— è sempre un profondo, vero, umano atto di Amore;— nasce, cresce e si sviluppa attorno alla Parola di Dio.

E particolarmente alla Liturgia
«La nostra esperienza di Dio è prima di tutto sacramentale, non è solo contemplativa;

è esperienza per contatto reale con la persona reale di Cristo e del suo Corpo glorioso
attraverso i segni». La Liturgia rende "attuale" il mistero che celebra. Nell’Anno Liturgico
si rendono attuali tutti i misteri della vita di Cristo. L'attesa dell’Avvento è un’attesa reale
non fittizia, di quanto il Natale attualizza...

Sperimentiamo sacramentalmente il passato, il presente e il futuro. Nella nostra espe¬
rienza storica di Dio, siamo sempre messi in stato di costruzione dell'avvenire secondo
la vocazione e i doni di natura e di grazia che il Signore ha elargito a ciascuno.

«Mediante l’Eucaristia, le persone e le comunità, sotto l’azione del Paraclito Consola¬
tore, imparano a scoprire il senso divino della vita umana... quel senso per cui Gesù Cri¬
sto svela pienamente l'uomo all'uomo». La radice trinitaria del senso della vita «si realizza
specialmente mediante l'Eucaristia, nella quale l’uomo, partecipando al sacrificio di Cri¬
sto, che tale celebrazione attualizza, impara a rinnovarsi pienamente attraverso un dono
sincero di sé nella comunione con Dio e con gli altri uomini, suoi fratelli» (Dominun et
Vivificantem n. 62).

70



Parte III
VERIFICA DELL’IMPEGNO VOCAZIONALE

È importante fare la verifica, in clima di fede e di preghiera, dell’impfegno vocaziona¬
le delle persone, delle comunità e dell'Istituto. Per fare questo si può essere aiutati:
— dal confronto con le Costituzioni e Norme dell'Istituto, con i documenti del Magistero
e dell'Istituto;
— dalle iniziative che ci vengono offerte a livello nazionale (CNV e Ufficio CISM o USMI),
a livello regionale o provinciale (CRV e Segretariato voacazioni regionale CISM o USMI),
a livello diocesano (CDV), parrocchiale;
— dal dialogo comunitario o da un ventuale incontro con il delegato provinciale o di Isti¬
tuto perle vocazioni.

1. La pastorale ordinaria deve rapportarsi alla pastorale vocazionale e questa
deve costituire una dimensione essenziale di quella

— Siamo coscienti che se nella nostra azione pastorale manca l’orientamento vocaziona¬
le, la pastorale stessa resta frantumata e incompleta?
— Verifichiamo se i nostri interventi apostolici ed educativi, favoriscono o impediscono
le vocazioni consacrate?
— Prendiamo iniziative adeguate (esplicite e sistematiche) per aiutare in tutte le età nel¬
l'orientamento, nella scoperta e nello sviluppo della vocazione personale?
— Cosa facciamo per suscitare, accompagnare, discernere e coltivare le vocazioni al no¬
stro Istituto?
— Offriamo opportunità di protagonismo ai ragazzi/giovani secondo le loro capacità, per¬
ché definiscano il loro progetto di vita nelle relazioni con se stessi, con gli altri e con Dio?
— Nella programmazione annuale delle comunità e delle attività dell’Istituto si tiene pre¬
sente l'impatto vocazionale?

2. Il personale impegno nella pastorale vocazionale

— Accetti nella tua vita di essere il responsabile con la tua Comunità della scelta vocazio¬
nale dei giovani a voi mandati?— Preghi personalmente e comunitariamente fino a creare un clima di preghiera per¬
manente?— Ti rinnovi nella tua vita cristiana e religiosa offrendo:

- un clima di vera libertà?
- modelli credibili di identità cristiana e di Vita Consacrata?
- capacità di proposta e di guida?

— Hai un confratello incaricato di coordinare ogni iniziativa vocazionale e qual è il tuo
rapporto con lui?
— Nel tuo progetto comunitario dai spazio alle iniziative concrete di pastorale vocaziona¬
le che puoi fare?
— Arrivi a tutti i giovani che puoi, in modo esplicito e sistematico?— Da quanto tempo nel tuo ambiente non sorgono vocazioni? Perché?

3. La pedagogia vocazionale consiste nel prendere iniziative adeguate e auten¬
tiche nel momento opportuno

— Iniziamo i giovani ad esperienze veramente significative di vita cristiana ecclesiale e
del nostro Istituto?

71



— Formiamo i giovani al sacrificio, alla rinuncia e all’oblatività?— Li educhiamo alla lettura dei segni attraverso cui la Provvidenza rivela la volontà di Dio?— Forgiamo temperamenti generosi, disposti a rispondere alle chiamate della grazia?— Chiamiamo e invitiamo quelli che vediamo con disposizioni e attitudini a seguire la
nostra via di consacrazione senza fragili titubanze?

4. La vocazione e le vocazioni specifiche
— Ci impegnarne a educare i giovani alla preghiera, ad un più vero e profondo rapporto
con Dio e a saper essere vivi nello Spirito?— Ci responsabilizziamo ed educhiamo i giovani a considerare la vita come lavoro, do¬
no, missione da realizzare?
— I nostri giovani sono consapevoli della vocazione battesimale alla quale sono stati chia¬
mati e che per essa partecipano alla missione di Cristo e della Chiesa?— Proponiamo la diversità di vocazioni laiche, consacrate, sacerdotali e la diversità dei
ministeri nella Chiesa?— Educhiamo i giovani alla nuova sensibilità del volontariato?— Approfittiamo della generosità innata nei giovani per far loro conoscere la vocazione
alla Vita religiosa e proporgliela se si presenta l’occasione?— Abbiamo un’attenzione particolare per le possibili vocazioni al nostro Istituto?

5. Promozione di ambienti

— Formiamo comunità o gruppi ecclesiali dove possono sorgere e svilupparsi le vocazio¬
ni consacrate come su buon terreno?

- dove maturano le attitudini e le proposte?
- dove si ascolta e si accoglie la Parola di Dio?
- dove si predica e si celebra?
- dove si partecipa alla ricchezza dello Spirito e dove tutti sono partecipi?— Conosciamo le famiglie dei nostri giovani perché sono le prime collaboratrici del pia¬

no di Dio?— Le aiutiamo a far maturare la vocazione dei loro figli?
— Favoriamo le iniziative vocazionali del nostro Istituto, i luoghi o i momenti di orienta¬
mento e ci impegnarne perché i giovani giungano ad orientarsi vocazionalmente?

6. Itinerari ed educazione
— Formiamo agli ideali autentici, al dialogo, alla risposta generosa, agli interrogativi fon¬
damentali dell’uomo che danno un senso alla vita?— Formiamo alla coscienza delle necessità umane, materiali e spirituali del mondo, alle
capacità di risposta di fede, alla genuinità del Vangelo?— Aiutiamo a dare senso alla vita come dialogo con Dio e risposta a lui, alla ricerca attiva
della volontà di Dio?— Favoriamo, per questo, momenti di meditazione e di riflessione, esercizi spirituali, espe¬
rienze comunitarie; preghiera liturgica e individuale?— Offriamo loro esperienze sociali ed apostoliche che li aiutino a fare scelte specialmente
al servizio dei malati, dei più poveri e bisognosi?
— Facciamo colloqui formativi, ad esempio la direzione spirituale, di modo che il giova¬
ne venga aiutato al discernimento?— Aiutiamo quelli che manifestano segni di vocazione di speciale consacrazione attra¬
verso il contatto con altri giovani in ricerca o comunità vocazionali per offrire loro il ser¬
vizio deH'accompagnamento nel cammino di maturazione vocazionale?

72



Parte IV
PISTA PER IL LAVORO A GRUPPI

PROGRAMMA DI PASTORALE VOCAZIONALE DI UNA COMUNITÀ RELIGIOSA

Si tratta di fare un programma organico di Pastorale Vocazionale che veda impegnata
tutta la comunità nella sua vita e nel suo apostolato ordinario e quindi programmare an¬
che attività specifiche di promozione vocazionale.

Programma di animazione vocazionale della vita interna della comunità
Programmare le iniziative atte a far crescere la coscienza e l’impegno vocazionale di tutti

i membri di una comunità, sia nella testimonianza ecclesiale e sociale della loro specifica
vocazione e sia nella preghiera e nell’impegno a promuovere le vocazioni al proprio Ordine.
Obiettivi

Definire l’obiettivo principale da raggiungere nell’anno e poi quelli delle tappe inter¬
medie previste.
Contenuti

Specificare i contenuti teologico-spirituali di conoscenze ed esperienze, necessari per
raggiungere gli obiettivi prefissati.
Metodi e iniziative

Definire i metodi e le iniziative (incontri di animazione, di preghiera, di servizi eccle¬
siali, o altro) necessarie per raggiungere gli obiettivi proposti.
Ritmi e tempi

Fissare i ritmi del cammino (incontri giornalieri, settimanali, mensili, annuali...) e sta¬
bilire i tempi nei quali compiere le iniziative previste.
Verifiche

Prefissare i momenti nei quali verificare il raggiungimento degli obiettivi.

Programma di animazione vocazionale della vita apostolica della comunità
Programmare le iniziative atte a far crescere la testimonianza ecclesiale e la forza vo¬

cazionale delle attività apostoliche ordinarie di una comunità.
Obiettivi

Definire l.'obiettivo principale da raggiungere nell’anno e poi quelli delle tappe inter¬
medie previste.
Metodi e iniziative

Definire i metodi e le iniziative necessarie per raggiungere gli obiettivi proposti.
Ritmi e tempi

Definire i tempi e i ritmi delle possibili collaborazioni ecclesiali e i possibili coinvolgi¬
menti aperti al dono della propria identità carismatica.
Verifiche

Prefissare i momenti nei quali verificare il raggiungimento degli obiettivi.

Programma di pastorale giovanile vocazionale della comunità
Programmare le iniziative atte a creare un movimento giovanile che partecipi alla no¬

stra specifica spiritualità e apostolato, in comunione e in collaborazione con la Chiesa locale.
Obiettivi

Definire l’obiettivo principale da raggiungere nell’anno e poi quelli delle tappe inter¬
medie previste.

73



Contenuti
Specificare i contenuti teologico-spirituali di conoscenze ed esperienze, necessari per

raggiungere gli obiettivi prefìssati.
Metodi e iniziative

Definire i metodi e le iniziative necessarie per raggiungere gli obiettivi proposti.
Ritmi e tempi

Fissare i ritmi del cammino (Incontri giornalieri, settimanali, mensili, annuali...) e sta¬
bilire i tempi nei quali compiere le iniziative previste.
Verifiche

Prefissare i momenti nei quali verificare il raggiungimento degli obiettivi.
Progetti di animazione e proposta vocazionale
Obiettivi

Generale: «Essere nella Chiesa locale un proposta vocazionale comprensibile e credibile»
Itinerario
a) consolidare l’identità di consacrati:

con la Persona di Cristo e la Parola di Dio,
Preghiera, Voti;

b) riscoprire la forza dinamica e l'attualità del proprio carisma:
Figura dei Fondatori,
Scritti e costituzioni,
Segni dei tempi,
Documenti del Magistero,
Piani pastorali locali;

c) costruire comunità profetiche:
Fraternità, Gioia, Collaborazione,
Senso ecclesiale,
Consapevolezza della comune passione per il Regno.

Metodo
Iniziative
Formazione permanente,
Scuola di preghiera,
Scambio di esperienze tra Istituti,
Discernimento personale e comunitario,
Corsi (teologia della vita religiosa),
Settimane vocazionali,
Giornata mondiale di preghiera per le vocazioni,
Gruppi di volontariato,
Catechesi,
Ritiri,
Missioni intercongregazionali,
Giornata V.C. (2 febbraio),
Mass media,
Organismi di comunione ecclesiale.

Verifica periodica
Personale e comunitaria, in ordine al progetto elaborato ed assunto.

P. Silvano Pinato, RCJ

74



Città del Vaticano, 20 maggio 1992: Il Priore Generale, Padre Eugenio
Cavallari, dopo la concelebrazione nella cappella privata del Santo Pa¬
dre, consegna a Giovanni Paolo II la copia del «Virorum Ulustrium».

La nuova Curia Generalizia degli Agostiniani Scalzi:

P. Eugenio CAVALLARI, Priore Generale
P. Pietro SCALIA, 1° Definitore e Vicario Generate

P. Gabriele FERLISI, 11° Definiiore Generale
P. Raffaele BORRI, 111° Definitore Generale

P. Pio BARBAGALLO, 1V° Definitore Generale

P. Luigi SPERDUTI, Procuratore Generale
P. Vincenzo SORCE, Segretario Generale

75



MESSAGGI AUGURALI

Segreteria di Stato
Ia Sezione - Affari Generali

N. 330.056 Città del Vaticano, 5 luglio 1993

Rev.mo Padre,
in occasione del Capitolo Generale di codesta Famiglia religiosa, Ella ha fatto pervenire al Santo

Padre un messaggio di riconoscenza, chiedendo un particolare ricordo.
Il Sommo Pontefice, grato per tale atto di ossequio, mentre invoca sull’assemblea capitolare e

sull'intera Congregazione la luce e la forza dello Spirito Santo, volentieri invia l’implorata Benedi¬
zione Apostolica.

Mi valgo della circostanza per confermarmi con sensi di religiosa stima.

Della Paternità Vostra Rev.ma
dev.mo nel Signore
+ G.B. Re, Sostituto

* * *
Agostiniani Recolletti

V.le deH’Astronomia, 27
00144 ROMA Roma, 2 luglio 1993

Rev.mo Padre,

a nome della Curia Generalizia degli Agostiniani Recolletti, invio ai padri capitolari il nostro
saluto, che vuole essere un segno del nostro affetto fraterno e della nostra vicinanza agostiniana.
Eleveremo le nostre preghiere a Dio perché il Capitolo si svolga in piena fedeltà allo Spirito che
vi ha convocati, agli esempi dei primi padri dell’Ordine nel IV Centenario della sua fondazione.
Che lo spirito che animò i primi Agostiniani Scalzi non venga mai meno e l’Ordine conosca una
nuova primavera, affinché «con un cuore solo ed un'anima sola protesi verso Dio» possiate essere
fermento di unità, di giustizia e di amore dovunque vi troviate.

Che la dottrina del nostro padre Agostino e l’esempio di tutti i nostri fratelli Santi, guidino le
vostre delibere e le vostre decisioni.

Fraternamente,
Fr. Emiliano A. Cisneros, OAR

Pro-Vicario generale

* * *
Curia Generalizia

dei Frati Minori Cappuccini Roma, 13 luglio 1993

Rev.mo Padre, Pace e Bene!
Il nostro Ministro Generale Fra Flavio Roberto Carraro (attualmente in Africa), appresa la noti¬

zia della sua riconferma a Priore Generale, a nome dei Superiori Generali, della Segreteria USG,
e suo personale, mentre gode per la fiducia e la stima espressa ancora una volta dai suoi Fratelli
Capitolari, presenta felicitazioni e formula i migliori auguri Assicura la sua preghiera e invoca io
Spirito Santo affinché il servizio di animazione che nuovamente riprende, prosegua con lo stesso
amore, bontà, dedizione e sapienza che hanno caratterizzato il tempo del mandato precedente.

Carissimo Padre, fraternamente e con molta semplicità unisco anche le mie felicitazioni, il mio
sincero augurio e la mia preghiera.

Fr. Virgilio Cenere, Cappuccino,
Segr. part. Ministro Generale

76



PREGHIERA
ALL’INIZIO DEL CAPITOLO GENERALE

Signore, ti prego per i miei Confratelli Capitolari. Fa' che viviamo questa esperienza
come una nuova Cassiciaco in un luogo come questo che rimanda - perché ricorda - alla
Cassiciaco d'Agostino. Là Agostino non disquisì soltanto di felicità, ma cercò - con gli
amici e con Monica, la madre - la felicità. Qui, presente spiritualmente Agostino con Ma¬
ria, la nostra madre, anche noi siamo cercatori di felicità, non di una nostra felicità perso¬
nale, ma di una felicità allargata a tutti i Confratelli che se l'attendono, accresciuta, da
questa nostra assise e da noi, mani con cui la Provvidenza di Dio si serve per scrivere anco¬
ra una pagina storica dell'Ordine.

A Cassiciaco tutti gli amici di Agostino hanno dato il loro apporto alla santa conversa¬
zione. Qui, o Signore, fa' che ciascuno di noi si senta spinto - nella libertà propria dei
figli di Dio - a dare il proprio contributo in idee e suggerimenti alla nostra conversazione
che sarà santa soltanto a patto che, in linea con quella di Agostino e degli amici, si man¬
tenga fraterna.

A Cassiciaco c'era in tutti il desiderio di un camminare insieme dietro la figura patriar¬
cale di Agostino. Rendici consapevoli, Signore, che se anche noi vorremo camminare in¬
sieme dovremo vincere la tentazione di ghettizzarci nelle cosiddette “correnti di partito"
che frangono l'unità dei cuori.

Cassiciaco fu tappa che preparò il Battesimo di Agostino. Fa', o Signore, che viviamo
questo Capitolo come preparazione a un nuovo Battesimo dell'Ordine, un Battesimo che
è rinascita dello spirito ancor prima che revisione di programmi e di riforme.

Maria, Madre di misericordia, uno dei tuoi titoli più antichi, fa' che questo Capitolo
diventi luogo dove la misericordia che ci scambiamo acquisti spessore ogni giorno di più.

P. Aldo Fanti, OAD

Cenacolo Agostiniano: Quadro a olio, mt. 2 x 1.10, di P. Alipio Graziarti, OAD, dipinto in occasione del Capito¬
lo Generale e donato dall'Autore alla Casa Generalizia.

77



74° CAPITOLO GENERALE
degli Agostiniani Scalzi

PIANO DI LAVORO DEL SESSENNIO (1993-1999)

1 Padri del 74° Capitolo Generale, riuniti nel convento di S. Maria Nuova (S.
Gregorio da Sassola - Roma), innanzitutto rendono grazie a Dio per la celebrazione
del IV Centenario di fondazione dell’Ordine (1592-1992). Questo evento straordina¬
rio ha ricollegato spiritualmente i religiosi ai primi confratelli, ridestando in tutti l’im¬
pegno di imitarne la radicalità evangelica ed agostiniana, per essere "servitori
dell*Altissimo in spirito d’umiltà’' (cfr. Lettera all’Ordine del P. Generale).

Dono preziosissimo del Centenario è stata la Lettera all’Ordine del S. Padre Gio¬
vanni Paolo IL In essa il Papa, dopo aver richiamato la splendida testimonianza del
nostro passalo, ci ha indicato le direttive per un rilancio dell'Ordine nella fedeltà
al carisma e nell’impegno della nuova evangelizzazione (cfr. Lettera all'Ordine del Pre¬
fetto della Congregazione per gli Istituti di vita consacrata).

Tenendo presenti queste indicazioni del S. Padre, nonché l’attuale momento sto¬
rico che ci proietta nel terzo millennio, i Padri del Capitolo Generale hanno esami¬
nalo e discusso lo stato attuale dell’Ordine, e al termine dei lavori, formulano alcune
proposte programmatiche per il prossimo sessennio.

1. COMUNIONE NELL’ORDINE
«Prendete stimolo anche da questa ricorrenza per concretizzare sempre
meglio la vostra ascesi nella pienezza della vita comune, secondo il mo¬
dello della prima comunità agostiniana di Pagaste... Siate uomini di co¬
munione»

(dalla Lettera del Papa).

1 - La riflessione sulla “Comunione nell’Ordine” ha impegnalo molto i Padri
capitolari. Essi notano con piacere che è desiderio di ciascuno crescere nella comu¬
nione: in primo luogo all’interno della propria comunità religiosa e quindi nella co¬
munità dell'Ordine. Per favorire questa crescita della comunione, i Padri del Capitolo
Generale Offrono queste indicazioni:

a) si incrementi la vita spirituale, perché è dall’unione con Dio che scaturisce
la vera comunione fraterna; perciò si migliori continuamente la qualità della pre¬
ghiera personale e comunitaria e delle celebrazioni liturgiche;

b) essendo la comunione nelle comunità proporzionale alla volontà di dialo¬
go, di condivisione, compartecipazione e collaborazione di ogni religioso, si cele¬
brino meglio e più regolarmente i Capitoli conventuali, di rinnovamento, di pace;

c) si curino gli incontri commissariali e quelli organizzati dall’autorità centrale;
d) si favoriscano le occasioni che permettano ai religiosi che svolgono ministe¬

ri e servizi affini (superiori, formatori, parroci, economi...) di scambiarsi idee ed
esperienze;

78



!
_—*

e) si intensifichino le relazioni con i confratelli di altre nazioni, anche con l’in¬
terscambio di religiosi.
Tutti i capitolari riconoscono quanto di positivo si è finora realizzato, e confer¬

mano l’approvazione e l’incoraggiamento per le iniziative e le attività messe in atto.

2 - Desiderando incrementare l’unione fra le varie comunità dell’Ordine, i Padri
del Capitolo Generale hanno dedicato molto tempo ad esaminare la convenienza o
meno di adottare una nuova forma di governo per le Case italiane. Dopo serena ed
esauriente discussione, essi hanno optato, con votazione segreta, per una sospensio¬
ne dell’attuale regime commissariale delle Province d’Italia, le cui modalità verran¬
no studiate dal Definitorio Generale, con la partecipazione di altri vocali, mentre
le decisioni verranno prese dalla Congregazione Plenaria del 1996. I Padri capitolari
auspicano che tutti i religiosi, animati come sono dal desiderio di crescere nella co¬
munione, collaborino con suggerimenti e proposte e accompagnino il lavoro con le
preghiere e la più ampia disponibilità e fiducia.

II. VOCAZIONI
«Sforzatevi di avere gli stessi sentimenti di Gesù, il quale spogliò se stes¬
so, assumendo la natura di servo, e realizzate il desiderio della Chiesa
di avere nel suo seno molti fedeli, che seguano più da vicino il Salvato¬
re nella via della sua abnegazione»

(dalla Lettera del Papa).

Dagli anni del post-Concilio fino ad oggi, nei Commissariati si è percorso un iti¬
nerario di pastorale vocazionale, non senza impegno, ma con scarsi risultati, date
le difficoltà oggettive dovute alla crisi vocazionale. Negli ultimi tempi la presenza
dei postulanti, dei novizi e dei chierici è stata, ed è tuttora, un dono del Signore e
una testimonianza efficace per i giovani e per le comunità ecclesiali, nonché motivo
di speranza per le nostre comunità religiose. Nel Brasile la promozione vocazionale
è stata e continua ad essere priorità assoluta delle attività della Delegazione; si auspi¬
ca diventi priorità in tutte le comunità dell’Ordine.

1 Padri capitolari ribadiscono che una efficace promozione vocazionale nasce,
cresce e matura sempre attraverso la preghiera e la testimonianza. Per questo:

a) si lavori molto perché tutte le comunità diventino veramente accoglienti e
capaci di testimonianza autentica della propria vocazione, con una vita di pre¬
ghiera e di comunione fraterna;

b) queste comunità siano aperte ai giovani, anche per brevi esperienze di vita
religiosa, perché possano conoscere, sperimentare e gustare la nostra vita con¬
sacrata;

c) si raccomanda ai religiosi e a quanti hanno a cuore lo sviluppo delle nostre
vocazioni (terziari, amici di S. Agostino, claustrali, associazioni laicali, ammala¬
ti...) di formare cenacoli di preghiera;

d) momento privilegiato della promozione vocazionale è la partecipazione al¬
la vita dei gruppi giovanili ed ecclesiali, in stretta collaborazione con i parroci,
utilizzando soprattutto il ministero della confessione e della direzione spirituale.
Fra questi gruppi meritano speciale attenzione quelli dei cresimandi;

79



e) si curi la coordinazione della promozione vocazionale tra i vari responsabili
locali, affidandola ad una équipe di religiósi, per quanto possibile giovani, che
possano lavorare con libertà e senza molti altri impegni;

f) a livello locale si formino équipes con il coinvolgimento di religiose e laici
sensibili al problema vocazionale e impegnate nella preghiera, nell’animazione e
nell’aiuto economico;

g) i formatori italiani, per quanto possibile durante l’anno, ma soprattutto
durante le ferie scolastiche, siano coinvolti insieme ai chierici nel lavoro di ani¬
mazione vocazionale;

h) nell’attesa di renderci presenti in quelle regioni da cui provengono o posso¬
no provenire le nostre vocazioni, si continui con oculatezza e prudenza ad acco¬
gliere giovani esteri, utilizzando sia i collaboratori esistenti, sia attraverso nuovi
canali;

i) si utilizzi il materiale appropriato di animazione, servendosi anche delle no¬
stre riviste;

l) i chiamati siano seguiti amorevolmente dalla comunità, dall’educatore e so¬
prattutto dal direttore spirituale.

HI. PASTORALE
«Qualificate agostinianamente la pastorale, conciliandola con le esi¬

genze della vita comunitaria»
(dalla Lettera del Papa).

«Tutta la storia del vostro Ordine, a partire dal maggio 1592. mostra
che come Agostiniani Scalzi avete i requisiti per inserirvi, a pieno titolo,
nel processo della nuova evangelizzazione»

(dalla Lettera della Congregazione).
1 - l Padri capitolari, ritenendo indispensabile nell’attività pastorale la testimo¬

nianza del nostro carisma, raccomandano di difendersi dalla tentazione di essere evan¬
gelizzatori generici. Ribadiscono nel contempo che le nostre comunità sono il “primo
campo di apostolato” (Cost. 65).

Ritengono tuttora validi i criteri indicati nel documento del Capitolo Generale
del 1987 e suggeriscono le seguenti indicazioni pratiche.

a) tenere presente, nella pastorale, le esigenze che provengono dalla nuova evan¬
gelizzazione;

b) privilegiare le attività dell'Ordine e della propria comunità;
c) indirizzare un maggior numero di religiosi a quelle attività pastorali più con¬

formi al nostro carisma e alla nostra missione (predicazioni di ritiri, essercizi spi¬
rituali...);

d) attrezzare allo scopo una nostra Casa, adatta allo svolgimento di tali attività;
e) insistere sulla costituzione, nelle nostre comunità, dei gruppi agostiniani,

come Terz’Ordine, amici di S. Agostino, gioventù agostiniana e gruppi similari;
f) fare delle nostre comunità autentiche case di accoglienza, creando un clima

di vera cordialità e fraternità;

80



2 - Circa l’apertura e la chiusura di Case, benché in Italia si avverta il problema
di chiuderne qualcuna, i Padri del Capitolo Generale auspicano, se la situazione lo
permetterà, l’apertura di case all’estero, privilegiando quei Paesi da cui provengono
o possono provenire le nostre vocazioni, non limitandosi ad una sola nazione.

Per quanto riguarda l’eventuale chiusura di Case, si tengano presenti le seguenti
indicazioni:

a) elaborare un piano organico di valorizzazione delle Case di preminente in¬
teresse per l’Ordine;

b) consentire ai religiosi anziani di continuare a svolgere le proprie attività nel
loro ambiente;

c) tenere presente l’eventualità di unire le comunità viciniori, facendo leva più
sulla convinzione che suH'imposizione.
Si suggerisce inoltre:

a) privilegiare, nella composizione delle comunità, le case di formazione;
b) ricordare che la nostra dimensione contemplativa esige un certo equilibrio

nell’azione pastorale.
Infine i Padri capitolari giudicano il lavoro pastorale come la proiezione vera

della vita di comunità.

IV. FORMAZIONE E CULTURA
«Coscienti di essere stati chiamati dalla misericordia di Dio ad una nuo¬
va speranza, siate nel mondo uomini nuovi in Cristo risorto: ben radica¬
ti in Dio. compaginati nella Chiesa, aperti alle istanze del mondo
moderno. In tal modo potrete davvero cantare il "cantico nuovo", se¬
condo la felice espressione di S. Agostino, testimoniando la presenza di
Dio all'uomo moderno»

(dalia Lettera del Papa).

1 - Formazione
L’attenzione al religioso, come è stato sottolineato dal documento del Capitolo

Generale del 1987, costituisce la vera priorità. Infatti solamente il religioso, ricco
di interiorità, ben formato, maturo nella dimensione umana e spirituale, è in grado
di vivere in pienezza la propria consacrazione e di inserirsi armoniosamente nella vi¬
ta di comunione e nella attività pastorale.

La formazione tende appunto ad accompagnare il religioso in questa sua crescita
integrale. Ciò comporta che l’azione educativa e formativa si sviluppi contando sul¬
la formazione permanente. In attesa che venga redatta la nostra "Ratio Institutionis
et Studiorum” (Cosi. 74,4), come è richiesta dalla Chiesa agli Istituti religiosi, i Pa¬
dri del Capitolo Generale danno alcune direttive per orientare l’iter di formazione:

a) innanzitutto si tenga presente la dimensione umana per aiutare il religioso
a sviluppare armonicamente le capacità fisiche, morali e intellettuali, e a crescere
in un più maturo senso di responsabilità;

b) si aiuti il religioso a riscoprire e vivere la radicale adesione a Cristo; a colti¬
vare una intensa vita spirituale, contemplativa e liturgica e la direzione spirituale;

81



c) è fondamentale nella spiritualità agostiniana la formazione al senso comu¬
nitario ed ecclesiale della vita religiosa. Ciò permette di attivare la convergenza
su determinali valori ed interessi, la capacità di accoglienza reciproca, la collabo-
razione, la ricerca continua del bene comune...;

d) le singole comunità, soprattutto quelle di formazione, diano vera e gioiosa
testimonianza di vita religiosa agostiniana, mostrando particolare sensibilità al
rispetto delle diverse “culture”;

e) si curi un maggiore coordinamento c unità di indirizzo tra i formatori delle
varie tappe: postulantato, noviziato, chiericato;

f) la “Convenzione” sia opportunamente aggiornata secondo le nuove esigenze;
g) si ribadisce la validità di tutte le iniziative utili alla formazione permanente:

ritiri, esercizi spirituali, corsi di aggiornamento...

2 - Cultura
Come agostiniani scalzi siamo chiamati, sull'esempio del S. P. Agostino, ad es¬

sere uomini di cultura, cioè attenti a leggere e valutare le realtà umane con l'ottica
del Vangelo e della nostra spiritualità. Ciò comporta, come ci ricorda il Papa nella
sua Lettera, un “profondo aggiornamento culturale”. A tale riguardo i Padri capi¬
tolari offrono le seguenti indicazioni pratiche:

a) si dia particolare importanza alla conoscenza e allo studio dei documenti
del Magistero;

b) si intensifichi l’approfondimento della spiritualità agostiniana e della no¬
stra storia attraverso lo studio personale e le specifiche iniziative di carattere co¬
munitario;

c) in particolare ciò venga attuato nelle case di formazione, dove si attivi un
corso di spiritualità agostiniana;

d) si dia la possibilità ai religiosi di accedere alle università per conseguire tito¬
li accademici e si orientino a scegliere possibilmente tesi scolastiche su temi di spi¬
ritualità e di storia agostiniana;

e) si continuino le ricerche di archivio, la trascrizione e pubblicazione delle
nostre fonti manoscritte, nonché la pubblicazione della collana “Quaderni di spi¬
ritualità agostiniana”.

f) si potenzi la collaborazione alla Rivista “Presenza Agostiniana” (redazione
di articoli, diffusione, finanziamento).

I Padri del Capitolo Generale, consegnando questo Documento ai confratelli, chie¬
dono al Signore il dono della pienezza dello Spirito Santo e il fervore degli inizi della
Riforma agostiniana. Maria, la Madre di Consolazione, il S. P. Agostino e lutti i
nostri santi Confratelli ci sostengano nei nostri propositi di fedeltà al carisma della
Riforma.

82



PREGHIERA ALLA MADONNA
AL TERMINE DEL CAPITOLO GENERALE

Maria, tu che all'annuncio dell'angelo, dopo una prima esitazione, ti apristi al piano
di Dio, ti ringrazio per quei Confratelli che in questo Capitolo, chiamati a compiti gravosi
e consapevoli della loro inadeguatezza o stanchezza, dopo un primo diniego, hanno accet¬
tato la volontà espressa dai Vocali, ripetendo con trepidazione e abbandono il tuo ‘fiat”.

Maria, incontrandoti con Elisabetta, elevasti a Dio quel Cantico, il Magnificat, che ri¬
mane nei secoli, in cui lo lodi perché ha guardato la tua umiltà, ti ringrazio per quei Con¬
fratelli che, esemplari di discrezione, pacatezza e umiltà negli interventi, sono rimasti in
penombra, quasi si ritenessero “gregari”. Peccato che non fossero di più! I loro nomi sa¬
ranno scritti nel libro di Dio, anche se non si leggeranno negli annali degli uomini.

Maria, tu che, dopo aver ritrovato tuo figlio dodicenne al tempio non comprendesti
nulla di quel suo sparire, anch'io non ho capito nulla di alcune discussioni e votazioni nel
Capitolo. Le leggo e le interpreto però come trama della Provvidenza con cui Dio non ces¬
sa di sorprendermi e di stupirmi giorno dopo giorno. E ti offro la mia fede provata da
questo “non capire”.

Maria, donna dell'ascolto, tu che conservavi, meditandole nel tuo cuore, le parole di
tuo Piglio, fa' che anch'io, accresciuto da tante esperienze, opinioni e suggerimenti ricevu¬
ti dai miei Confratelli, li conservi nel cuore, ve li faccia sedimentare e li rimediti con intel¬
letto d'amore.

Maria, tu che ai piedi della croce fosti affidata da Gesù a Giovanni, ti affido i Superio¬
ri neoeletti e rieletti. Come ai piedi della croce divenisti Corredentrice, così fa' che essi
si impegnino a conquistarsi l'ufficio loro affidato per il sessennio, vivendolo, ai piedi della
croce, non come onore, ma come servizio alla Chiesa di oggi che, assieme alla stola, ha
cinto il grembiule.

P. Aldo Fanti, OAD

Un momento dei lavori del 74° Capitolo Generale degli Agostiniani Scalzi, celebrato nel convento di S. Maria
Nuova dal 29 giugno al 9 luglio 1993.

83



I mesi estivi di questo 1993 sono stati colmi di avvenimenti importanti per la vita
del nostro Ordine. Parliamo soprattutto delle celebrazioni conclusive del IV Centenario
di fondazione e della celebrazione del 74° Capitolo Generale.

Il IV Centenario in Sicilia

La Provincia Siciliana ha concluso l’an¬
no centenario con una serie di celebrazioni
che, iniziate a Marsala, sono continuate nel¬
le altre case, concludendosi nel Santuario
di Vaiverde con una serie di iniziative, che

musicali ed altre opere con larga partecipa¬
zione di pubblico. Sempre molto curate le
liturgie commemorative, che hanno confe¬
rito alle celebrazioni quel tono di solenni¬
tà, superiore ad ogni più auspicabile aspet¬
tativa.

Anche la Provincia Siciliana ha colto
hanno visto ovunque
la sentita partecipazio¬
ne dei fedeli, nonché
il coinvolgimento del
clero secolare e rego¬
lare e dei Vescovi.

Accanto alla mo¬
stra storica "Una pre¬
senza di quattro seco¬
li" - che, partita da Ro¬
ma, attraversando tut¬
ta l’Italia, ha concluso
a Palermo il suo itine¬
rario - si sono svolti
apprezzati incontri
culturali e artistici, in
massima parte di con¬
tenuto agostiniano.
Sono stati riscoperti
ed eseguiti recitals

IV Centenario deila Riforma a Marsala: La solenne concelebrazione Eucarìstica
presieduta dal vescovo diocesano Mons. E. Catarinicchia.

84



l’occasione per scovare negli archivi e per
pubblicare notizie interessanti sulla sua sto¬
ria. Il libro, curato da P. Lorenzo Sapia: "Gli
Agostiniani Scalzi e la loro Riforma in Sici¬
lia", ne è un chiaro esempio. Degna di ri¬
lievo anche un’altra mostra fotografica, al¬
lestita per l’occasione: "Fiori in macco"-. au¬
tore Io stesso Padre Sapia.

Chiusura delle Celebrazioni
Il IV Centenario è stato ufficialmente

concluso ove l’Ordine ha avuto le sue ori¬
gini: il convento di S. Maria della Verità in
Napoli, erede del primo conventino delI'O-
livella, dove i primi religiosi il 20 luglio
1592, «rivestiti di rozze lane, si scalzarono».

Per l’occasione, i Padri del Capitolo Ge¬
nerale, sospendendo i loro lavori, si sono
recati a Napoli il 3 luglio, per partecipare ad
una solenne Eucaristia di ringraziamento.
Era presente molta gente, davvero commos¬
sa per il lieto evento. All’omelia il P. Gene¬
rale ha reso un affettuoso e sentito grazie
alla comunità di Napoli per l’indefesso la¬
voro di questi anni difficili del dopo terre¬
moto del 1980: un lavoro difficile, ma che
ci permette di aprire il cuore alla speranza
della ripresa. Un particolare ringraziamen¬
to ha rivolto all’onorevole Paolo Martuscel-
li, che si è molto adoperato per un sollecito

restauro del convento e della chiesa. È ve¬
ro che è triste vedere la chiesa ancora in¬
gabbiata dai ponteggi, e più triste è lo scem¬
pio operato dai ripetuti furti di questi anni,
ma ormai il miracolo di una chiesa funzio¬
nale restituita al culto, che all’inizio sembra¬
va impossibile, si sta realizzando. Ora si at¬
tende soltanto che arrivi al suo completa¬
mento. Sia questo un segno augurale anche
per l’Ordine, che da qui prese il via quattro
secoli fa. La rinascita di questa casa sia il
simbolo della rinascita, già in atto, dell'Or¬
dine. Questo augurio è stato sottolineato nel
brindisi durante l'agape fraterna, offerta dal¬
la comunità. La giornata si è conclusa con
un devoto e rievocativo pellegrinaggio dei
Padri Capitolari a un altro importante ex
convento della Provincia Napoletana, ora
parrocchia di S. Maria della Consolazione
in Resina (Ercolano). Con grande stupore di
tutti, il parroco Don Ciro Baiano ci ha mo¬
strato come in questa parrocchia, ormai da
più di un secolo abbandonata dai nostri re¬
ligiosi, si vivono lo spirito e le tradizioni che
vi avevano lasciato gli Agostiniani Scalzi:
si può veramente affermare che è ancora un
centro agostiniano.

Il 74° Capitolo Generale
Questo numero della rivista è dedicato

completamente al¬
le celebrazioni del
74° Capitolo Gene¬
rale, tenutosi a S.
Maria Nuova dal
28 giugno al 9 lu¬
glio scorso. Qui
vengono pubblica¬
te le relazioni e il
Documento pro¬
grammatico, che i
Padri Capitolari
hanno affidato al¬
l’Ordine per il pros¬
simo sessennio,
che ci porterà alle
soglie dell’anno
duemila. Ad esso,Chiusura del IV Centenario a Napoli: Foto di gruppo dopo la solenne Concelebrazione.

85



Foto di gruppo dei Padri Capitolari
partecipanti al 74° Capitolo Generale

Il Presidente del Capitolo presenta il conferenziere
Don Giuseppe Dao

nonché alla buona volontà di tutti i religio¬
si, sono affidati i progetti e le speranze. Il
futuro si prevede radioso, anche perché
nuove generazioni di giovani, di diverse na¬
zioni. si stanno formando nel nostro Ordine.

I lavori del Capitolo sono iniziati con
una giornata di ritiro spirituale, guidata con
molta competenza da P. Jesus Castellano,
OCD, il quale ha ribadito il valore e l’attua¬
lità del carisma proprio dell’Ordine, nel mo¬
mento attuale della Chiesa e del mondo.

Il giorno dopo, 29 giugno, dopo la so¬
lenne concelebrazione eucaristica, i Padri si
sono recati nell’aula capitolare per l'inizio
dei lavori. Dopo i primi adempimenti cano¬
nici, si è proceduto all'elezione della presi¬
denza del Capitolo: Presidente è stato elet¬
to P. Antonio Desideri, e vicepresidenti P.
Raffaele Borri e P. Lorenzo Sapia; all’ufficio
di Segretario P. Pietro Scalia.

Secondo quanto stabilito nella Congre¬

gazione Plenaria dello scorso anno, si è da¬
to ampio spazio all'ascolto di alcune rela¬
zioni su argomenti di particolare importan¬
za: Elementi costitutivi e attualità del nostro
carisma secondo la tradizione (Gabriele Fer-
lisi, OAD), Studi e formazione (Giandome¬
nico Mucci, SJ), Nuova evangelizzazione
nell'insegnamento della Chiesa: contenuto
e priorità (Joseph Dinh Due Dao), La comu¬
nione nella comunità, nel commissariato e
nell'Ordine (Luigi Pingelli, OAD), Pastorale
delle vocazioni: piano di lavoro e nuove
prospettive (Silvano Pinato, RCJ). Sicuri di
far cosa gradita ai confratelli e agli amici,
pubblichiamo i testi di queste relazioni in
questo numero di Presenza Agostiniana,
che perciò è tutto dedicato al Capitolo.

Dopo l'ascolto di queste conferenze, i la¬
vori capitolari sono proseguiti con la lettu¬
ra e la discussione delle relazioni sullo sta¬
to dell'Ordine, sia del P. Generale sia dei
Commissari Provinciali e dei delegati. Si è
quindi preparato il Documento programma¬
tico per il prossimo sessennio: esso è stato
ampiamente discusso, e votato all'una¬
nimità.

Ultimo atto dei lavori capitolari è stato
quello di procedere alla elezione della nuo¬
va Curia generalizia. Questi i risultati delle
elezioni: P. Eugenio Cavallari, riconferma¬
to Priore Generale dell’Ordine; P. Pietro Sca¬
lia, 1 ° Definitore e Vicario Generale; P. Ga¬
briele Ferlisi, 2° Defìnitore Generale; P. Raf¬
faele Borri, 3° Defìnitore Generale; P. Pio
Barbagallo, 4° Definitore Generale; P. Lui¬
gi Sperduti, Procuratore Generale; P. Vin¬
cenzo Sorce, Segretario Generale. Ad essi
l’augurio cordiale di operare con zelo per il
bene di tutto l’Ordine.

Paola Renata Carboni
Il 2 aprile 1993 il Papa ha approvato il

decreto sull'eroicità delle virtù della Ven.
Paola Renata Carboni, la cui causa di cano¬
nizzazione è affidata all'Ordine. Il prossimo
numero di Presenza Agostiniana sarà dedi¬
cato a questo avvenimento.

P. Pietro Scalia, OAD

86



PIETRO SCALIA, OAD, Agostiniani Scalzi, Costituzioni del 1598 e del 1620 - Trascrizione, revi¬
sione e note. Roma 1993, pp. IX + 376.

La pubblicazione di questo volume ha con¬
cluso degnamente le celebrazioni giubilar! del IV
Centenario di fondazione degli Agostiniani Scalzi
(1592-1992), ed ha aperto una nuova collana
“Documenti OAD", che il Segretariato dell’Ordi¬
ne per gli Studi e la Formazione ha in program¬
ma di realizzare con impegno e continuità. Lo
ha curato con l’amore per le cose agostiniane e
con la competenza tecnica, che tutti unanime¬
mente gli riconoscono, P. Pietro Scalia, oggi Vi¬
cario Generale dell’Ordine, fino a poco fa parro¬
co della dinamica parrocchia “S. Rita’’ in Spole¬
to (PG). Egli senza sottrarre nulla al lavoro par¬
rocchiale, è riuscito ha trovare il tempo per ren¬
dere questo preziosissimo servizio all’Ordine e
agli studiosi. Questo lavoro ci permette di legge¬
re per la prima volta, e in caratteri tipografici il
testo manoscritto delle prime Costituzioni degli
Agostiniani Scalzi, redatte e approvate nel 1598
dal Capitolo Generale della nascente Riforma. Da
tempo se ne desiderava la pubblicazione perché
queste Costituzioni furono la prima voce cari¬
smatica più qualificata della tradizione-, quella
che, meglio di ogni altra permette di cogliere gli
elementi peculiari della spiritualità degli Agosti¬
niani Scalzi (cfr. quanto ho scritto in questo nu¬
mero di “Presenza" alle pagg. 14-25).

Il testo su cui P. Pietro ha lavorato è la foto¬
copia dell’originale manoscritto, che si conser¬
va presso l’Archivio di Stato di Roma. Le mac¬
chie di inchiostro dovute all’umidità, la diversa
grafia, le cancellazioni di righe e le numerose ab¬
breviazioni hanno reso il lavoro di interpretazio¬
ne e di trascrizione più lungo e difficile.

La trascrizione è stata comunque fedelissi¬
ma. «Tuttavia - scrive P. Pietro nell’introduzio¬
ne - sono stati eseguiti alcuni interventi... per ren¬
dere più agevole la lettura sciogliendo le abbre¬
viazioni, introducendo o migliorando la punteg¬
giatura e gli accenti, limitando l'uso delle maiu¬
scole, correggendo eventuali errori dell’ama¬
nuense... In qualche raro caso, quando alcune
parole erano illeggibili, si è fornita una possibile
interpretazione delle stesse. Nelle note a pie’ di
pagina, molto sobrie, ci si è limitati a poche in¬
dicazioni essenziali su riferimenti importanti del¬
la storia e della dottrina. Infine è stata introdotta
la numerazione in paragrafi... per facilitarne il
riscontro sul testo parallelo del 1620» (pgg. VIII-
IX). Il compito interpretativo sarebbe stato più
facile se si fosse tenuto presente il testo delle Co¬

stituzioni dell’Ordine Agostiniano del 1581, da
cui quelle degli Scalzi del 1598 dipendono qua¬
si alla lettera. Si tratta comunque di precisazio¬
ni che un accorto studioso potrà fare senza fatica.

Ma il merito del volume di P. Pietro non è
solo questo. Egli ha voluto trascrivere anche, in
latino e in italiano, le Costituzioni del 1620: cioè
quelle Costituzioni che, approvate in forma spe¬
cifica da Paolo V, regolarono la vita della Rifor¬
ma fino al 1931, allorché fu redatto un altro te¬
sto aggiornato al Codice di Diritto Canonico del
1917. Per il testo latino, P. Pietro si è servito di
due copie tipografiche che si trovano nell’archi¬
vio generale degli Agostiniani Scalzi; per il testo
italiano, di una traduzione originale manoscrit¬
ta fatta da un religioso nella seconda metà del
1600, e che si conserva nell’archivio del conven¬
to di S. Maria Nuova, presso Tivoli (Roma).

Il volume contiene perciò tre testi di Costitu¬
zioni. Novità di rilievo è che essi non sono pub¬
blicati uno di seguito all’altro, ma a fronte, secon¬
do il criterio della comparazione. Punto di riferi¬
mento è il testo latino manoscritto del 1598, il qua¬
le perciò è scritto di seguito, ed è posto nella pagi¬
na pari a sinistra del volume. «Nella pagina dispa¬
ri a destra si trova, ma non di seguito, il testo del¬
le Costituzioni del 1620: nella parte superiore l’e¬
dizione latina, nella parte inferiore la traduzione
italiana. In questo modo il lettore può seguire con¬
temporaneamente i tre testi, individuando facil¬

mente quelli paralleli, e facendo un esame delle
modifiche o aggiunte intervenute in seguito» (pg.
IX). Le modifiche, apportate in seguito dai Capito¬
li Generali, sono riportate in nota in grassetto. Al¬
tre eventuali osservazioni sono riportate, sempre
in nota, in corsivo. In appendice molto opportu¬
namente sono riportati alcuni documenti della Sede
Apostolica che riguardano gli Agostiniani Scalzi.

Il volume è presentato dal Priore Generale,
P. Eugenio Cavallari, ed è dedicato «a P. Ignazio
Barbagallo - agostiniano scalzo - maestro di vita
- innamorato cultore di S. Agostino - e appassio¬
nato studioso della storia del nostro Ordine - nel
decennale della morte».

Formulo l’augurio che questo volume diven¬
ti, specialmente nei nostri seminari, un testo di
studio e di meditazione, perché è dalle fonti au¬
tentiche che si precisa bene il contenuto del ca¬
risma e si alimenta l’amore per esso.

P. Gabriele Ferlisi, OAD

87




	1: Cover
	2: Index
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	Pagina 35
	Pagina 36
	Pagina 37
	Pagina 38
	Pagina 39
	Pagina 40
	Pagina 41
	Pagina 42
	Pagina 43
	Pagina 44
	Pagina 45
	Pagina 46
	Pagina 47
	Pagina 48
	Pagina 49
	Pagina 50
	Pagina 51
	Pagina 52
	Pagina 53
	Pagina 54
	Pagina 55
	Pagina 56
	Pagina 57
	Pagina 58
	Pagina 59
	Pagina 60
	Pagina 61
	Pagina 62
	63: Publicity
	64: C.COVER
	Pagina 65
	Pagina 66
	Pagina 67
	Pagina 68
	Pagina 69
	Pagina 70
	Pagina 71
	Pagina 72
	Pagina 73
	Pagina 74
	Pagina 75
	Pagina 76
	Pagina 77
	Pagina 78
	Pagina 79
	Pagina 80
	Pagina 81
	Pagina 82
	Pagina 83
	Pagina 84
	Pagina 85
	Pagina 86
	Pagina 87
	Pagina 88

