
N. 6
2022

Novembre-Dicembre

PRESENZA
AGOSTINIANA

Felici di servire l'Altissimo in spirito di umiltà

Po
ste

 It
ali

an
e S

.p.
A.

 - 
Sp

ed
izi

on
e i

n A
bb

on
am

en
to

 Po
sta

le 
D.

L. 
35

3/
20

03
 (c

on
v. 

in 
L. 

27
/0

2/
20

04
 n.

 46
) a

rt.
 1,

 co
m

m
a 2

, A
UT

/D
R/

CB
PA

/C
EN

TR
O1

 va
lid

a d
al 

27
/0

4/
20

06
 - 

Ri
vis

ta
 bi

m
es

tra
le,

 n.
 6/

22

RIVISTA PRESENZA AGOSTINIANA

Ordine degli Agostiniani Scalzi

Piazza Ottavilla, 1 - ROMA 00152
www.oadnet.org



PRESENZA AGOSTINIANA

Rivista bimestrale
degli Agostiniani Scalzi

ANNO XLIX - n. 6 (261)
Novembre-Dicembre 2022

§	Direttore responsabile
Calogero Ferlisi (Padre Gabriele)

§	Redazione e Amministrazione
Agostiniani Scalzi
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma
Tel. (06) 5896345
E-mail: curiagen@oadnet.org
Pec: curiagen@pec.it

§	Autorizzazione
Tribunale di Roma n. 4/2004
del 14/01/2004

§	Abbonamenti
Ordinario 	 € 25,00
Sostenitore	 € 35,00
Benemerito	 € 50,00
Una copia 	 € 5,00

§	Causale 
Abbonamento 2022
intestato a
Agostiniani Scalzi
Procura Generale
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma 

§	Versamento su
C.C.P. 46784005

IT15 M076 0103 2000 0004 6784 005

IBAN

IT57 G036 6701 6000 1057 0057 309

§	Copertina, impaginazione
e stampa
Mastergrafica Srl

www.oadnet.org

SOMMARIO
Editoriale
UN NATALE DIVERSO�
P. Luigi Pingelli� 3

Biblica
ATTI DEGLI APOSTOLI:  
CAMMINARE INSIEME  
VERSO UNA CHIESA IDEALE
P. Diones Rafael Paganotto, OAD� 7

Antologia Agostiniana
QUESTIONI SUI VANGELI  
DI MATTEO E LUCA 
DICIASSETTE QUESTIONI  
SUL VANGELO DI MATTEO
P. Eugenio Cavallari, OAD� 12

Carisma
CAPITOLO XI 
DELL’OBBEDIENZA
BREVE ESPOSIZIONE
SOPRA LA REGOLA DI S. AGOSTINO
DEL VENERABILE P. GIOVANNI NICOLUCCI
P. Gabriele Ferlisi, OAD� 20

Testimonianze vocazionali
OPERAI PER LA MESSE
TESTIMONIANZE
DI SEI NUOVI SACERDOTI� 24

Magistero
PAPA FRANCESCO AI PARTECIPANTI  
ALL’ASSEMBLEA DELL’UNIONE SUPERIORI 
GENERALI (U.S.G.), 26.11.2022� 31

NEL CHIOSTRO E DAL CHIOSTRO
A cura della Curia Generale� 35



3

Editoriale

UN NATALE DIVERSO

P. LUIGI PINGELLI

Il Natale del Signore è sempre una ricorrenza o meglio un mi-
stero d’amore da riscoprire nella nostra vita interiore e comunitaria. 
Da questa premessa comprendiamo come ogni Natale sia diverso 
dall’altro, proprio perché collegato al nostro movimentato itinerario 
interiore.

C’è tuttavia una diversità che si colloca negli eventi straordinari, 
non sempre positivi, che siamo chiamati a vivere e a subire indipen-
dentemente dalla nostra volontà. L’allusione di questo Editoriale che 
porta il titolo di “Un Natale diverso ” intende svelare questa diversità 
del Natale che siamo costretti a guardare e a celebrare quest’anno in 
un contesto drammatico di guerra o meglio di feroce e indiscriminato 
massacro in Ucraina e di tante guerre dimenticate in altre parti del 
mondo.

La pace è un dono messianico che ci raggiunge con la nascita 
del Verbo nella grotta di Betlemme e, pertanto, pensiamo che il frutto 
della pace generato nel nostro cuore e nell’intera umanità dovrebbe 
cambiare repentinamente e di fatto la nostra storia ripulita dal con-
testo di ogni iniquità. 

Sarebbe bella e immensamente gratificante la realizzazione di 
tale desiderio cullato nella sede più profonda della nostra interiorità 
e invece presto ci svegliamo dal sogno di una fittizia aspettativa e ci 
assale il dubbio di essere abbandonati alla tragicità degli eventi uma-
ni, o meglio disumani.

Per istinto, siamo pessimisti nel costatare la deriva del male 
e tante volte siamo inclini a conclusioni che generano dubbi e per-
plessità anche nella mente di coloro che si professano cristiani e, tra 
l’altro, dovrebbero coltivare la virtù teologale della speranza. Non 
dobbiamo meravigliarci di questo, data la fragilità della nostra con-
dizione umana, ma non mancano fortunatamente sussulti di natura 
interiore che ci portano a tutt’altra conclusione. 



4

La pace non è un dono per così dire automatico che ci raggiun-
ge come se fossimo autorizzati a non fare niente e a metterci a mani 
conserte attendendo tutto dall’alto. Tale visione è lontana mille mi-
glia dalla prospettiva del cristiano e credo anche da quella di ogni 
uomo benpensante. 

Allora domandiamoci a quale pace allude il richiamo esplicito 
del Natale che in seguito diverrà un tema ricorrente sulla bocca di 
Gesù quale annuncio e augurio di una esperienza beatificante.

C’è una pace oggettiva che è dono esclusivo e gratuito dell’a-
more di Dio. Questo dono è il dono della riconciliazione tra Dio e l’u-
manità prevaricatrice che si realizza con l’irruzione nel mondo dell’i-
cona vivente del Padre, vale a dire, del Verbo fatto carne. Egli viene 
per salvarci mediante ogni gesto sublime di misericordia che trova il 
suo culmine nel sacrificio consumato sul Calvario.

A questo dono supremo dell’amore di Dio, come corollario, si 
collegano tutti gli altri dettagli della pace che implicano un coinvolgi-
mento della libertà umana. 

Tornando al quesito fondamentale di questo Editoriale, è im-
pellente approfondire il tema della pace affermata dagli angeli che 
discendono dalla sommità dei cieli sull’umile grotta di Betlemme, 
dove si manifesta l’identità di Dio oscurata, ma tuttavia presente nella 
carne assunta dal Redentore inviato dal Padre.

La pace che scaturisce dal Natale del Signore è la trasforma-
zione totale dell’essere umano dopo la caduta del peccato. Alla sal-
vezza offerta da Dio l’uomo deve aprire la porta del cuore poiché è 
chiamato liberamente a dare il suo assenso al progetto di salvezza.

È chiaro, quindi, che l’augurio divino della pace è un dono da 
accogliere con tutta le sue implicanze. L’uomo, allo stesso tempo, è 
oggetto e soggetto della pace messianica: oggetto perché viene rag-
giunto da Colui che è la nostra Pace e gli si dona con amore gratui-
to; soggetto in quanto deve promuovere tutte le condizioni perché la 
pace possa caratterizzare efficacemente la sua vita e instaurare nuo-
ve relazioni con Dio, con l’intera famiglia umana e con il creato. Da 
questo punto di vista l’uomo è chiamato ad essere artigiano di pace 
e, quindi, a impegnarsi con tutte le forze, assecondate dalla grazia, 
perché la pace si affermi nella sua concreta efficacia permeando l’o-
rizzonte della storia e della società.

Come si vede, la responsabilità perché si possa realizzare l’av-
vento della pace nel tessuto delle relazioni e in ogni espressione del 
vivere, ricade pesantemente sulla libera volontà dell’uomo. 



5

È evidente, quindi, che l’uomo, col suo comportamento, può 
contrastare l’affermazione della pace e ostacolare il piano di Dio e 
del suo regno. È proprio questo il punto dolente che rischia di rovina-
re l’uomo stesso che inquina il palcoscenico della storia finendo per 
assaporare l’amaro frutto di discordie e di laceranti competizioni. 

Di conseguenza, non possiamo attribuire a Dio il fatto che la 
pace sia una vana utopia e che questo dono messianico, portato dal 
Verbo fatto carne, non sia destinato a rallegrare l’intera umanità. Al 
contrario la volontà di Dio è una volontà di pace che vuole trasferirsi 
efficacemente dal cielo sulla terra.

Per questo nel Natale ci viene donato il Principe della pace: 
la creazione, che soffre e geme nelle doglie del parto, è destinata a 
cambiare; la storia avrà sbocchi più felici solo se l’uomo sgretolerà 
il suo cuore di pietra e finalmente si ritroverà con un cuore di carne 
(Cfr. Rom. 8, 19-23).

Nella preghiera del Padre nostro, non a caso chiediamo “Sia 
fatta la tua volontà come in cielo così in terra”; ciò evoca chiaramente 
che è l’uomo ad essere chiamato ad accogliere la volontà di pace che 
regna incontrastata nel cielo e a fare del tutto per trasferirla nell’u-
mana dimensione. Solo così attua il fermo proposito di scegliere il 
bene, ossia il progetto dell’amore di Dio manifestato nel mistero del 
Natale.

Si ripropone tuttora, in tutta la sua drammaticità, l’amara co-
statazione di Giovanni nel prologo del suo Vangelo: “(Il Verbo) venne 
fra la sua gente, ma i suoi non l’hanno accolto…” (Giov. 1, 11), vale a dire 
l’umanità continua a distogliere lo sguardo da Colui che è sceso dalla 
sua gloria per entrare pienamente e senza riserve in tutta la preca-
rietà della natura umana. C’è un’altra affermazione di Giovanni nello 
stesso prologo che ci rianima e ci conforta perché alla fine prevarrà 
la volontà di salvezza di Dio sulla stoltezza umana. Questa consolan-
te verità viene palesata dall’apostolo prediletto con l’immagine della 
Luce che viene a dissipare le tenebre dell’umanità: “ In lui (il Verbo) 
era la vita e la vita era la luce degli uomini: la luce splende nelle tenebre 
e le tenebre non l’hanno vinta ” (Giov. 1, 4-5). L’amore di Dio è infinita-
mente più grande dei nostri limiti umani e il mistero del Santo Natale 
arriva a riscattare ogni debolezza e a dissipare ogni zona d’ombra 
delle nostre miserie umane. È questo lo spazio illimitato della spe-
ranza che il Natale irradia nel nostro cuore: il mistero dell’amore di 
Dio, che si è manifestato nel Figlio nato nella grotta di Betlemme, 
trionferà perché la Parola di Dio produce sicuramente i suoi effetti e 
dona vita nuova.



6

Lo stupore, che conquista la nostra rudezza carnale davanti al 
mistero del Verbo di Dio fatto uomo, non può non scalfire la nostra 
indifferenza tanto da costringerci a porci delle domande: come ha 
potuto Dio, il Signore onnipotente, incarnarsi in una condizione così 
miserabile e insignificante, priva di ogni forma di dignità e di valori? 
Perché si è rivestito della nostra condizione mortale pur essendo Egli 
il Vivente? Perché si è svuotato dello splendore della sua gloria fino a 
sperimentare i nostri limiti e le nostre contraddizioni?

La risposta risiede unicamente nella volontà d’amore la cui mi-
sura è confondersi con l’amato. Se l’amore, per sua natura, tende 
alla fusione tra chi ama e chi è amato, Colui che è l’Amore stesso non 
ha altra scelta che diventare per l’uomo ossa delle sue ossa e carne 
della sua carne. È tutta qui la logica dell’amore infinito di Dio per noi 
uomini che si traduce concretamente nel mistero del Natale.

Da questa scelta del Verbo di svuotarsi della propria gloria per 
farsi uomo tra gli uomini deriva la conseguenza inaudita dell’innalza-
mento dell’uomo al vertice della dignità che gli viene concessa gratu-
itamente, vale a dire di essere elevato alla vita divina. Avviene, quindi, 
un processo assurdo e sconcertante per il nostro modo di pensare: 
Dio assume la condizione di servo, si abbassa fino al limite estremo 
della fragilità umana per spingere l’uomo con la sua grazia a vivere 
nella dimensione vertiginosa della vita stessa di Dio. Si verifica real-
mente nell’Incarnazione quello scambio sbalorditivo tra Dio e l’uomo, 
che i Padri della Chiesa hanno definito “admirabile commercium” pro-
prio per mettere in rilievo il portento della divinizzazione dell’uomo. 
Questa viene pagata a prezzo incommensurabile con la Kenosis del 
Verbo, vale a dire con la spogliazione della sua divinità. 

Davanti a questo mistero non basta perdersi nello stupore della 
contemplazione che già accende nei nostri cuori la scintilla destinata 
a diradare le tenebre nelle quali siamo avvolti: occorre fare un salto 
operativo, che ci sollevi dal contemplare all’agire, dall’ammirare a 
vivere intensamente la realtà di questo mistero.

Dobbiamo passare alla fase decisiva di un coinvolgimento a tutto 
campo: mettere da parte ogni forma di sentimentalismo ed entrare 
personalmente nel mistero dell’Incarnazione perché non siamo sem-
plici spettatori, ma protagonisti per scelta gratuita dell’amore di Dio. 

Siamo stati raggiunti non da un dono semplicemente apprez-
zabile, ma dal dono incalcolabile per il suo immenso valore, il dono 
dell’Emmanuele: il Dio con noi. Se Egli, entrando nella storia, si im-
medesima con ciascuno di noi è conseguente la nostra risposta di 
accoglierlo per diventare come lui.



7

Biblica

ATTI DEGLI APOSTOLI:  
CAMMINARE INSIEME  

VERSO UNA CHIESA IDEALE

P. DIONES RAFAEL PAGANOTTO, OAD

Siamo giunti alla fine dell’anno e nel corso del 2022 la sezione 
biblica della nostra rivista ha offerto alcune riflessioni sul cammino 
sinodale con base nel testo degli Atti degli Apostoli.

Inizialmente ci siamo soffermati sul nome e sulle caratteri-
stiche dell’opera che sono già un programma sinodale (n. 1); poi ci 
siamo confrontati con le visioni diverse presenti nel Sinodo di Geru-
salemme (n. 2); la presenza dello Spirito Santo in Pentecoste è stata 
indicata come fondamentale per avviare un percorso ecclesiale (n. 
3), anche se la sinodalità nella Chiesa primitiva ha avuto dei mo-
menti complessi come la rottura tra Paolo e Barnaba (n. 4), tuttavia 
non mancano gli esempi positivi di persone che hanno camminato 
insieme verso un obiettivo comune, come è succeso con i vari col-
laboratori di Paolo (n. 5); ora concludiamo il percorso di riflessione 
dedicando spazio ai piccoli sommari o riassunti presenti nei primi 
capitoli degli Atti degli Apostoli. Questi brevi testi offrono al lettore e 
al credente l’immagine di una Chiesa ideale, la quale è l’obiettivo di 
un lungo cammino!

1. I sommari: scopo e caratteristiche
Generalmente un articolo scientifico o un testo lungo presenta 

al suo inizio un sommario, cioè un breve riassunto che cerca di con-
densare le caratteristiche principali che il testo svilupperà e pre-
senta anche il punto di vista dell’autore sull’argomento in questio-
ne. Questa tecnica letteraria era presente in molti testi classici e 
l’autore degli Atti degli Apostoli l’ha utilizzata tre volte all’inizio della 
sua opera cercando di descrivere l’attività di alcuni degli apostoli e 



8

la vita all’interno della comunità cristiana di Gerusalemme: 
•	 At 2,42-47: presenta l’elenco delle quattro caratteristiche che 

non possono mancare nella vita della Chiesa: l’insegnamento 
degli apostoli, la comunione, lo spezzare il pane e le preghiere; 
dopo sottolinea l’importanza dell’essere insieme condividendo 
tutto quello che avevano a disposizione; 

•	 At 4,32-35: il secondo dedica spazio alla comunione dei beni e 
indica alcune delle sue modalità;

•	 5,12-16: il terzo, infine, si concentra sull’attività di guarigione 
degli apostoli e i risultati all’interno della comunità.

Questi sommari non sono una descrizione storica e dettaglia-
ta della vita nella comunità primitiva, ma sono il risultato lettera-
rio della percezione dell’azione dello Spirito Santo nel superare le 
differenze tra le persone e nel cammino spirituale che i battezzati 
hanno compiuto. Il modello di Chiesa presente nei sommari porta i 
lettori a immaginare e a lavorare perché, sotto l’azione dello Spirito 
Santo, tale modello possa realizzarsi.

Il primo sommario avvia la serie ed è il testo più noto e com-
mentato, in quanto delinea l’immagine ideale della comunità cri-
stiana primitiva. Pertanto, dedichiamo spazio a At 2,42-47 per con-
cludere la nostra riflessione sulle tracce sinodali presenti negli Atti 
degli Apostoli.

2. Il sommario che presenta una Chiesa ideale

At 2,42-47 I discepoli erano perseveranti nell’insegnamento degli 
apostoli e nella comunione, nello spezzare il pane e nelle preghiere. 

Un senso di timore era in tutti, e prodigi e segni avvenivano per 
opera degli apostoli; tutti i credenti stavano insieme e avevano ogni 
cosa in comune; vendevano le loro proprietà e sostanze e le dividevano 
con tutti, secondo il bisogno di ciascuno. 

Ogni giorno erano perseveranti insieme nel tempio e, spezzando 
il pane nelle case, prendevano cibo con letizia e semplicità di cuore, 
lodando Dio e godendo il favore di tutto il popolo. 

Intanto il Signore ogni giorno aggiungeva alla comunità quelli che 
erano salvati.



9

2.1 Le quattro “perseveranze”

Il sommario presenta all’inizio l’elenco delle quattro caratte-
ristiche che non possono mancare nella vita della Chiesa: il punto 
di partenza è “l’insegnamento degli apostoli” sulla persona di Gesù 
alla quale segue la necessità della “comunione” che non signifi-
ca solo stare nello stesso luogo, ma essere un insieme e costruire 
un’unità di vita sulla base di due elementi: lo “spezzare il pane” 
nelle celebrazioni liturgiche e le “preghiere” fatte quotidianamente. 

Prima però di citare i quattro elementi della vita ecclesiale, 
l’autore degli Atti degli Apostoli inserisce una caratteristica essen-
ziale che vale per ciascuno di essi: essere “perseveranti”, cioè avere 
un’abitudine che non si riduce ad alcuni momenti di gioia ed entu-
siasmo. In questo modo si può parlare di quattro “perseveranze”: 
nell’insegnamento degli apostoli, nella comunione, nella frazione 
del pane e nelle preghiere che costituiscono l’essenza del cammi-
nare insieme della Chiesa nel tempo. 

Questi quattro elementi sono stati molto importanti nella 
Chiesa primitiva e continuano ad esserlo anche oggi, specialmente 
nel percorso sinodale che la Chiesa sta facendo. Accontentarsi di 
avviare un cammino non è sufficiente, è necessario “perseverare” 
nelle scelte fatte durante il percorso! Infatti, i quattro elementi non 
possono essere ridotti a meri momenti celebrativi o caratterizza-
re riflessioni o pubblicazioni, ma devono contraddistinguere la vita 
quotidiana di ogni credente. 

Mettere in pratica le quattro “perseveranze” con la stessa in-
tensità e naturalità non è semplice né è vissuto da tutti. Infatti nei 
capitoli successivi del testo ci saranno esempi negativi e difficoltà 
nel vivere profondamente queste scelte di vita. Comunque l’autore 
del testo sottolinea il modello ideale che la comunità cercava di vi-
vere perché credeva in questa possibilità, tanto da inserire il som-
mario dopo l’episodio di Pentecoste, come a dire che solo con l’aiu-
to dello Spirito Santo è possibile perseverare “nell’insegnamento 
degli apostoli e nella comunione, nello spezzare il pane e nelle pre-
ghiere”.

costituiscono l’essenza 
del camminare insieme
della Chiesa nel tempo

1.	 INSEGNAMENTO DEGLI APOSTOLI

2.	 COMUNIONE

3.	 FRAZIONE DEL PANE

4.	 PREGHIERE



10

2.2 La comunione 

Il tema del Sinodo è “Per una 
Chiesa sinodale: comunione, parteci-
pazione e missione”. Una chiara indi-
cazione che la comunione è il primo 
elemento per un camminare insieme 
lungo il percorso sinodale. 

Il sommario che presenta il 
progetto di una Chiesa ideale, dopo le 
quattro “perseveranze”, si sofferma sul-
la comunione, la quale non era un obbligo 
per la Chiesa primitiva, ma era vissuta libera-
mente da alcuni dei suoi membri decisi a collaborare 
con i loro fratelli, come Barnaba che ha deposto il rica-
vato della vendita di un campo ai piedi degli apostoli (At 4,36-37); un 
esempio al contrario è Anania che ha fatto parzialmente la stessa 
azione tenendo per sé, di nascosto, una parte del ricavato (At 5,1-2). 

L’errore di Anania non è stato tenere per sé una parte della som-
ma ricevuta; ma avere un comportamento non coerente con quanto 
aveva professato, cioè fingere di essere una persona diversa e non 
credere profondamente nel cammino da fare insieme alla comunità. 

La condivisione del suo denaro fatta da Barnaba non scaturiva 
da una valutazione pessimistica dei beni terreni, né da un ricordo 
utopico e nostalgico della primitiva comunità cristiana, ma è sta-
ta una testimonianza della trasformazione di vita avvenuta dopo la 
Pentecoste. La comunione dei beni era il risultato della comunione 
di vita avvenuta molto prima, era l’effetto di una nuova scelta di vita 
in favore di tutti, era la conseguenza della preoccupazione per il 
prossimo. 

I cristiani che hanno deciso di mettere tutto in comune hanno 
dimostrato che la Chiesa ideale poteva realizzarsi nel tempo; ciò 
che per altri poteva sembrare contraddittorio e fuori discussione, 
per i cristiani era naturalmente vissuto con libertà e coscienza.

3. Conclusione
Questa conclusione non intende finire solo questo breve arti-

colo centrato in At 2,42-47, ma la serie di sei riflessioni che ha la 
sessione biblica della nostra rivista ha offerto ai lettori nel corso di 
quest’anno. 



11

Gli articoli hanno affrontato temi diversi che hanno cercato di 
fornire tracce di riflessione sull’importanza del cammino sinodale 
che la Chiesa sta vivendo. Da tutto ciò ci rendiamo conto che il testo 
degli Atti degli Apostoli mantiene la sua attualità e fornisce interes-
santi esempi e situazioni che la Chiesa ha vissuto nei suoi primordi 
e vive ancora oggi.

L’azione dello Spirito Santo è fondamentale per camminare in-
sieme, partendo dalla realtà concreta di ogni cristiano e arrivando 
fino ai confini della terra (At 1,8); questa azione “spirituale” collabo-
ra alla risoluzione dei conflitti e all’accoglienza delle diverse visioni 
all’interno del corpo ecclesiale, poiché nel maggior parte del tempo 
non è tanto importante la meta verso cui si va, ma il cammino fatto 
insieme.

Il testo degli Atti degli 
Apostoli traccia gli obiettivi 
del cammino, ma non con-
duce il lettore alla meta, vi-
sto che le ultime parole del 
testo biblico (At 28,31) sono 
uno sguardo fiducioso ver-
so il futuro per perseverare 
nel cammino tutti i giorni. 
Allo stesso modo, il sinodo 
non si sofferma tanto sui 
punti da raggiungere, ma 
sottolinea l’importanza di 
camminare insieme e valo-
rizzare i compagni di viag-
gio.

Il cammino è lungo 
e accidentato, ma la per-
severanza conduce natu-
ralmente alla comunione 
e facilita ogni passo e de-
cisione, poiché il proprio 
Cristo cammina accanto ai 
suoi discepoli, rallentan-
do quando necessario, ma 
senza mai fermarsi!

I l  cammino è lungo e accidentato,  I l  cammino è lungo e accidentato,  
ma la perseveranza conduce  ma la perseveranza conduce  
naturalmente al la comunione  naturalmente al la comunione  

e faci l i ta ogni  passo e decisione,  e faci l i ta ogni  passo e decisione,  
poiché i l  proprio Cristo cammina  poiché i l  proprio Cristo cammina  

accanto ai  suoi  discepoli ,  accanto ai  suoi  discepoli ,  
ral lentando quando necessario,  ral lentando quando necessario,  

ma senza mai fermarsi !ma senza mai fermarsi !



12

Antologia Agostiniana

QUESTIONI SUI VANGELI  
DI MATTEO E LUCA 

DICIASSETTE QUESTIONI  
SUL VANGELO DI MATTEO**

P. EUGENIO CAVALLARI, OAD

In queste due opere Agostino offre una sintesi di svariate me-
ditazioni personali sui Vangeli di Matteo e Luca, e di alcune catechesi 
pronunziate per rispondere ai quesiti dei fedeli. La prima opera è stata 
composta in due libri e gli studiosi indicano come data probabile intor-
no al 400. In essa viene offerto un saggio importante dell’interpretazio-
ne mistico-dogmatica dei due Vangeli, comune ad Agostino e ad altri 
Padri (Origene, Ireneo, Ilario, Ambrogio). Di essa si serviranno anche 
Bonaventura e Tommaso d’Aquino. Agostino è un vero maestro, che sa 
comporre una sintesi inarrivabile fra Parola di Dio del Vecchio e del 
Nuovo Testamento, quindi offre sempre una doppia lettura del testo 
sacro, la quale tiene conto sia del senso letterale che del senso misti-
co. Il tutto naturalmente attraverso un linguaggio caldo e familiare per 
raggiungere qualsiasi intelligenza dei suoi uditori e lettori. In questo 
Agostino imita davvero l’umiltà di Gesù, che nei Vangeli sa dire cose 
sublimi con un linguaggio umilissimo e chiarissimo. 

La seconda opera è una piccola raccolta di diciassette Questio-
ni, che Agostino ha organizzato a parte per servirsene probabilmente 
in qualche occasione pastorale oppure ha aggiunto al materiale pre-
cedente su Matteo. La data di questa seconda composizione potrebbe 
essere fra il 400 e il 411.

1 . Gesù e Pietro
Il Signore insegna alle folle stando sulla barca: nel tempo del-

la storia il Signore istruisce i popoli della terra con l’autorità della 



13

Chiesa. Il Signore sale sulla barca di Pietro pregandolo di scostarsi un 
poco da terra: quando si parla a molte persone, occorre usare un 
linguaggio moderato: né impartire solo precetti d’indole terrena, né 
elevarsi al di sopra delle cose terrene per immergersi nell’impene-
trabilità dei misteri, al punto che la gente non capisca più nulla. Può 
anche significare che la predicazione ai pagani doveva iniziare dalle 
regioni più vicine, quindi le parole, rivolte allo stesso Pietro, si rife-
rirebbero alle genti più lontane, alle quali il messaggio evangelico 
sarebbe giunto più tardi, secondo il 
testo di Isaia: Portate le insegne in 
mezzo a tutte le genti, tanto vicine 
quanto lontane. Luca nota che le reti 
si squarciavano per la grande quanti-
tà dei pesci e le barche furono tal-
mente piene che stavano per affon-
dare: ciò indica che nella Chiesa ci 
sarebbe stata una gran quantità di 
uomini carnali. Turbata la pace, essi 
avrebbero causato scismi ed eresie; 
quindi nella Chiesa si sarebbe veri-
ficata per lungo tempo una caduta 
della fede e dei buoni costumi, talmente grave, che la Chiesa si sa-
rebbe ridotta nella necessità di gridare a Cristo: Allontànati da me 
perché sono peccatore. Essa, quasi sommersa dai corrotti costumi, 
parrebbe voler respingere da sé la guida degli uomini spirituali, nei 
quali più rifulge la figura di Cristo. Queste persone, a parole, non 
dicono tali cose ai ministri buoni di Dio, mostrando quasi l’intenzio-
ne di allontanarli da sé; ma con la loro condotta li invitano ad allon-
tanarsi, perché non vogliono sottostare al governo dei buoni. La loro 
pressione si rende più forte perché da un lato li onorano, mentre 
dall’altro con le loro opere li spingono ad allontanarsi. Il Signore 
però non si allontanò da loro ma, sospinte le barche a terra, li con-
dusse sulla spiaggia. Con ciò volle significare che le persone buone 
e spirituali non devono lasciarsi turbare dai peccati commessi dal 
popolo né devono nutrire il proposito di abbandonare il ministero 
che hanno nella Chiesa per vivere in maggiore sicurezza e tranquil-
lità. Ecco dunque Pietro, Giacomo e Giovanni che, sospinte a terra le 
barche, lasciando tutto lo seguirono. Ciò può raffigurare la fine dei 
tempi, quando coloro che aderiscono a Cristo saranno del tutto al-
lontanati dal mare tempestoso di questo mondo (Luca 2,2).



14

2. Il paralitico
In esso è raffigurata l’anima debilitata nelle membra, cioè ri-

lassata nel compiere il bene. Ed essa è interpellata da Gesù su ciò 
che vuole da lei la parola di Dio, ma è ostacolata dalle turbe finché il 
tetto, cioè l’oscurità delle Scritture, non le viene aperto e per tal via 
non perviene alla conoscenza di Cristo, cioè finché con fede devota 
non scende ad accettare l’umiltà di Cristo. Coloro che lo depongono 
davanti a Gesù possono rappresentare i buoni maestri della Chiesa. 
Se viene deposto giacente nel letto significa che l’uomo deve cono-
scere Cristo mentre è ancora in questo corpo di carne. Gli comanda 
infine di mettere sulle spalle il proprio letto e andarsene a casa. A 
coloro che con la remissione dei peccati ottengono la sanità, resta 
da compiere ancora un’opera verso le membra della loro anima: 
sorretti dalla beata speranza, non devono adagiarsi come nel letto 
tra i piaceri carnali, come se la loro anima sia ancora malata. Essa 
deve dominare gli affetti carnali e tendere alla quiete, che abita 
nell’intimo recesso del cuore (2,4).

3. Costruire sulla roccia
Diceva il Signore: A chi è simile colui che viene a me e ascolta 

le mie parole e le mette in pratica. Egli è simile all’uomo che scava in 
profondità e fa poggiare il fondamento sulla pietra. Il termine ‘scava-
re’ è proprio di chi, con l’umiltà cristiana, esclude dal suo cuore ogni 
bene terreno e non serve Dio se non in vista di tali beni. Quest’uomo 
giunge alla nuda roccia, cioè segue gratuitamente Cristo e gratui-
tamente lo serve. Conclusione: nessuno deve servire Dio per otte-
nere beni superflui, non solo, ma neppure quei beni che sembrano 
necessari alla vita presente e possono essere accettati e posseduti 
dai giusti senza commettere colpa alcuna, trattandosi però sempre 
di beni temporali e terreni (2,10).

4. La lucerna e il candelabro
Dice il Signore: Nessuno, quando accende una lucerna, la copre 

con un vaso o la pone sotto il letto, ma la mette sul candelabro per-
ché chi entra veda la luce. Colui che per timore di fastidi temporali 
nasconde la parola di Dio, mette le cose mondane al di sopra della 
diffusione della verità; anzi, temendo di predicare la parola, quasi 
l’occulta con un coperchio. Colui che si comporta in questo modo il 
Signore lo chiama vaso e letto sotto il quale, al dire di lui, vien posta 
la lucerna (2,12).



15

5. I settantadue discepoli
La terra compie l’intero suo giro in ventiquattro ore. Una cosa 

simile avvenne quando fu dato l’incarico di predicare il Vangelo del-
la Trinità ai settantadue discepoli. Settantadue infatti è il prodotto 
di tre per ventiquattro. Il fatto poi che li manda a due a due è un 
richiamo mistico alla carità, sia perché due sono i comandamenti 
della stessa carità, sia perché nessuna carità può esistere se non ci 
sono almeno due persone (2,14).

6. Il dito di Dio
Lo Spirito Santo è chiamato dito di Dio a motivo della divisione 

dei doni che da lui vengono dati agli uomini e agli angeli, in maniera 
propria a ciascuno di loro. Fra le nostre membra infatti non ce n’è 
alcun altro in cui più che nelle dita si noti la distinzione (2,17).

7. Il digiuno 
Esso si pratica o nella tribolazione o nel godimento: nella 

tribolazione per placare Dio dei peccati commessi, nel godimen-
to quando si fa diminuire il gusto delle cose carnali in proporzione 
con la crescita dell’amore per le cose spirituali. Quando dunque al 
Signore fu posta la domanda perché i suoi discepoli non digiunas-
sero, rispose parlando di tutt’e due le specie di digiuno. Al primo 
tipo di digiuno si riferiscono le parole: I figli dello sposo digiuneranno 
quando sarà loro tolto lo sposo. Allora infatti saranno desolati e si 
troveranno oppressi dalla tristezza e dal lutto. finché ad opera dello 
Spirito Santo non saranno donati consolazione e godimento. Rice-
vuto il dono dello Spirito e rinnovati nella vita spirituale, gli uomini 
più facilmente si potranno dedicare anche all’altra specie di digiu-
no, praticato nella gioia. Prima però di ricevere il dono, essi sono 
come dei vestiti vecchi, ai quali non è opportuno cucire stoffa nuo-
va: ad essi non si adatta nessuna dottrina che, sia pure in maniera 
parziale, tenda a regolare la vita nuova. Se si facesse una simile 
cucitura, si lacererebbe in certo qual modo la dottrina nel suo in-
sieme, dal momento che non si può convenientemente accettare e 
diffondere quella parte, di per sé minuscola, che riguarda il digiuno 
dai cibi, mentre nella stessa dottrina presa globalmente si insegna 
quel digiuno generale che non riguarda solo il desiderio dei cibi ma 
ogni godimento derivante dal gusto delle cose materiali. Una pezza 
di tale dottrina, ad esempio quella che riguarda i cibi, non la si deve 



16

offrire a uomini ancora schiavi del trascorso genere di vita, poiché 
ne deriverebbe uno strappo e il nuovo non s’adatterebbe al vecchio 
(2,18). 

8. Il buon samaritano
Un uomo scen-

deva da Gerusalem-
me a Gerico: egli è 
Adamo in persona e 
in lui tutta l’umani-
tà; Gerusalemme è 
la città celeste della 
pace, dalla cui bea-
titudine egli decad-
de; Gerico, secondo 
l’etimologia equivale 
a ‘luna’, quindi rap-
presenta la nostra 
condizione mortale 
in quanto la luna nasce, cresce, invecchia e tramonta. I briganti sono 
il diavolo e i suoi angeli, che spogliarono l’uomo della veste dell’im-
mortalità e, avendolo ferito inducendolo a peccare, lo lasciarono 
mezzo morto. In effetti l’uomo è vivo per quella parte che gli è dato 
di comprendere e conoscere Dio, mentre è morto per quella parte 
che si corrompe sotto il peso dei peccati: per questo si dice che fu 
lasciato mezzo morto. Quanto al sacerdote e al levita che, avendolo 
visto, passarono oltre dall’altra parte della strada, essi rappresen-
tano il sacerdozio e il ministero dell’antico Testamento, incapaci di 
giovare alla salvezza. Il samaritano, nell’etimo significa il ‘custode’, 
e rappresenta in forza dello stesso nome nostro Signore. La fascia-
tura delle ferite è il freno imposto ai peccati, l’olio è la consolazione 
derivante dalla buona speranza della remissione della colpa e porta 
alla riconciliazione e alla pace; il vino è l’esortazione ad agire con 
spirito assai fervente. Il suo giumento è la carne con cui si è degnato 
venire tra noi. Essere posti in sella al giumento è credere nell’in-
carnazione di Cristo. La locanda è la Chiesa, dove trovano ristoro i 
pellegrini che dal paese remoto tornano alla patria eterna. Il giorno 
successivo è il tempo dopo la resurrezione del Signore. I due denari 
sono i due precetti della carità, che gli apostoli ricevettero in dono 
dallo Spirito Santo, per cui si misero a predicare il Vangelo ai pre-



17

senti, o sono le promesse della vita presente e della futura, di cui fu 
detto: In questo tempo riceverà sette volte tanto e nell’altro mondo ot-
terrà la vita eterna. L’albergatore rappresenta la figura dell’apostolo, 
che spende la vita per i fratelli (2,20).

9. Il pane, il pesce e l’uovo
Il Signore presenta il pane, il pesce e l’uovo, contrapposti alla 

pietra, al serpente e allo scorpione. Nel pane è raffigurata la carità, 
la cui forza d’attrazione è superiore a tutto e riguarda una cosa tal-
mente necessaria che senza di essa il resto non vale nulla, come la 
mensa ove manca il pane. Contraria alla carità è la durezza del cuo-
re, paragonata alla pietra. Nel pesce è da vedere la fede nelle cose 
invisibili, a motivo dell’acqua del battesimo, o anche perché il pesce 
si cattura in luoghi che l’occhio non riesce a vedere. Per il fatto poi 
che la fede non s’infrange, sebbene sottoposta ai latrati del mondo, 
che l’attornia come un mare in tempesta, la si paragona a buon di-
ritto al pesce, il cui contrario è il serpente, a causa del veleno della 
falsità, della quale gettò i semi fin dall’inizio quando incitò al male 
il primo uomo. Nell’uovo è da vedersi la speranza. L’uovo infatti è 
un feto incompleto, nel quale tuttavia si ripone speranza quando lo 
si cova. All’uovo il Signore contrappone lo scorpione, di cui bisogna 
temere l’aculeo velenoso che ha dietro. È infatti contrario alla spe-
ranza volgere all’indietro lo sguardo, poiché la speranza, essendo 
orientata a cose future, si protende verso ciò che è davanti (2,22).

10. Sale insipido, pecora smarrita
Sale senza sapore è l’apostata, pecora smarrita tutti i peccato-

ri che si riconciliano con Dio mediante la penitenza. Questa pecora 
egli la porta sulle spalle: per sollevare i peccatori egli si fece umile. 
Se lascia nel deserto le novantanove pecore, lo dice per indicare i 
superbi, che nutrono in cuore una specie di solitudine: essi vogliono 
apparire soli, ma per raggiungere la perfezione manca loro l’unità. 
In effetti, uno si stacca dalla vera unità per la superbia: volendo es-
sere autonomo, non si pone al seguito di quell’Uno che è Dio. La fi-
gura dei superbi il Signore la pone nelle novantanove pecore e nelle 
nove dracme: eccoli infatti presumere di se stessi e anteporsi agli 
altri peccatori che tornano sulla via della salvezza. Dove è il numero 
uno che manca? Manca nel nove per far dieci, nel novantanove per 
far cento e in tutti i numeri simili che ti metti a considerare. Pos-



18

sono cambiare i numeri accorciandoli o ampliandoli ma, se manca 
l’uno, non sono completi. L’uno, senza che lo si cambi mai, restando 
sempre identico in se stesso, quando lo si aggiunge rende perfetti; 
e il Signore lo applica a coloro che si riconciliano facendo penitenza: 
essa è frutto di umiltà (2,32).

11. Il fattore infedele
Nel fattore che il padrone esonerò dall’amministrazione e lodò 

perché fu abile nel provvedersi l’avvenire, non dobbiamo prendere 
tutto come proposto alla nostra imitazione. Non dobbiamo frodare 
nostro Signore nemmeno per elargire in elemosine quanto ricavato 
dalla frode. Quanto poi a coloro dai quali desideriamo essere accolti 
nei padiglioni eterni, non dobbiamo pensare che siano debitori di 
Dio e del Signore nostro, ma piuttosto i giusti e i santi, come co-
loro dai quali nelle loro necessità hanno ricevuto beni terreni. Di 
costoro è detto anche che, se qualcuno dà a un suo simile anche un 
solo bicchiere di acqua fresca in quanto è discepolo del Signore, non 
sarà privato della sua ricompensa. Similitudini come questa ven-
gono dette perché le si prenda ‘ al contrario’, cioè perché s’intenda 
questo: se meritò lode dal padrone colui che lo truffava, quanto più 
non dovranno piacere a nostro Signore quelli che operano il bene 
per conformarsi al suo precetto. È il caso di quel giudice iniquo, che 
veniva scongiurato dalla vedova. Il Signore ne trasse l’immagine per 
farci risalire a Dio giudice, sebbene nessuna similitudine si possa 
stabilire tra Dio e il giudice iniquo (2,34,1).

12. La fede degli apostoli

I discepoli gli dissero: Signore, aumenta la nostra fede. Può cer-
to ritenersi che chiesero un aumento di quella fede con cui si crede 



19

alle cose che non si vedono. Tuttavia si può anche parlare di fede 
quando si tratta di credere, non a parole ma alle realtà già presenti: 
la qual cosa avverrà quando ai santi sarà dato di contemplare in se 
stessa la sapienza di Dio, con cui sono state create tutte le cose, 
divenuta loro manifesta con visione diretta. Di questa fede reale e 
di questa luce che si rende presente ai santi parla, forse, l’apostolo 
Paolo quando dice: In esso si rivela la giustizia di Dio di fede in fede. E 
in un altro passo: Quanto a noi, contemplando a viso scoperto la gloria 
del Signore saremo trasformati nella stessa immagine, passando di 
gloria in gloria, come mossi dallo Spirito del Signore. Quanto alla glo-
ria, si passa da quella del Vangelo, da cui sono ora illuminati coloro 
che credono alla gloria della stessa immutabile verità che diverrà 
manifesta a coloro che nell’aldilà saranno trasformati e godranno 
della sua pienezza. Lo stesso è per la fede. Da essa, per le parole 
per cui ora crediamo a ciò che ancora non vediamo, si passa alla 
fede nella sostanza delle cose, con cui si possiede per sempre ciò 
che ora crediamo (2,39,1).

13. I servi inutili o inutili servi
Giunti alla fine della vita, i servi di Dio chiedano pure di godere 

eternamente del cibo incorruttibile della divina sapienza, e dicano: 
Siamo servi inutili, abbiamo fatto quello che era nostro dovere. Non ci 
resta da fare altro. Abbiamo terminato la corsa, abbiamo sostenuto 
sino alla fine la lotta; ci attende la corona della giustizia. Tutto infat-
ti può dirsi di quell’ineffabile godimento della verità, e con tanto 
maggior ragione si può dire di ogni cosa, quanto minore è la capa-
cità con cui si è degni di parlarne, anche per un poco. Essa infatti è 
luce per chi viene illuminato, riposo per chi ha lottato, patria per chi 
ritorna, cibo per chi deve essere saziato, corona per chi ha riportato 
vittoria. Concludendo, tutti quei beni temporali e passeggeri che 
l’infedele nel suo errore desidera trovare, certo parzialmente, nella 
creatura, tutti quanti e tutti insieme e più veri e stabili in eterno, 
troverà l’autentica religione e pietà dei figli nel Creatore di tutte le 
cose (2,39,4).

Siamo servi inutili,
abbiamo fatto

quello che era nostro dovere



20

Carisma

CAPITOLO XI 
DELL’OBBEDIENZA

BREVE ESPOSIZIONE
SOPRA LA REGOLA DI S. AGOSTINO

DEL VENERABILE P. GIOVANNI NICOLUCCI

P. GABRIELE FERLISI, OAD

1. Valore dell’obbedienza
S. Agostino pone il capitolo sull’obbedienza verso la fine della Re-

gola; ma questa collocazione non sminuisce affatto il valore altissimo 
che assegna a questa virtù che nella Città di Dio definisce come «la ma-
dre e la custode di tutte le virtù» (Città di Dio 14,12), come atto umano e 
non solo atto dell’uomo, ossia come atto intelligente della creatura ra-
zionale e non come semplice esecuzione. Proprio perché è intelligente, 
l’uomo deve obbedire: la persona «è stata posta nell’esistenza appunto 
con l’intento che le sia giovevole essere sottomessa e dannoso compiere 
la propria volontà e non quella del Creatore» (Città di Dio 14,12). Agosti-
no ha chiaro in mente che delle tre virtù che i religiosi professano con 
voto – obbedienza, povertà, castità – l’obbedienza è quella che impegna 
la parte più nobile della persona, cioè la sua intelligenza e la sua volontà, 
e perciò è loro superiore: «non solo si deve preferire la donna obbediente 
alla disobbediente, ma la coniugata più obbediente alla vergine meno 
obbediente» (Dignità del matrimonio 23,30).

Gesù stesso nel Vangelo esalta l’obbedienza e la propone come la 
virtù che caratterizza il suo atteggiamento filiale nei riguardi del Padre. 
Dice infatti ripetutamente: «Sono disceso dal cielo non per fare la mia 



21

volontà, ma la volontà di colui che mi ha mandato» (Gv 6,38); «Mio cibo 
è fare la volontà di colui che mi ha mandato e compiere la sua opera» 
(Gv 4,34); «Non cerco la mia volontà, ma la volontà di colui che mi ha 
mandato» (Gv 5,30); «Abbà! Padre! Tutto è possibile a te: allontana da me 
questo calice! Però non ciò che voglio io, ma ciò che vuoi tu» (Lc 14,36).

2. L’obbedienza nella Regola 
Nella Regola S. Agostino non fa una esposizione articolata 

della teologia dell’obbedienza, e tanto meno la fa il Venerabile P. 
Giovanni Nicolucci nella sua Esposizione; ma in pochi punti norma-
tivi ricchi di saggezza si limita a dire l’essenziale sul modo come si 
deve obbedire e anche comandare. Il tema dell’obbedienza infatti è 
correlativo con il tema dell’autorità, e S. Agostino ne parla tenen-
doli contemporaneamente presenti. Tant’è che il capitolo “Dell’ob-
bedienza” viene a volte denominato “Dell’autorità”. Per S. Agostino 
superiori e sudditi devono interagire e completarsi a vicenda in un 
clima di famiglia, di fede, di responsabilità, di condivisione che per-
metta di vivere in armonia.

a) Atto di amore paterno-filiale. Questo è il primo aspetto che S. 
Agostino evidenzia nel rapporto superiori sudditi: il superiore deve 
comandare come un padre, non padrone, e il suddito deve obbedire 
come un figlio, non schiavo: «Si obbedisca al superiore come ad un 
padre». S. Agostino non vuole né autoritarismi né paternalismi nei 
superiori e non vuole né infantilismi né insubordinazione nei sud-
diti; vuole piuttosto l’equilibrio di un saggio rapporto amorevole di 
padre-figli. Il comando del superiore deve essere un atto paterno 
di responsabilità per la crescita dei figli, l’obbedienza dei figli deve 
essere un atto filiale di rispetto, di docilità e di amore che gratifica 
il cuore del padre. 

b) Atto di fede. Questo è il secondo rilievo di Agostino. Tanto il 
comando dei superiori quanto l’obbedienza dei sudditi sono un atto 
di fede. Tutti infatti, superiori e sudditi, devono aver chiaro che il 
superiore fa le veci di Dio e i sudditi, obbedendo al superiore, obbe-
discono a Dio: «Si obbedisca… col dovuto onore per non offendere 
Dio nella persona di lui». Dovrebbero essere i superiori per primi 
a sentire la responsabilità di fare le veci di Dio, al fine di comanda-
re con saggezza verificando attentamente se ciò che comandano è 
davvero espressione della volontà di Dio, o non piuttosto della pro-



22

pria avventatezza, improvvisazione e insensibilità. E anche i suddi-
ti dovrebbero muoversi nell’alveo della fede, al fine di rendere ra-
gionevole e gioioso il loro atto di obbedienza e non soffocarlo nelle 
strettoie di una visione razionale e laica. 

c) Atto responsabile di fermezza e delicatezza. Dice S. Agosti-
no: «Sarà compito speciale del superiore far osservare tutte queste 
norme; non trascuri per negligenza le eventuali inosservanze ma vi 
ponga rimedio con la correzione». Un bravo superiore non è quello 
arcigno e autoritario, e neppure quello permissivo che concede tut-
to a danno anche delle persone. E un bravo suddito non è quello che 
contesta tutto per principio, e neppure quello furbetto che riesce a 
carpire ciò che desidera. Il superiore, cosciente della sua responsa-
bilità, deve avere il coraggio di non venir meno al suo servizio e di 
affrontare con fermezza e delicatezza eventuali situazioni difficili; e 
il suddito deve avere il coraggio della verità di lasciarsi guidare e 
correggere. La correzione è atto di serietà di amore che fa bene e 
aiuta tutti a crescere. E più avanti S. Agostino prescrive: «Si offra a 
tutti come esempio di buone opere, moderi i turbolenti, incoraggi i 
timidi, sostenga i deboli, sia paziente con tutti. Mantenga con amore 
la disciplina, la imponga con rispetto». 

d) Servizio responsabile di umiltà e amore. «Colui che vi pre-
siede non si stimi felice perché domina col potere ma perché serve 
con la carità. Davanti a voi sia tenuto in alto per l’onore; davanti 
a Dio si prostri per timore ai vostri piedi». Perfetto equilibrio! Qui 
Agostino non fa altro che parafrasare ciò ha detto Gesù sull’autorità 
come umile generoso servizio agli altri: «Il Figlio dell’uomo infatti 
non è venuto per farsi servire, ma per servire e dare la propria vita 

Il Figlio dell’uomo
infatti non è venuto

per farsi servire,
ma per servire

e dare la propria vita
in riscatto per molti

(Mc 10,45)



23

in riscatto per molti» (Mc 10,45). Un bravo superiore deve essere 
persona umile non eccentrica, non vanesia, non carrierista, non 
arrogante; deve sentirsi servo che lava i piedi agli altri e si dona 
senza asservirli a sé; servitore generoso amante del silenzio e della 
discrezione. D’altra parte, i sudditi devono avere il dovuto rispetto, 
venerazione, e obbedire con prontezza e amore, pensando alla sua 
responsabilità di rendere conto a Dio: «Perciò, obbedendo maggior-
mente, mostrerete pietà non solo di voi stessi ma anche di lui, che 
si trova in un pericolo tanto più grave quanto più alta è la sua posi-
zione tra voi».

3. Il commento del Venerabile P. Giovanni Nicolucci 
Il commento 

del Venerabile tiene 
presenti in maniera 
sfumata questi pen-
sieri preferendo in-
trattenersi di più su 
questioni disciplinari 
marginali, per esem-
pio, la distinzione di 
autorità tra il supe-
riore e il presbitero e 
il ricorso a questi nei 
casi più importanti. È 
interessante ciò che 
dice in diretto riferi-
mento all’obbedienza 
che considera supe-
riore alle altre virtù: 
«E però degnamente 
tra le virtù che il religioso, vuota a Dio nella Religione, questa tiene 
il primo luogo perché, come dice S.to Agostino in un sermone, niuna 
cosa piace tanto a Dio nell’uomo religioso, quanto l’obbedienza, es-
sendo essa sola più preziosa, che tutte le altre virtù». Perciò esorta: 
«Cammina dunque o fratello, per i vestigi di questa virtù, perché l’ob-
bedienza, è salute di tutti i fedeli, e madre delle virtù, apre i cieli, innal-
za gli uomini, abita con gli angeli, e pasce tutti i santi che da questa son 
stati slattati, e per questo son diventati perfetti». 



24

Testimonianze vocazionali

OPERAI PER LA MESSE

TESTIMONIANZE DI SEI NUOVI SACERDOTI

Da bambino avevo molti sogni, ma la notte del 30 aprile 1997 
cambiò la mia vita, anzi, era la vigilia Pasquale, quando ho ricevuto 
il battesimo e la prima comunione; avevo 12 anni. Infatti, io e la mia 
famiglia abitavamo in un piccolo paese, e questo piccolo paese era 
gestito dai Frati Minori Francescani. Infatti, questi Frati Minori Fran-
cescani ci visitavano una volta all’anno e, questo mi ha fatto riflettere 
sulla mia vocazione. Dopo i miei studi secondari, ci siamo trasferiti 
nella città di Lubumbashi, nel sud del Congo-Kinshasa. Avevo il de-
siderio di consacrarmi a Dio, ma ero confuso; non sapevo in quale 
congregazione entrare per potere servire Dio. Comunque ero impe-
gnato nella mia parrocchia, san Filippo Apostolo, dov’ero (catechista, 
legionario di Maria, giovane messaggero…). Mi commuovevo nella 
mia giovinezza nel vedere i fedeli che rimanevano la domenica sen-
za messa per mancanza di sacerdoti; allora mi dicevo anch’io potevo 
servire queste persone che sono come pecore senza pastore. “Ve-
dendo le folle ne sentì compassione, perché erano stanche e sfinite, 
come pecore senza pastore, Matteo 9,36). È stato nel 2006 che ho 
incontrato una suora agostiniana, serva di Gesù e Maria, che mi ha 
parlato di sant’Agostino e della sua prima comunità e, mi ha parlato 
dell’Ordine Degli Agostiniani Scalzi. Infatti, la suor mi aveva chiesto 
se mi piaceva conoscere un po’ Agostino di passare al loro Convento. 
E sono andato al loro Convento, per la prima volta, la Conversione di 
sant’Agostino era fascinante per me. E così poco a poco il desiderio 
di conoscere Agostino ardeva nel mio cuore, perché la suora faceva 
conferenze su Agostino una volta al mese. Fu questo stesso anno ho 
conosciuto padre Gregorio, un agostiniano scalzo, che era venuto in 
Congo per il 25 anniversario della presenza delle suore agostiniane 
in Congo. Ho scambiato con lui qualche parole per sapere di più, mi 
aveva parlato del progetto che ordine aveva di aprire una missione in 



25

Camerun. Ricordo eravamo un piccolo gruppo di vocazionali, e padre 
Gregorio ci aveva spiegato la vita di un agostiniano scalzo, mi aveva 
piaciuto molto. È stato nel 2010 che sono entrato nel Convento Degli 
Agostiniani Scalzi a Bafut (in Camerun); avevo 23 anni e mezzo. Dopo 
due anni trascorsi in Camerun nella zona anglofona, sono stato man-
dato in Brasile per studiare la filosofia e il noviziato. Sono rimasto 5 
anni, dopo il Brasile sono stato mandato in Itali, a Roma per 3 anni 
di teologia. Dopo la teologia, sono stato mandato in Sicilia, a Catania 
(Valverde) per l’anno di discernimento; dopo un anno e mezzo a Ca-
tania (Valverde), sono stato mandato a Palermo, dove ho esercitato il 
mio diaconato. Ho trascorso 12 anni in formazione prima di essere 
ordinato sacerdote. Sono stato ordinato il 20 novembre 2022. Ringra-
zio tutti coloro che mi hanno accompagnato durante questo lungo 
cammino nella mia formazione. Sono grato a Dio, che mi ha chiama-
to a servirlo nell’ordine Degli Agostiniani Scalzi. Il 13 dicembre 2022 
parto per il Congo, e celebrerò la prima messe in Congo l’8 gennaio 
2023. Rendo grazie a Dio per tutte le sue meraviglie.

P. Ghylain Lwanga

Il mio motto proviene il salmo 8, dice: O Signore, nostro Dio, 
quanto è grande il tuo nome su tutta la terra. Queste parole mi hanno 
fatto riflettere su cose grandi, meravigliose e belle che il Signore mi 
ha fatto. Ringrazio Dio Onnipotente per i tanti favori ricevuti nella mia 
vita. Per il dono della vocazione, ringrazio sinceramente il Signore 
per la sua bontà su di me e per rendermi, indegno come sono, di 
stare davanti al suo santo altare per offrire sacrifici di lode e di rin-
graziamento.

La mia vocazione al sacerdozio è iniziata quando ero bambino 
dopo il battesimo. Ho ricevuto il mio battesimo nelle mani di un sacer-
dote chiamato padre Richard (questo anno, ha compiuto 20 anni della 
sua morte). Da lì, molte persone hanno iniziato a chiamarmi padre 
Richard anche se non sapevo cosa significasse. Quando ho iniziato a 
crescere insieme con la comprensione di cosa significa essere sacer-
dote e le persone non hanno smesso di chiamarmi padre, ho avuto 
un'ispirazione e questo è stato il mio cammino verso il sacerdozio.

Sono particolarmente grato ai primi Padri Agostiniani Scalzi 
quando stavano in Camerun. Mi hanno accolto e accettato per inizia-
re la mia formazione. Quando ho terminato i miei studi filosofici, ero 
accettato a iniziare il noviziato. Un anno dopo il noviziato, ho emesso 



26

la professione semplice e insieme con gli altri miei confratelli, sia-
mo venuti a Roma per i nostri studi teologici, dopo i quali sono stato 
assegnato alla Comunità di Spoleto (PG), dove ho continuato il per-
corso formativo facendo l’anno di discernimento. L’11 luglio 2021 ho 
emesso la professione solenne; l’8 dicembre 2021, nella Cattedrale 
di Tivoli (RM) ho ricevuto il diaconato dalle mani del Vescovo dioce-
sano Mons. Mauro Parmeggiani. Il 26 novembre scorso, insieme ad 
altri confratelli del Congo e del Camerun, dalle mani di Mons. Renato 
Boccardo, Vescovo di Spoleto (PG), in Italia, ho ricevuto l’ordinazione 
sacerdotale.

Ringrazio la mia famiglia, il P. Generale, il P. Provinciale, P. Carlo 
Moro, P. Gregorio, P. Erwin, P. Gilmar, P. Renan Ilustrisimo, P. Gabrie-
le, P. José Valnir da Silva, P. Alejandro Remolino e P. Luigi Sperduti. 
Non posso dimenticare gli amici che mi hanno incoraggiato durante 
tutto il percorso formativo fino al sacerdozio. Grazie a Tutti.

P. Richard Nwotazie

Ti ho chiamato per nome: tu sei mio (Is 43,1)
Questa è la frase che ho scelto per la mia ordinazione sacerdo-

tale. Fa luce su come è iniziata la mia vocazione e su come e perché 
ho perseverato fino ad oggi che sono un sacerdote nell'Ordine degli 
Agostiniani Scalzi nella Chiesa cattolica romana. 

La chiesa, come una grande famiglia che ha Gesù Cristo come 
capo, è l'unione di persone di diverse famiglie che hanno accettato 
Gesù Cristo come loro Signore e salvatore e condividono la stessa 
fede negli insegnamenti della Chiesa cattolica. Sono cresciuto come 
cristiano in virtù del battesimo ricevuto grazie ai miei genitori.

Siamo 9 in famiglia: i miei genitori, 4 fratelli e 3 sorelle. Mio 
padre si chiama Joseph Kpuyuf e mia madre Mary Kpuyuf. Sono il pri-
mogenito della famiglia. Il 21 settembre 2012 ho iniziato la formazio-
ne al sacerdozio nell'Ordine degli Agostiniani Scalzi a Bafut. Dopo un 
anno di esperienza di vita religiosa interna al convento, ho proseguito 
gli studi filosofici per 3 anni presso l'Università Cattolica del Came-
run (CATUC) Bamenda. Dal 31 luglio 2016 al 16 luglio 2017 ho fatto il 
noviziato presso il convento di Santa Rita a Bafut e alla fine dell'anno, 
il 16 luglio 2017, ho emesso la mia prima professione nella vita re-
ligiosa. Nello stesso anno mi sono trasferito in Italia per i miei studi 
teologici nel nostro convento della casa internazionale degli studenti 
Fra Luigi Chmel comunemente chiamato Gesù e Maria a Roma. Ho 



27

frequentato per 3 anni gli studi teologici presso la Pontificia Universi-
tà Gregoriana. In questo triennio ho ricevuto il ministero del lettorato 
e dell'accolitato. Terminati gli studi, sono stato assegnato di famiglia 
in un convento del nord Italia, più precisamente a Sestri Ponente (Ge-
nova) dove ho fatto un anno di discernimento al cui termine ho emes-
so la mia professione perpetua: l'11 luglio 2021. L'8 agosto 2021 sono 
stato ordinato diacono e poi, il 20 novembre 2022, sacerdote.

Ho ricevuto la mia vocazione quando ero ancora un ragazzo di 
circa 7 anni, durante una visita nella casa di uno dei nostri vescovi 
di nome Paul Awa (oggi defunto) originario di Bafut a Small Soppo 
– Buea. Era una domenica, insieme a lui guardavo un film religioso 
il cui titolo non ricordo ma quello che mi è rimasto impresso fu una 
scena particolare del film: un fraticello religioso vestito con tonaca, 
cappuccio e cingolo intorno alla vita che, dopo la santa messa, uscen-
do dalla chiesa, vedendo un uomo inerme sdraiato sul ciglio della 
strada e la gente che passava senza guardarlo, si ferma e lo porta nel 
loro convento per essere curato. Da questa scena ho sentito l'amore 
di diventare come il fratello religioso. È solo dopo un paio d'anni che 
ho capito che quel film parlava della parabola del buon samaritano 
del Vangelo (Lc 10,25-37). Così ho ricevuto la mia vocazione e penso 
che il modo in cui ho camminato mi sia peculiare, anche se vivo nella 
comunità dei fratelli ma mi è peculiare il modo in cui guardo le cose. 
Per questo ho scelto come citazione sul mio ricordino “Ti ho chiamato 
per nome: tu sei mio" (Is 43,1).

P. Derick Banin

«Non a noi, Signore, non a noi, ma al tuo nome dà gloria». Sono 
queste espressioni del salmo 115 che confermano per me che il sa-
cerdozio è un dono tanto grande non è dato a noi di gloriarci ma sol-
tanto a Colui che ci ha scelto per la sua misericordia. 

Infatti, il piano di Dio ci sorprende sempre sulla via dei nostri so-
gni. Ciò che è stato essenziale nella mia vocazione è stata la fiducia, 
la preghiera, l’impegno a camminare con lucidità anche nei momenti 
difficili senza rinnegare la mia fiducia in colui che mi ha chiamato. 
Nei giorni che hanno preceduto l’ordinazione, la forte emozione mi ha 
fatto perdere il sonno. Scegliere di intraprendere un cammino di vita 
radicale e irreversibile non è mai facile. La mia vocazione è soprat-
tutto il frutto della mia famiglia che è stata soprattutto il luogo in cui 
è emersa la mia vocazione, il luogo per eccellenza in cui ho risposto 



28

favorevolmente alla chiamata di Dio. La preparazione al sacerdozio è 
stata certamente una delle missioni più ricche nella vita della Chiesa: 
è un momento in cui si sperimenta una sorta di incontro appassiona-
to della chiamata di Dio. 

Inoltre, il sacerdozio è l’amore del cuore di Gesù come dice-
va il Santo curato d’Ars. Anch’io riconosco che il dono ricevuto il 20 
novembre 2022 nella Chiesa di Santa Rita, a Spoleto attraverso il sa-
cramento dell’ordine, è un dono incommensurabile che ho ricevuto 
senza alcun merito da parte mia ma per puro atto gratuito di amore e 
di misericordia di Dio. Oggi sono sacerdote della Santa Madre Chiesa 
e non posso vantare alcun merito ma solo esaltare l’infinità miseri-
cordia di Dio che non si è vergognato di me. 

Rivedendo alcune foto dell’ordinazione, mi sono fermato sul 
momento della prostrazione a terra; è stato il momento in cui ho pen-
sato alla mia dedizione totale a Dio. 

Ringrazio quanti hanno collaborato in modi diversi alla rea-
lizzazione di questo sogno mio e di Dio. Un grazie speciale alla fa-
miglia religiosa degli Agostiniani Scalzi che mi ha accolto ed a tutti 
i formatori che mi hanno sempre aiutato a discernere il cammino 
giusto. 

P. Justin Mbuyi

Parlare della propria vocazione non è mai facile poiché signi-
fica parlare di ciò che c’è nell’intimo del proprio cuore. Tutto co-
minciò quando un compagno di scuola mi invitò a visitare le suore 
Agostiniane Serve di Gesù e Maria a Lubumbashi, in Congo. Dopo 
due visite, le suore cominciarono a parlarci un po’ degli Agostiniani 
in generale, facendomi pian piano desiderare di avvicinarmi ogni 
tanto a loro, mentre il mio amico lasciò di partecipare.

Mi ricordo del dubbio dei miei genitori quando ho manifestato 
loro il desiderio di seguire la mia vocazione e di entrare negli Ago-
stiniani Scalzi. Quel dubbio, da parte loro, si trasformò pian piano in 
sostegno ed in una preghiera quotidiana di incoraggiamento perché 
io rispondessi alla chiamata del Signore. Così nel 2012 ho iniziato la 
mia avventura con il Signore, partendo dal Congo (Rep. Dem) verso 
il Camerun nella missione OAD. Lì ho trascorso circa cinque (5) anni 
nella comunità di Bafut, frequentando il corso di Filosofia a Bamen-
da. Dopo aver fatto l’anno di noviziato, nel mese di agosto del 2017, 
i superiori decisero di trasferirci nella comunità dello Studentato 



29

internazionale “Fra Luigi Chmel” per il corso di Teologia nella vicina 
Pontificia Università Gregoriana. 

Soprattutto in questi momenti ho capito veramente che non ero 
stato io ad aver scelto Lui ma che era stato Lui, il Signore, ad aver 
chiamato me personalmente per nome. Oltre alla chiamata alla vita 
religiosa agostiniana scalza, mi aveva scelto anche ad essere suo sa-
cerdote, ministro della sua Parola e dei sacramenti, diventando un 
alter Christus, per agire in persona Christi. 

Avrei così potuto portare Cristo agli altri, secondo l’espressione 
del nostro fondatore S. Agostino: “Nella persona di Cristo, vi diamo 
Cristo” (Disc 340/A,9). Mi sento molto felice di poter servire il Signore 
nella Famiglia degli Agostiniani Scalzi.

P. Stanis Ilunga Lenge

Sono nato e cresciuto in una famiglia cristiana, dieci anni fa, 
il 21 settembre 2012. Sono entrato nel seminario degli Agostiniani 
Scalzi, a Bafut, in Camerun per iniziare la mia formazione nella vita 
religiosa e sacerdotale. 

Dopo nove anni di percorso formativo, l’11 luglio 2021, ho emes-
so la professione solenne e mi sono definitivamente legato agli Ago-
stiniani Scalzi. Il 20 novembre 2022, sono stato ordinato sacerdote, 
insieme ad altri cinque miei confratelli. 

Per esprimere i miei sentimenti in questo particolare momento 
della mia vita prendo in prestito alcune espressioni del salmo 116: 
«Che cosa renderò al Signore per quanto mi ha dato? Alzerò il calice 
della salvezza e invocherò il nome del Signore» (Sal 116,12-13). Con 
queste parole del salmista intendo esprimere la mia gratitudine a Dio 
per i due grandi doni: in primo luogo quello della vita religiosa ago-
stiniana eppoi quello grande del sacerdozio che, nonostante i miei 
limiti e la mia povertà, attraverso il quale ha voluto fare di me suo 
strumento di grazia. 

Difronte a questi doni, mi rendo conto che nessuno può preten-
dere per sé l’onore di essere suo sacerdote ma lo riceve solo chi è 
chiamato da Dio (Eb 5,4). 

Chiedo la preghiera di tutti affinché il Signore mi dia la grazia di 
ricercarlo costantemente nella preghiera e di mettermi totalmente al 
servizio della sua Chiesa e della mia famiglia religiosa.

P. Tasimo Gael



30

P. Stanis Ilunga Lenge

P. Gael, P. Derik e P. Stanis

P. Derick Banin, P. Richard Nwotazie, P. Tasimo Gael

P. Richard Nwotazie P. Justin Mbuyi

P. Ghylain Lwanga



31

Magistero

PAPA FRANCESCO 
AI PARTECIPANTI  

ALL’ASSEMBLEA DELL’UNIONE 
SUPERIORI GENERALI (U.S.G.), 

26.11.2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno e benvenuti!
Sono contento di accogliere voi tutti, membri dell’Unione dei 

Superiori Generali, con l’Arcivescovo Segretario del Dicastero degli 
Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica. Ringrazio 
Padre Arturo Sosa per le cortesi parole.

Nella vostra Assemblea, sulla base dell’Enciclica Fratelli tutti, 
avete affrontato il tema Chiamati ad essere artigiani della pace. Si 
tratta di un appello urgente che ci riguarda tutti, in modo particola-
re le persone consacrate: essere artigiani della pace, di quella pace 
che il Signore ci ha dato e che ci fa sentire tutti fratelli: «Vi lascio 
la pace, vi do la mia pace. Non come la dà il mondo, io la do a voi»  
(Gv 14,27).

Qual è la pace che Gesù ci dona, e in che cosa si differenza da 
quella che dà il mondo? In questi tempi, ascoltando la parola “pace” 
pensiamo soprattutto a una situazione di non-guerra o di fine-guer-
ra, uno stato di tranquillità e di benessere. Questo – lo sappiamo – 
non corrisponde pienamente al senso della parola ebraica shalom, 
che, nel contesto biblico, ha un significato più ricco.

La pace di Gesù è prima di tutto dono suo, frutto della carità, 
non è mai una conquista dell’uomo; e, a partire da questo dono, è 
l’insieme armonico delle relazioni con Dio, con sé stessi, con gli al-
tri e con il creato. Pace è anche l’esperienza della misericordia, del 
perdono e della benevolenza di Dio, che ci rende capaci a nostra 
volta di esercitare misericordia, perdono, respingendo ogni forma 



32

di violenza e di oppressione. Ecco perché la pace di Dio come dono 
è inseparabile dall’essere costruttori e testimoni di pace; come dice 
Fratelli tutti, «artigiani di pace disposti ad avviare processi di guari-
gione e di rinnovato incontro con ingegno e audacia” (n. 225).

Come ci ricorda San Paolo, Gesù ha abbattuto il muro di sepa-
razione dell’inimicizia tra gli uomini, riconciliandoli con Dio (cfr Ef 
2,14-16). Tale riconciliazione definisce le modalità dell’essere «ope-
ratori di pace» (Mt 5,9), perché questa – come dicevamo – non è 
semplicemente assenza di guerra e neppure un equilibrio tra forze 
avversarie (cfr Gaudium et spes, 78). Si fonda invece sul riconosci-
mento della dignità della persona umana e richiede un ordine a cui 
concorrono inseparabilmente la giustizia, la misericordia e la verità 
(cfr Fratelli tutti, 227).

“Fare la pace” è, dunque, un lavoro artigianale, da fare con 
passione, pazienza, esperienza, tenacia, perché è un processo che 
dura nel tempo (cfr ibid., 226). La pace non è un prodotto industriale 
ma un’opera artigianale. Non si realizza in modo meccanico, neces-
sita dell’intervento sapiente dell’uomo. Non si costruisce in serie, 
col solo sviluppo tecnologico, ma richiede lo sviluppo umano. Per 
questo i processi di pace non si possono delegare ai diplomatici o ai 
militari: la pace è una responsabilità di tutti e di ciascuno.

«Beati gli operatori di pace» (Mt 5,9). Beati noi consacrati se ci 
impegniamo a seminare pace con le nostre azioni quotidiane, con 
atteggiamenti e gesti di servizio, di fraternità, di dialogo, di miseri-

cordia; e se nella pre-
ghiera invochiamo inces-
santemente da Gesù 
Cristo «nostra pace»  
(Ef 2,14) il dono della 
pace. Così la vita consa-
crata può diventare una 
profezia di questo dono, 
se i consacrati imparano 
ad esserne artigiani, in-
cominciando dalle pro-
prie comunità, costruen-
do ponti e non muri 
dentro la comunità e fuo-
ri di essa. Quando ognu-
no contribuisce facendo 

«Beati gli operatori
di pace» (Mt 5,9). 
Beati noi consacrati se ci
impegniamo a SEMINARE PACE
con le nostre azioni quotidiane,
con atteggiamenti e gesti
di servizio, di fraternità,
di dialogo, di misericordia; 
e se nella PREGHIERA
invochiamo incessantemente
da Gesù Cristo «nostra pace»
(Ef 2,14) il DONO DELLA PACE.



33

con carità il proprio dovere, nella comunità c’è la pace. Il mondo ha 
bisogno di noi consacrati anche come artigiani di pace!

Questa ri-
flessione sulla 
pace, fratelli e 
sorelle, mi porta 
a considerare un 
altro aspetto ca-
ratteristico della 
vita consacra-
ta: la sinodalità, 
questo processo 
nel quale sia-
mo chiamati ad 
entrare tutti in 
quanto membri 
del popolo san-
to di Dio. Come 
consacrati, poi, siamo tenuti in modo particolare a parteciparvi, in 
quanto la vita consacrata è sinodale per sua natura. Essa ha anche 
molte strutture che possono favorire la sinodalità: penso ai capito-
li – generali, provinciali o regionali, e locali –, alle visite fraterne e 
canoniche, alle assemblee, alle commissioni, e ad altre strutture 
proprie dei singoli istituti.

Ringrazio coloro che hanno offerto e stanno offrendo il loro 
contributo a questo cammino, ai vari livelli e nei diversi ambiti di 
partecipazione. Grazie perché fate sentire la vostra voce come con-
sacrati. Ma, come ben sappiamo, non basta avere strutture sinodali: 
è necessario “rivisitarle”, domandandoci prima di tutto: come ven-
gono preparate e utilizzate queste strutture?

In tale contesto, si deve vedere e forse rivedere anche il modo 
di esercitare il servizio dell’autorità. Infatti, è necessario vigilare sul 
pericolo che esso possa degenerare in forme autoritarie, a volte di-
spotiche, con abusi di coscienza o spirituali che sono terreno propi-
zio anche per abusi sessuali, perché non si rispetta più la persona 
e i suoi diritti. E inoltre vi è il rischio che l’autorità venga esercitata 
come privilegio, per chi la detiene o per chi la sostiene, quindi an-
che come una forma di complicità tra le parti, affinché ognuno fac-
cia quello che vuole, favorendo così paradossalmente una specie di 
anarchia, che tanto danno comporta per la comunità.



34

Auspico che il servizio dell’autorità venga esercitato sempre in 
stile sinodale, rispettando il diritto proprio e le mediazioni che esso 
prevede, per evitare sia l’autoritarismo, sia i privilegi, sia il “lasciar 
fare”; favorendo un clima di ascolto, di rispetto per l’altro, di dialo-
go, di partecipazione e di condivisione. I consacrati, con la loro testi-
monianza, possono apportare molto alla Chiesa in questo processo 
di sinodalità che stiamo vivendo. Purché voi siate i primi a viverla: a 
camminare insieme, ad ascoltarvi, a valorizzare la varietà dei doni, 
ad essere comunità accoglienti.

In questa prospettiva, rientrano anche i percorsi di valutazione 
di idoneità e attitudine, perché possa avvenire nel modo migliore 
un rinnovamento generazionale alla guida degli istituti. Senza im-
provvisazioni. Infatti, la comprensione dei problemi attuali, spesso 
inediti e complessi, comporta un’adeguata formazione, altrimenti 
non si sa bene dove andare e si “naviga a vista”. Inoltre, una riorga-
nizzazione o riconfigurazione dell’istituto va fatta sempre nella sal-
vaguardia della comunione, per non ridurre tutto ad accorpamenti 
di circoscrizioni, che poi possono risultare non facilmente gestibili o 
motivo di contrasti. Al riguardo, è importante che i superiori stiano 
attenti a evitare che qualche persona non sia ben occupata, perché 
questo, oltre a danneggiare i soggetti, genera tensioni nella comu-
nità.

Cari fratelli e sorelle, grazie di questo incontro! Vi auguro di 
portare avanti con serenità e con frutto il vostro servizio, e di essere 
artigiani di pace. La Madonna vi accompagni. Vi benedico tutti di 
cuore. E vi chiedo per favore di pregare per me.

Auspico che il servizio dell’autorità venga Auspico che il servizio dell’autorità venga 
esercitato sempre in stile sinodale, rispet-esercitato sempre in stile sinodale, rispet-
tando il diritto proprio e le mediazioni che tando il diritto proprio e le mediazioni che 
esso prevede, per evitare sia l’autorita-esso prevede, per evitare sia l’autorita-
rismo, sia i privilegi, sia il “lasciar fare”; rismo, sia i privilegi, sia il “lasciar fare”; 
favorendo un clima di ascolto, di rispetto favorendo un clima di ascolto, di rispetto 
per l’altro, di dialogo, di partecipazione e per l’altro, di dialogo, di partecipazione e 
di condivisione.�di condivisione.� Papa FrancescoPapa Francesco

Auspico che il servizio dell’autorità venga 
esercitato sempre in stile sinodale, rispet-
tando il diritto proprio e le mediazioni che 
esso prevede, per evitare sia l’autorita-
rismo, sia i privilegi, sia il “lasciar fare”; 
favorendo un clima di ascolto, di rispetto 
per l’altro, di dialogo, di partecipazione e 
di condivisione.� Papa Francesco



35

NEL CHIOSTRO 
E DAL CHIOSTRO

A CURA DELLA CURIA GENERALE

20 novembre
Mons. Renato Broccar-

do, Vescovo della diocesi di 
Spoleto (PG), in Italia, ha or-
dinato sacerdoti 06 diaconi 
della Provincia OAD d’Italia: 
P. Ghylain, P. Derik, P. Gael, P. 
Stanis, P. Justin e P. Richard. 
La celebrazione Eucaristica si è svolta nella nostra chiesa parro-
chiale S. Rita di Spoleto (PG) . 

23-26 novembre 
Si è realizzata in questi giorni la 98ª Assemblea dei Superiori 

Generali (USG), sul tema: Fratelli tutti: Chiamati ad essere artigiani 
della pace. Il Priore generale, essendo impegnato nella visita cano-
nica alle comunità della Provincia OAD del Brasile, non ha potuto 
prendervi parte. Il 26 novembre è avvenuto l’incontro dei parteci-
panti con Papa Francesco .

25-27 novembre
No Seminario Nos-

sa Senhora da Consolação 
de Nova Londrina – PR, 
in Brasile si è svolto un 
incontro vocazionale per 
giovani possibili candidati 
alla vita religiosa agosti-
niana scalza e al sacerdo-
zio.



36

26 novembre
Nella Parrocchia St. Joseph 

di Bafut, in Camerun, P. Etienne 
Atanga Nkyfoyen, ha ricevuto la 
Professione solenne di Fra Mi-
chael Tukov Womela, in rappre-
sentanza del Priore provinciale 
OAD d’Italia P. Ferdinand Puig. 
Erano presenti i confratelli sa-
cerdoti e novizi, gli aspiranti, ol-
tre ai suoi familiari .

29 novembre
Nella comunità religiosa Madonna dell’Itria di Marsala (TP), in 

Italia, si è svolto il tradizionale incontro-ritiro di Avvento delle tre 
comunità religiose OAD della Sicilia. P. Ghylain, neo sacerdote del 
Congo, ordinato il 20 novembre scorso, ha celebrato la sua prima 
Messa con i confratelli presenti .

1 dicembre
Con l’incontro con Mons. Edgar Xavier Ertl, 

Vescovo della diocesi di Palmas-Francisco Bel-
trão – PR, si è conclusa la Visita canonica del Pri-
ore generale P. Doriano Ceteroni e del Segretario 
generale P. Diones Rafael Paganotto alle comuni-
tà della Provincia OAD del Brasile . La Casa reli-
giosa di Ampère - PR ha costituito l’ultima tappa. 

2-4 dicembre

Nel Seminário Santo Agostinho di Ampère – PR, in Brasile, si à 
svolto un incontro vocazionale per adolescenti e giovani della regio-
ne. Il precedente incontro era stato realizzato il 30 e 31 luglio 2022. 
Vi hanno preso parte 54 candidati. Che il Signore benedica lo sforzo 



37

della comunità religiosa e parrocchiale per questo lavoro di anima-
zione vocazionale in vista del nuovo anno scolastico che inizierà nel 
mese di febbraio 2023 .

7 dicembre
Nella Comunità della Ma-

donnetta, a Genova (Italia), si 
sono ritrovati i religiosi OAD del 
Nord Italia per il tradizionale Ri-
tiro in preparazione al Natale.

8 dicembre
Alle ore 10:30, nella Cappella delle reliquie di Cebu City, nelle 

Filippine, P. Crisologo Suan, Priore provinciale delle Filippine, ha 
istituito nel ministero di Lettori 9 (nove) nostri confratelli studenti di 
teologia: 1. Fra Anthony Diang Khan, di S. Giovanni Battista; 1. Fra 
Thomas Villanova Nguyen Manh Hung, della Madonna di Fatima; 3. 
Fra Ezekiel Vo Phan Thinh, di S. Antonio da Padova; 4. Fra Paul Vu 
Van Linh, di Piestro e Paolo; 5. Fra Francis Xavier Nguyen Van Thang 
di S. Teresina del Bambin Gesù; 6. Fra Martino Nguyen Minh Thien 
della Divina misericordia; 7. Fra Augustine Dam Kim Hoan, di S. 
Giovanni Maria Vianney; 8. Fra Vincent Ferrer Nguyen Van Phung, di 
S. Giovanni Paolo II; 9. Fra Joseph Nguyen Van Ngoc, di S. Domeni-
co. Nella stessa celebrazione sono stati istituiti nel ministero di Ac-
coliti: 1. Fra Silvianus Papehen, di S. Rita da Cascia; 2. Fra Le Dinh 
Nhan, di S. Lorenzo; 3. Fra nguyen Van Quoc di S. Alfonso; 4. Fra Fa-
lerianus Papehen, di S. Antonio da Padova; 5. Fra Hoang Cong Anh, 
di S. Ambrogio; 6. Fra Tibertius Rangga Bedi, di S. Lorenzo Ruiz; 7. 
Fra Reynonso Perez, di S. Padre Pio; 8. Fra Patrick Geneblaza, di 
Gesù risorto. Hanno ricevuto l’Accolitato anche due religiosi fratelli: 
1. Fra James Barong Jum; 2. Fra Mat A. Labandero.



38

8 dicembre
La Provincia 

OAD delle Filippine 
si rallegra con l’ordi-
nazione presbiterale 
di sei nuovi sacerdoti 
realizzata da Mons. 
Ruben Labajo, Ve-
scovo ausiliare di 
Cebu nella chiesa 
Coredemptrix Chur-
ch, del rione San Jose di Cebu City. Da sinistra nella foto: 1. P. Yovan 
Ray Hoyumpa, della Divina mosericordia ; 2. P. Primi Russel Mayol, 
di S. Andrea Apostolo; 3. Priyo Jatmiko, di S. Ignazio di Loyola; 4. P. 
Leomar Prevandos Jr. dell’Immacolata Concezione; 5. P. Arturo Ma-
labarbas, del Bambin Gesù; 6. P. Marcelino Rapayja Jr, di S. Antonio 
da Padova. 

9 dicembre
Anche la comunità OAD di 

Santa Maria della Verità, a Napoli 
che è formata da religiosi filippini 
ed indonesiani, ha fatto il suo Ri-
tiro di Avvento. È stato invitato P. 
Harold Toledano, confratello della 
Comunità di S. Maria Nuova per 
coadiuvare nelle riflessioni .

14 dicembre
Nella Comunità Ma-

donna della Neve, a Frosi-
none (FR), Italia, si è svol-
to il tradizionale Ritiro di 
Avvento dei religiosi OAD 
dell’Italia centrale. Le ri-
flessioni sono state condot-
te da …. Sul tema…Il tutto si 
è svolto in un clima di fra-
ternità e di semplicità.



39

17 dicembre

Cinque membri della Curia generale degli Agostiniani Recol-
letti hanno restituito la visita fatta condiviso il pranzo con parte del-
la comunità presente della nostra Curia generale per lo scambio 
degli auguri di Buon Natale e di un prospero anno 2023 .

27 dicembre

P. Marcos Mezzalira, nostro confratello membro della Comu-
nità P. Antonio Desideri, a Villa Elisa, in Paraguay, ha festeggiato il 
suo 25mo di ordinazione sacerdotale, avvenuta il 27.12.1997, nella 
cittadina di Marcelândia, nello Stato del Mato Grosso, per l’imposi-
zione delle mani di Mons. Gentil Delazari, vescovo della diocesi di 
Sinop - MT, venuto a mancare nel mese di ottobre 2022 .



N. 6
2022

Novembre-Dicembre

PRESENZA
AGOSTINIANA

Felici di servire l'Altissimo in spirito di umiltà

Po
ste

 It
ali

an
e S

.p.
A.

 - 
Sp

ed
izi

on
e i

n A
bb

on
am

en
to

 Po
sta

le 
D.

L. 
35

3/
20

03
 (c

on
v. 

in 
L. 

27
/0

2/
20

04
 n.

 46
) a

rt.
 1,

 co
m

m
a 2

, A
UT

/D
R/

CB
PA

/C
EN

TR
O1

 va
lid

a d
al 

27
/0

4/
20

06
 - 

Ri
vis

ta
 bi

m
es

tra
le,

 n.
 6/

22

RIVISTA PRESENZA AGOSTINIANA

Ordine degli Agostiniani Scalzi

Piazza Ottavilla, 1 - ROMA 00152
www.oadnet.org


	Sommario
	PINGELLI: Un Natale diverso
	PAGANOTTO: Atti degli Apostoli - camminare insieme verso una Chiesa ideale
	CAVALLARI: Questioni sui vangeli di Matteo e Luca (2)
	FERLISI: Capitolo XI dell'obbedienza
	Operai per la messe: Testimonianze di sei nuovi sacerdoti
	PAPA FRANCESO: Ai partecipanti all'Assemblea dell'Unione Superiori generali
	Nel chiostro e dal chiostro

