


presenza agostiniana
Rivista bimestrale degli Agostiniani Scalzi

Anno XXXI - n. 2 (156)

Direttore responsabile:
Calogero Ferlisi (Padre Gabriele)

Redazione e Amministrazione:
Agostiniani Scalzi:
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma
tei. 06.5896345 - fax 06.5806877
e-mail: curiagen@oadnet.org

presenza@oadnet.org
sito web: www.agostinianiscalzi.org

www.presenza.oadnet.org

Marzo-Aprile 2004

Autorizzazione:
Tribunale di Roma n. 4/2004 del 14/01/2004

Abbonamenti:
Ordinario 20,00; Sostenitore 30,00
Benemerito 50,00; Una copia 4,00

C.C.P. 46784005
Agostiniani Scalzi - Procura Generale
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma

Approvazione Ecclesiastica

Copertina e impaginazione: P. José Fernando Tavares
Testatine delle rubriche: Sr. Martina Messedaglia
In copertina: B. Gozzoli (1465), Agostino viene consegnato dai genitori al maestro

di grammatica di Tagaste, (particolare), S. Gimignano, Chiesa di S. Agostino

Editoriale Intensificare la nostra speranza 3 P. Antonio Desideri
Spiritualità Il mistero della Chiesa Madre 4 P. Gabriele Ferlisi
Antologia 1 costumi della Chiesa Cattolica 16 P. Eugenio Cavallari
Cultura Sant'Agostino e Pelagio 23 Luigi Fontana Giusti

Sant’Agostino in dialogo con i giovani 26 Maria Teresa Palitta
Scrittori oad Il “Centifolium stultorum” 30 P. Abraham a S. Clara
Formazione Programmare lo Spirito 35 P. Carlo Moro
Dalla Clausura Accogliere per rinascere 37 Sr. M. Laura

Sr. M. Cristina
Terziari e Amici Testimoni di pace 41 P. Angelo Grande
Arte Arte e fede nella Chiesa di Gesù e Maria 43 Al Rita Spitietti Giorgieri
Notizie Vita nostra 51 P. Angelo Grande
Preghiera Per i “confratelli conversi” 55 P. Aldo Fanti

Fra Mario Melchiori

La nostra rivista può continuare a vivere grazie al sostegno dei suoi lettori.
Anche quest’anno ripetiamo l’invito a tutti a rinnovare l’abbonamento.
Per i versamenti servirsi del Conto Corrente Postale n. 46784005
Intestato a:

Agostiniani Scalzi - Procura Generale - Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma
Stampa: Tip. "Nuova Eliografica" snc - 06049 Spoleto (PG) tei. 0743.48698 - fax 0743.208085 - E-mail: nuovaeliograficasnc@tiscali.it



Intensificare la
nostra speranza

Antonio Desideri, oad

Abbiamo appena celebralo la santa Pasqua 2004, siamo entrati nella pri¬
mavera, abbiamo vissuto delle date significative nella vita della nostra Fami¬
glia: professioni perpetue, conferimenti di ministeri. Vediamo in tutto questo
segni e spunti per fortificare e intensificare la nostra speranza e f iducia nel Si¬
gnore, il vero e solo conduttore della storia degli individui e dei popoli.

Purtroppo sembra che ci sia una maggiore inclinazione a mettere in rilievo
gli aspetti negativi - che naturalmente ci sono e sempre ci saranno in questa
valle di lacrime - più che quelli positivi anch'essi sempre presenti. Anche i di¬
scepoli prima della risurrezione di Gesù pensavano che il Maestro avesse fal¬
lito. È stato necessario costatare il sepolcro vuoto, incontrare il Risuscitato
per sfatare lo scoraggiamento. Le sofferenze di Cristo, la sua morte, l'apparente
sconfitta, sono state il processo naturale del seme che "muore" per dare vita e
frutti più abbondanti. In questa ottica di fede abbiamo celebrato la Pasqua at¬
tingendo a piene mani germi di speranza, serenità, certezza. Alla luce delle vi¬
cende del Maestro e della sua dottrina vogliamo leggere i fatti e la tragica sto¬
ria che segna diverse parti del mondo. Le passioni, l'egoismo, il fanatismo, l'or¬
goglio si scagliano con violenza contro la bontà, l'amore, la giustizia, la verità
e la stessa vita arrivando a cantare vittoria. Ma sono vittorie che finiscono in
sconfitte. Ci ricorda la Parola di Dio: "La morte è stata ingoiata per la vittoria.
Dove è, o morte, la tua vittoria? Dove è, o morte, il tuo pungiglione?". Dove so¬
no tutti coloro che lungo i due mila anni della Chiesa hanno decretato più di
una volta la sua morte? Il cristiano che vive e celebra il mistero della Pasqua è
un uomo di speranza e di sereno ottimismo.

La celebrazione dei voti perpetui di alcuni religiosi e il conferimento dei mi¬
nisteri del lettorato e accolitato sono senza dubbio fatti che vengono ad allie¬
tare la vita dell’Ordine e rianimare la nostra speranza nel futuro della nostra
famiglia. Scarsezza di vocazioni alla vita consacrata, defezioni o abbandoni
non devono farci chiudere gli occhi sui molti lati positivi e di crescita. È il mo¬
mento in cui dobbiamo sentirci più forti, più generosamente decisi ed essere
con la nostra determinazione, fedeltà e testimonianza segni attendibili della
bellezza e validità dei valori evangelici. Naturalmente queste considerazioni re¬
lative alle comunità religiose, con le dovute precisazioni, possono essere rife¬
rite anche all'ambito familiare e professionale dei nostri gentili lettori.

La Pasqua, la primavera, gli avvenimenti familiari devono costituire sempre
spinte per rinnovata speranza e fiducia nella conduzione di Dio della nostra
storia e di quella del mondo. Sono gli auguri pasquali che con amicizia vi rin¬
novo.

P. Antonio Desideri, oad



Il mistero
della chiesa
madre

Gabriele Ferlisi, oad

Anche la Chiesa, nella quale ci inserisce il battesimo, è un mistero non
meno ineffabile e affascinante di quello di Cristo. In essa infatti si riflettono
gli stessi elementi di umiltà e di gloria, di debolezza e di fortezza, di umano
e di divino. Le immagini bibliche che la descrivono sono numerose: serva e
maestra, madre e sposa, struttura visibile e realtà di grazia, società di uo¬
mini e comunione dei santi, popolo pellegrino e corpo mistico, tenda e di¬
mora. E ancora: edificio, tempio, ovile, campo, famiglia, barca, ecc.1

Soffermiamoci sull’immagine di "Chiesa madre”, sia perché essa è tra le
più suggestive e ricche di contenuti, e sia perché, in questo anno giubilare
del 1650° anniversario della nascita di S. Agostino, è quella che richiama più
da vicino un’altra figura di madre, S. Monica, che incise molto in Agostino,
nella sua vita e nella elaborazione della sua ecclesiologia.

1. Madre, nome pregno di mistero

"Madre” è nome pregno di mistero; termine essenzialmente relativo al
miracolo di una vita che germoglia; nome dolcissimo che dice amore, tene¬
rezza, umiltà, bellezza, attesa, accoglienza, coraggio, tenacia, oblatività,
fascino.

"Madre” è spazio vivo, grembo che accoglie e dona la vita, la ama, la de¬
sidera, la concepisce, la difende, la nutre, la partorisce, l’accompagna come
mediatrice di vita. "Madre” è sorriso che si incanta, occhi che si illuminano,
mani che accarezzano, braccia che sorreggono, lacrime che scorrono, cuore
che batte, che ama, che trepida, che contempla, che sogna, che vigila. "Ma¬
dre” è esistenza che si prodiga e si fa dono davanti al frutto del proprio
amore;

"Madre”, e più familiarmente "Mamma”, è grido, il più bello, affasci¬
nante e insopprimibile del cuore dei figli; il grido che essi non possono ta¬
cere, ma vogliono far risuonare ovunque a pieni polmoni, con le labbra, con
il cuore, con la mente, con la vita. "Mamma”! C’è tutto in questo nome:
l’affetto, l'amore, la riconoscenza, l'apertura e la schiettezza dell’animo dei
figli; la vita stessa che essi continuano a ricevere come nei nove mesi in cui
sono stati in gestazione! Sì, perché la gestazione spirituale della Mamma
non termina mai!

1 Concilio Vaticano II, Lumen gentium, nn. 6-9.



Ma non sempre questo nome è così amato. Accade infatti che esso venga
contestato, denigrato, avversato con una ostilità inversamente proporzio¬
nale all’amore. E da chi? Dalle stesse persone più interessate: a volte proprio
dalle mamme quando, venendo»meno alla loro vocazione, si comportano da
matrigne egoiste e senza cuore; e altre volte dai figli quando, con sconcer¬
tante leggerezza, scaricano su di esse i propri malumori, le insofferenze, le
aggressività, gli errori, le contraddizioni e gli aspetti peggiori del proprio ca¬
rattere. Col tempo questo aspetto negativo spesso si ridimensiona e l’im¬
magine della “Mamma” ritorna di nuovo nella sua giusta considerazione; ma
non di rado si tratta di una riscoperta postuma, quando ormai non si può
più fare altro che rimpiangerla!

Quale grande mistero è questa creatura così forte e così debole, umile e
grande, desiderata e contestata, energica e dolce. C’è un’immagine molto
suggestiva, di cui si è servito lo stesso Gesù2, che rende quasi plasticamente
visibile la densità di questi diversi clementi: la madre è come la chioccia,
che per il grande suo amore, si fa «febbricitante per i suoi pulcini e con i suoi
pulcini abbassa la voce e stende le sue ali»3 4.

2. Monica, la madre di Agostino

Questa splendida figura di madre amata, contestata, rimpianta, fu Santa
Monica.

- Monica, madre amata - Di lei il figlio Agostino delineò questo ritratto:
«muliebre nell’aspetto, virile nella fede, vegliardo. nella pacatezza, materna
nell’amore, cristiana nella pieta»^, ferma nelle convinzioni, tenace nei pro¬
getti, umile nel sentire, gentile nel tratto, forte nei propositi, «casta, pia e so¬
bria, quali Tu le ami»5, serena nella speranza, fiduciosa nella misericordia di
Dio6; in una parola, “vera madre”, e non solo dei suoi tre figli (Agostino, Na-
vigio e una figlia di cui non si conosce il nome), ma anche, si potrebbe ag¬
giungere, del marito Patrizio. Sopportò infatti i suoi continui tradimenti e le
intemperanze del carattere, solo perché visse la sua missione di sposa con
l’animo di “madre”, cioè con l’oblatività più totale ed eroica dell’amore che

2 Mt 23,37: «Gerusalemme, Gerusalemme..., quante volte ho voluto raccogliere i tuoi fi¬
gli, come una gallina raccoglie i pulcini sotto le ali...!».

• Disc. 265,9,1 1; cfr. Comm. Vg. Gv. 15,7: «È con la sua debolezza che egli nutre i debo¬
li, come la gallina nutre i suoi pulcini: egli stesso del resto si è paragonato alla gallina...
Non vedete, o fratelli, come la gallina partecipa alla debolezza dei suoi pulcini? Nessun
altro uccello esprime così evidentemente la sua maternità. Abbiamo tutti i giorni da¬
vanti agli occhi passeri che fanno il nido; vediamo rondini, cicogne, colombe fare il ni¬
do; ma soltanto quando sono nel nido, ci accorgiamo che sono madri. La gallina, in¬
vece, si fa talmente debole con i suoi piccoli, che, anche quando i pulcini non le vanno
dietro, anche se non vedi i figli, ti accorgi che è madre. Le ali abbassate, le piume
ispide, la voce roca, in tutto così dimessa e trascurata, è tale che, anche quando - come
ho detto - non vedi i pulcini, t'accorgi tuttavia che è madre. Così era Gesù, debole e
stanco per il cammino. Il suo cammino è la carne che per noi ha assunto».

4 Confess. 9,4,8.
5 Confess. 3,11,20.
6 Cfr. Confess. 9,9.19: «Aspettava la tua misericordia, che scendendo su di lui gli desse

insieme alla fede la castità».



aspirava a generare spiritualmente il marito alla fede, come lo desiderava
per il figlio Agostino78.

Fu appunto questa dimensione di maternità uno degli aspetti più belli
che Agostino colse in sua madre, apprezzò e desiderò proporre all’ammira¬
zione e all’imitazione di tutti: «Accogli, Dio mio, - egli pregava - la mia con¬
fessione e i miei ringraziamenti per innumerevoli fatti, che pure taccio. Ma
non tralascerò i pensieri che partorisce la mia anima al ricordo di quella tua
serva, che mi partorì con la carne a questa vita temporale e col cuore alla vita
eterna»*. Scrisse ancora Agostino con l’incanto di un bambino: «Non so
esprimere adeguatamente i suoi sentimenti verso di me e quanto il suo trava¬
glio nel partorirmi in spirito fosse maggiore di quello con cui mi aveva parto¬
rito nella carne»9 12. Uguale tratto materno ebbe Monica verso gli altri figli che
allevò «partorendoli tante volte, quante li vedeva allontanarsi da te»™. Anzi, si
dimostrò madre di tutti gli amici che avevano condiviso con Agostino la gra¬
zici del battesimo: «di tutti noi ebbe cura come se di lutti fosse stata la madre
e ci servì come se di tutti fosse stata la figlia»".

Sì, agli occhi di Agostino Monica apparve come una madre eccezionale,
perché concepì, fu gravida e partorì i suoi figli non solo fisicamente ma an¬
che spiritualmente; ossia fu gravida non solo nel grembo, ma anche nel
cuore. Spiritualmente, fu sempre gestante e sempre puerpera: partoriva e ri¬
maneva gravida; dava alla luce i figli e continuava a portarli annidati nel suo
cuore. Il cordone ombelicale che le veniva tagliato era solo quello di carne
nel parto fisico, non quello spirituale. Per Monica, gravidanza e parto spi¬
rituali erano due aspetti convergenti e permanenti di uno stesso evento:
quello dell’amore generativo alla vita biologica e alla vita spirituale, alla vi¬
ta temporale e alla vita eterna. Così Monica viveva la sua maternità e così di
riflesso la viveva anche Agostino, che si sentiva da lei tanto amato, deside¬
rato, accolto, stimato. Ciò non vuol dire che i rapporti di Agostino con la
madre siano stati sempre idilliaci.

- Monica, madre contestata - Al contrario, soprattutto nel periodo della
sua adolescenza, Agostino ebbe con la madre rapporti conflittuali. Infatti si
scontrò spesso con essa e, insensibile alle sue lacrime, la fece piangere,
l’offese, reagì con durezza e spavalderia ai suoi richiami morali tacciandoli
come «ammonimenti di donnicciuola»'2 cui si sarebbe vergognato di ubbi¬
dire, la ingannò, la fece soffrire imboccando strade sbagliate sia moral¬
mente che intellettualmente e religiosamente. Non per questo però Monica,
sempre dignitosamente madre, cessò di portarlo nel cuore, di metterlo al
centro delle sue attenzioni, di amarlo, di curarne la salute fisica, intellet¬
tuale, spirituale, di comunicargli la sua fede, le sue sicurezze, la sua dirit¬
tura morale, la sua sensibilità. Anzi, non lasciò nulla di intentato pur di as-

7 Cfr. Confess. 9,9,19: «Si adoperò per guadagnarlo a te, parlandogli di te attraverso le
virtù di cui la facevi bella e con cui le meritavi il suo affetto rispettoso e ammirato. Tol¬
lerò gli oltraggi al letto coniugale in modo tale, da non avere il minimo litigio per essi
col marito...»', cfr. Confess. 9,9,22.

8 Confess. 9,8, 1 7.
9 Confess. 5,9, 1 6.
10 Cfr. Confess. 9,9,22.
" Confess. 9,9,22.
12 Confess. 2,3,7.



sicurargli una qualità superiore di vita: avvicinò vescovi, in qualche caso si
dimostrò dura con lo stesso Agostino, fino a cacciarlo momentaneamente di
casa13, navigò per mare per raggiungere il figlio a Milano, ecc. Solamente un
fatto non si comprende bene, e non lo capì neppure Agostino: il non avergli
fatto amministrare il battesimo quand'era piccolo14.

- Monica, madre rimpianta - Ma di questa straordinaria statura morale
della madre e del ruolo determinante esercitato nel suo cammino di con¬
versione, Agostino prese piena coscienza solo da adulto, dopo la conversio¬
ne. Fu allora che, rileggendo la propria storia, vide che ogni momento del
suo cammino era stato costantemente segnato dalla presenza di Monica.

Per questo, nelle Confessioni , non potè non esprimere il suo profondo
rammarico per essere stato, nei suoi anni giovanili, ingrato e ostile verso la
madre. Scrisse, per esempio, con tono accorato, in riferimento a quell’in-
ganno con cui si congedò da lei per fuggire alla volta di Roma: «Mentii a mia
madre, a quella madre!»15. Ma forse tutte le cose più belle che Agostino scris¬
se della madre, hanno il tono del rimpianto per non averla amata abba¬
stanza a suo tempo. Monica infatti sopravvisse solo pochi mesi dopo il bat¬
tesimo di Agostino, essendo morta a Roma nell’estate del 387, sulla strada di
ritorno da Milano in Africa.

Per questo, concludendo il libro nono delle Confessioni, dove Agostino
tracciò un profilo biografico della madre, volle coinvolgere i lettori in questa
sua espressione di gratitudine, chiamiamola postuma, verso la madre: li
esortò ad unirsi a lui per amarla, imitarla e per ricordarla, insieme al mari¬
to, nelle preghiere16.

3. La madre Monica, la madre Chiesa

Questa profonda esperienza della maternità di Monica influì moltissimo
in Agostino, nella elaborazione della sua ecclesiologia. Egli infatti pensò al¬
la Chiesa come ad una madre, ed ebbe con essa lo stesso rapporto conflit¬
tuale di amore e di ostilità che ebbe con Monica.

Un testo molto importante dove Agostino accostò le due madri, Monica e
la Chiesa, è quello che si riferisce alla richiesta del battesimo che da ragaz¬
zo, essendo sul punto di morire per una occlusione intestinale, fece alla
pietà di ambedue: «Avevo udito parlare sin da fanciullo della vita eterna, che
ci fu promessa mediante Vumiltà del Signore Dio nostro, sceso fino alla nostra
superbia; e già ero segnato col segno della sua croce, già insaporito col suo sa¬
le fino dal primo giorno in cui uscii dal grembo di mia madre, che sperò mol¬
lo in te. Tu, Signore, vedesti, ancora durante la mia fanciullezza, un giorno che
per un’occlusione intestinale mi assalì improvvisamente la febbre e fui lì lì per
morire, vedesti, Dio mio, essendo fin d’allora il mio custode, con quale slancio
di cuore e quanta fede invocai dalla pietà di mia madre e dalla madre di noi
tutti, la tua Chiesa, il battesimo del tuo Cristo, mio Dio e Signore. E già tutta
sconvolta la madre della mia carne, avendo più caro di partorire dal suo cuo-

13 Cfr. Confess. 3,11,19.
14 Cfr. Confess. 1,11,17-18.
15 Confess. 5,8, 1 5.
16 Cfr. Confess. 9,13,37.



re, casto nella tua fede, la mìa salvezza eterna, si preoccupava di affrettare la
mia iniziazione ai sacramenti della salvezza, da cui fossi mondato confes¬
sando le, Signore Gesù, per la remissione dei peccati, quando improvvisa¬
mente mi ripresi. Così la mia purificazione fu differita, quasi fosse inevitabile
che la vita m’insozzasse ancora, e certamente col pensiero che dopo il lavacro
del battesimo più grande e rischiosa sarebbe stata la mia colpa nelle sozzure
dei peccati. Dunque allora io credevo, come mia madre e tutta la casa, eccet¬
tuato soltanto mio padre. Questi non sopraffece però nel mio cuore i diritti del¬
l’amore materno al punto di togliermi la fede in Cristo, fede che ancora non
aveva. Lei si adoperava a fare di te, mio Dio, il mio padre in vece sua, e tu
l’aiutavi a prevalere sul marito, cui pure serviva, sebbene fosse migliore di lui,
perché anche in ciò serviva te, che imponi comunque alla donna una condi¬
zione servile»'1.

Emerge chiaro da questo testo il fatto che fu appunto dalla pietà di sua
madre, Monica, che Agostino nella sua infanzia imparò ad amare la Chiesa
come Madre e Dio come Padre.

Purtroppo anche questo suo amore profondo verso la madre Chiesa di¬
venne conflittuale, anzi in certi momenti ostile, a motivo della forte pres¬
sione esercitata su di lui dai pregiudizi e dagli errori manichei. Infatti Ago¬
stino, quasi ubriaco nella sua spavalderia intellettuale, si mise a latrare
contro la Chiesa sferrando alla cieca attacchi e accuse, ignaro che essa in¬
segna la verità, ma non insegna le dottrine e non soffoca la libertà di cui
l’accusava gravemente1718. In quegli anni sembrava sparito del tutto dall’ani¬
mo di Agostino quel grande amore che da fanciullo aveva imparato a nutri¬
re verso la madre Chiesa.

E invece nel fondo del suo cuore, come fuoco sotto la cenere, esso non si
era spento del tutto, tanto profondo era stato l’amore per il nome di Cristo19
e per la Chiesa, la madre di tutti20, che Agostino aveva succhiato con il latte
da Monica. Al di là della sua ostililità ed aggressività, egli si scoprì annidato,
anche se inconsciamente, nel grembo della Chiesa, nella stessa maniera di
come si era sempre sentito annidato nel grembo di Monica. Ne è prova il fat¬
to che a Milano, dov’era approdato nel suo lungo e sofferto cammino di ri¬
cerca, quanto più la saggia azione pastorale di Sant’Ambrogio e l'esperienza
gioiosa di vita della Chiesa milanese21 gli andavano dissolvendo i pregiudizi
e gli errori, tanto maggiormente Agostino vedeva riaffiorare gradualmente il
suo antico amore per la Chiesa. Leggiamo nelle Confessioni: «Nel mio dubi¬
tare di tutto, secondo il costume degli accademici quale è immaginato comu¬
nemente, e nel fluttuare fra tutte le dottrine, risolsi di abbandonare davvero i
manichei. Giudicai che proprio in quella fase d’incertezza non dovessi rima¬
nere in una setta che ormai ponevo più in basso di parecchi filosofi, sebbene
poi mi rifiutassi assolutamente di affidare alle loro cure la debolezza della
mia anima, poiché ignoravano il nome di Cristo. Decisi dunque di rimanere co¬
me catecumeno nella Chiesa cattolica, raccomandatami dai miei genitori, in
attesa che si accendesse una luce di certezza, su cui dirigere la mia rotta»22.

17 Confess. 1,11,17.
18 Cfr. Confess. 6,4,5.
19 Cfr. Confess. 3,4,8.
20 Cfr. Confess. 5,14,25; 6,4,5; 7,1,1; 9,13,37.
21 Cfr. Confess. 9,7,15-16.
22 Confess. 5, 1 4,25.



Questa luce di certezza brillò e il suo amore per la Chiesa esplose final¬
mente nella notte del sabato santo del 387 quando Agostino con i suoi ami¬
ci e il figlio Adeodato ricevettero il battesimo dalle mani del santo vescovo
Ambrogio. Quello fu il loro parto di rigenerazione alla nuova vita di grazia:
«E fummo battezzati, e si dileguò da noi l’inquietudine della vita passata. In
quei giorni non mi saziavo di considerare con mirabile dolcezza i tuoi profon¬
di disegni sulla salute del genere umano. Quante lacrime versate ascoltando gli
accenti dei tuoi inni e cantici, che risuonavano dolcemente nella tua chiesa!
Una commozione violenta: quegli accenti fluivano nelle mie orecchie e distil¬
lavano nel mio cuore la verità, eccitandovi un caldo sentimento di pietà. Le la¬
crime che scorrevano mi facevano bene»23.

4. La Chiesa, madre che genera i cristiani

Da allora la Chiesa ritornò ad essere per Agostino, ininterrottamente e in
misura sempre crescente, la madre umile e forte che soffre le doglie del
parto per generare alla luce della fede i figli che porta annidati nel suo cuo¬
re24; la verissima madre dei cristiani25 che genera nel battesimo le membra di
Cristo, anzi «partorisce il Cristo, perché sono membra di Cristo quelli che
vengono battezzati»26', la madre attenta e amorevole, vicina ai bisogni di cia¬
scuno dei suoi figli che difende e nutre con il latte delle sue poppe, che sono
i due Testamenti, le sacre Scritture27 e con il il pane della vita28; la madre
amica che geme accanto ai suoi figli, soprattutto i più deboli, malati e av¬
versati dagli operatori del male29; la madre che rivela il mistero della vita tri¬
nitaria di Dio30; ridona la vita della grazia, risuscitando l’anima dalla morte
del peccato31; insegna la verità, non l’errore, e della verità e dell’autenticità
delle Sacre Scritture si fa garante32; la madre che libera, non soffoca.

Sintesi di questi sentimenti è questa appassionata apostrofe alla Chiesa,
che Agostino scrisse poco tempo dopo il battesimo, negli anni 387-389:
«Giustamente tu, Chiesa cattolica, verissima madre dei cristiani, raccomandi
di onorare con assoluta carità e purezza Dio stesso, il cui possesso costituisce
la vita beata, senza proporci alcuna creatura da adorare e da servire.

Escludi da quella incorrotta e inviolabile eternità, alla quale soltanto l’uo¬
mo deve sottomettersi e alla quale soltanto l’anima razionale deve unirsi per
non essere miserabile, tutto ciò che è stato creato, che soggiace a cambia¬
mento, che è sottoposto al tempo.

Non confondi quello che l’eternità, quello che la verità, quello infine che la
pace distingue e non separi più ciò che una sola maestà congiunge.

23 Confess. 9,6,14.
24 Cfr. Disc. 216,7.
25 Cfr. Costumi della Chiesa cattolica 1,30,62-63.
26 Disc. 213,8.
27 Cfr. Battesimo contro i Donatisti, 6,3.
28 Cfr. Disc. 255/A,2.
29 Cfr. Disc. 214,11.
30 Cfr. Disc. 215,9.
31 Cfr. Disc. 214,11.
32 Cfr. Confess. 7,7,1 1 .



Abbracci anche l’amore e la carità del prossimo così che presso di te ab¬
bondano i rimedi contro le varie malattie di cui soffrono le anime per i loro
peccati.

Tu istruisci ed educhi i fanciulli nell’ingenuità, i giovani nella forza, i vec¬
chi nella serenità, secondo quanto richiede non soltanto l’età fisica di ciascu¬
no, ma anche quella spirituale.

Sottometti le mogli ai loro mariti in una obbedienza casta e fedele, non per
soddisfare la libidine, ma per propagare la prole, formando una società fondata
sulla famiglia.

Anteponi i mariti alle mogli, non per prenderti gioco del sesso più debole,
ma secondo le leggi dell’amore sincero.

Sottometti i figli ai genitori in una sorta di libera servitù e anteponi i geni¬
tori ai figli in un dominio che ha del religioso.

Unisci i fratelli ai fratelli con il legame della religione, più saldo e più inti¬
mo di quello del sangue.

Con una reciproca carità congiungi i consanguinei e gli affini, mantenendo
i vincoli stabiliti o dalla natura o dalla volontà.

Insegni ai servi ad essere devoti ai padroni non tanto per la necessità della
loro condizione, quanto per il piacere del dovere.

Per ossequio a Dio sovrano, Signore di tutti, rendi i padroni clementi nei
confronti dei servi e più propensi a dare un aiuto che a punire.

Unisci i cittadini ai cittadini, le nazioni alle nazioni e tutti gli uomini nel
ricordo della loro comune origine, non solo per costituire un’unica società, ma
quasi per dar luogo ad un’unica famiglia.

Insegni ai re a vegliare sui loro popoli, ammonisci i popoli a sottostare ai
loro re. Insegni con cura a chi spetta l’onore, a chi l’affetto, a chi la riverenza,
a chi il timore, a chi il conforto, a chi l’ammonizione, a chi l’esortazione, a chi
la disciplina, a chi il rimprovero, a chi la punizione, mostrando come non a
tutti si deve tutto, mentre a tutti si deve la carità e a nessuno l’ingiustizia»33.

Ecco a quali profondità di sentimenti verso la Chiesa madre era arrivato
Agostino, partendo da lontano dalla forte esperienza familiare con la sua
santa mamma, Monica. Perciò dirà più avanti nei suoi discorsi al popolo,
quasi a sottolineare il passaggio di mediazione che in via ordinaria si dà tra
l’esperienza familiare con i propri genitori e l'esperienza con i nuovi Geni¬
tori della vita della grazia, che sono Dio e la Chiesa: «Voi avete i vostri geni¬
tori secondo la carne o li avete avuti un tempo; essi vi hanno generato per la
fatica, perla sofferenza, perla morte. Ognuno di voi può dire nei loro riguardi:

“Mio padre e mia madre mi hanno lasciato’’. Orfanezza non del tutto infelice!
Riconosci Lui come padre, o cristiano, Lui che, mentre quelli ti hanno la¬
sciato, ti accoglie già dal seno della tua madre... Per te il padre è Dio, madre la
Chiesa. Da questi sarete generati in modo ben diverso da come foste generati
da quelli... L’esser generati da quelli è causa di pianto, Tesser generati da que¬
sti è causa di gioia. Quelli, nel generarci, ci partoriscono per la pena eterna a
causa dell’antica colpa; questi, nel rigenerarci, non fanno più restare né la pe¬
na né la colpa. È questa la rigenerazione di coloro che “lo cercano, che cercano
il volto del Dio di Giacobbe”. E voi cercate con umiltà; quando lo troverete,
raggiungerete altezze sicure. L’innocenza sarà la vostra infanzia, il rispetto la
vostra fanciullezza, la fermezza sarà la vostra adolescenza, la fortezza la vostra

33 Costumi della Chiesa cattolica 1 ,30,62-63.



gioventù, le opere buone la vostra maturità, e quando sarete nella vecchiaia
avrete un esperto e saggio discernimento»34. In una lettera al giovane Leto
dirà: «La Chiesa tua madre è anche madre della tua mamma. E stata essa a
concepirvi da Cristo, essa a partorirvi col sangue dei martiri, a generarvi per la
luce eterna...»35.

La riflessione ecclesiale di Agostino però non si fermò qui, al solo con¬
fronto tra la maternità di Monica e della Chiesa. Monica-Chiesa furono
certamente un binomio inscindibile nell’animo di Agostino. Due madri con¬
testate e amate, una riflesso dell’altra, che scandirono la vita e la qualità del
suo cammino di conversione. Due madri, ambedue umili, discrete, affet¬
tuose ed esigenti, affabili e coraggiose, feconde, vero grembo della vita ac¬
colta, donata, partorita, difesa, protetta. Ma la meditazione di Agostino
andò oltre, stabilendo un nuovo confronto tra la maternità della Chiesa
con quella di Maria.

4. La Chiesa, madre come Maria

Ecco un altro binomio: la Chiesa e Maria. Ambedue madri, ambedue
vergini, ambedue reciprocamente madre e figlia.

- Ambedue madri, per la loro fecondità: «Maria mise al mondo fisicamen¬
te il capo di questo corpo; la Chiesa genera spiritualmente le membra di quel
capo»36 38.

- Ambedue vergini, per la loro integrità: «NelVuna e nell’altra la verginità
non ostacola la fecondità; nelVuna e nell’altra la fecondità non toglie la ver¬
ginità. La Chiesa è, tutt’intera, santa nel corpo e nell’anima, ma non tutta in¬
tera è vergine nel corpo, anche se lo è nell’anima»31. Maria è «vergine prima
delle nozze, vergine nelle nozze, vergine quando è incinta, vergine quando al-
latta»3^', la Chiesa è vergine «per l’integrità della fede, della speranza e della
carità»39.

- Maria è madre della Chiesa, perché l’ha concepita nel suo grembo vergi¬
nale insieme a Cristo, col quale forma un tutt’uno: il Cristo totale: «Nel
grembo verginale della madre (Maria) l’unigenito Figlio di Dio si è degnato di
unire a sé la natura umana, per congiungere a sé, capo immacolato, la Chiesa
immacolata»40 41. «Il Verbo è lo Sposo e la carne umana è la sposa; e tutti e due
sono un solo Figlio di Dio, che è al tempo stesso figlio dell’uomo. Il seno della
vergine Maria è il talamo dove egli divenne capo della Chiesa, e donde avanzò
come sposo che esce dal talamo»4'. Maria «è senza al dubbio madre delle sue

34 Disc. 216,8; cfr. Disc.; 22,10; 56,10,14; 57,2.
35 Cfr. Lett. 243,8.
36 S. Verginità 2.
37 S. Verginità 2.
38 Disc. 188,4.
39 Disc. 188,4.
40 Disc. 191,2,3.
41 Comm. Vg. Gv. 8,4; cfr. 37,9; Comm 1 Gv. 1,1-2; Esp. Sai. 18,1,6; 18,11,6; 44,3;

90,d.2,5; 144,8; Disc. 291,6.



membra, che siamo noi, nel senso che che ha cooperalo mediante l’amore a ge¬
nerare alla Chiesa dei fedeli, che formano le membra di quel capo. Per quanto
invece concerne il suo corpo (di Cristo), essa è la madre proprio del capo»42 43.

- La Chiesa è madre di Maria, in quanto Maria è solo una sua parte: «San¬
ta è Maria, beata è Maria, ma più importante è la Chiesa che non la vergine
Maria. Perché? Perché Maria è una parte della Chiesa, un membro santo, ec¬
cellente, superiore a lutti gli altri, ma tuttavia un membro di tutto il corpo. Se
è un membro di tutto il corpo, senza dubbio più importante d’un membro è il
corpo. Il capo è il Signore, e capo e corpo formano il Cristo totale»42.

5. La Chiesa, madre che genera i monasteri

La maternità della Chiesa non riguarda solo i singoli cristiani, ma anche
le diverse comunità: famiglie, parrocchie, conventi, gruppi, movimenti.
Queste comunità infatti non sono figlie nate da un’altra madre e poi adot¬
tate dalla Chiesa. Piuttosto, se hanno le caratteristiche proprie che defini¬
scono la Chiesa, sono figlie della Chiesa madre, perché concepite nel suo
grembo e partorite da lei con il suo stesso DNA. Queste comunità sono
Chiesa, sono parte integrante ed essenziale della sua realtà di salvezza.
Chiesa universale e Chiesa particolare, Chiesa locale e Chiesa domestica:
tutte sono la stessa Chiesa, appartenendo tutte alla sua natura e santità44.
Non ci sono tante Chiese, ma un’unica Chiesa, ed è appunto la sua unità che
Cristo ci ha raccomandato: «Il Signore, già glorificato con la risurrezione, ci
raccomanda la Chiesa; sul punto di essere glorificato di nuovo con l’ascen¬
sione, ci raccomanda la Chiesa; inviando dal cielo lo Spirito Santo, ci racco¬
manda la Chiesa»45. Perciò qualunque visione di parrocchia, o di comunità
religiosa, o di gruppo, o di movimento laicale che non sia quella di essere
Chiesa, è errata, non appartiene, dice Giovanni Paolo II, alla mente del suo
fondatore46. Agostino usò al riguardo una bellissima immagine, riguardo al¬
le comunità religiose: esse sono rappresentate dall’orlo superiore, cioè dal
girocollo, della veste di Cristo, attraverso cui passa il Capo47 48. Esse sono
Chiesa, anzi un modello di Chiesa, che possiede la pienezza dello Spirito
Santo. «Abbiamo lo Spirito Santo se amiamo la Chiesa; e amiamo la Chiesa se
rimaniamo nella sua unità e nella sua carità»49. Per questo motivo tutti gli in¬
terventi del magistero, soprattutto a partire dal Concilio Vaticano II, ri¬
chiamano le diverse comunità ecclesiali a promuovere una spiritualità di co¬
munione49.

42 S. Verginità 6.
43 Disc. 72/A,7; cfr. Esp. Sai. 75,1; 1 18,d.32,5; 127,11-12; 148,17.
44 Cfr. Concilio Ecumneico Vaticano 11, Lumen gentium, Costituzione dogmatica sulla

Chiesa, n. 44; Giovanni Paolo II, Vita consecrata, Esortazione apostolica post-sino¬
dale, nn. 3-4; Codice di Diritto Canonico, Can. 573-574.

45 Disc. 265,10,12.
46 Cfr.GlOVANNl Paolo II, Vita consecrata, Esortazione apostolica post-sinodale, n. 29.
47 Cfr. Esp. Sai. 132,9.
48 Cfr. Comm. Vg. Gv. 32,8.
49 Cfr.GlOVANNl Paolo II, Vita consecrata, Esortazione apostolica post-sinodale, n. 46;

Conferenza Episcopale Italiana, Comunicare il vangelo in un mondo che cambia.
Orientamenti pastorali dell’Episcopato italiano per il primo decennio del 2000, nn.
63-68.



6. Noi figli della Chiesa, Noi la Chiesa madre

Con questo fascino per la Chiesa madre, era ovvio che Agostino deside¬
rasse coinvolgere tutti nello stesso amore alla Chiesa. «Onorate, amate, pre¬
dicate la santa Chiesa, madre vostra - diceva ai fedeli - come la santa città di
Dio, la celeste Gerusalemme. È lei che in questa fede che avete ascoltato porta
frutti e cresce in lutto il mondo, Chiesa del Dio vivente, colonna e fondamen¬
to della verità»50 «Amiamo il Signore, Dio nostro; amiamo la sua Chiesa!
Amiamo Lui come padre, la Chiesa come madre»5'. E ancora: «Amate il Si¬
gnore poiché egli vi ama; frequentate questa madre che vi ha generati. Riflettete
sui doni che vi ha fatti questa madre quando da creature vi ha resi un tutt’uno
col Creatore, da servi vi ha resi figli di Dio, da schiavi del demonio vi ha resi
fratelli di Cristo. Non sarete ingrati a benefici così insigni se mediante la vo¬
stra presenza presterete a lei l’ossequio che merita, sapendo che nessuno può
incontrare la benevolenza di Dio Padre se disprezza la Chiesa madre»52. Nes¬
suno pensi di poter amare Dio se non ama la Chiesa. Per S. Agostino l’amo¬
re ad essa è la garanzia di autenticità che davvero si ha lo Spirito Santo:
«Abbiamo lo Spirito Santo, se amiamo la Chiesa; e amiamo la Chiesa se ri¬
maniamo nella sua unità e nella sua carità»53.

Ma qual è la Chiesa madre da amare? Non una Chiesa astratta, evane¬
scente; ma questa Chiesa cattolica diffusa in tutto il mondo, questa Chiesa
particolare, locale, domestica nella quale siamo concretamente inseriti,
questa Chiesa, fatta di questi pastori, che a volte sono matrigne, di questi fe¬
deli, che a volte sono “infedeli”, di queste strutture, che a volte sono falli¬
mentari; eppure, contro ogni comprensione umana, sono realtà di grazia,
sono la “madre Chiesa” che ci salva, sono come il suo modo concreto di par¬
tecipare alla kenosis di Cristo, all’umanità sfigurata deH'nmzVe Gesù, che
proprio nella forma di servo è ostia di salvezza. Una cosa deve essere sempre
chiara: è la madre Chiesa che salva noi, e non noi la Chiesa. Perché la Chie¬
sa è Cristo. Per questo Agostino, spinto a ciò anche dal triste spettacolo of¬
ferto dallo scisma donatista che aveva lacerato l’unità ecclesiale, non si
stancava di ammonire: «Estendi la tua carità su tutto il mondo, se vuoi ama¬
re Cristo; perché le membra di Cristo si estendono in tutto il mondo. Se ami
solo una parte, sei diviso, non ti trovi più unito al corpo»54. E in convergenza
ad esso: «Vi esorto, vi scongiuro: amate questa Chiesa, siate in questa Chiesa,
siate questa Chiesa. Pregate per i dispersi; vengano anche loro; riconoscano
anche loro; amino anche loro, perché vi sia un solo ovile ed un solo pastore»55.

Come poi si debba esprimere questo amore alla madre Chiesa, la risposta
è ovvia: con l'amore, il rispetto, l'apertura del cuore, la preghiera, la lode,
l'ubbidienza. Alla Chiesa si deve tale ubbidienza che Agostino arrivò a co¬
niare quel celebre principio sempre valido lungo i secoli: «Io non crederei al
Vangelo, se non mi spingesse a ciò l’autorità della Chiesa cattolica»56.

50 Disc. 214,11.
51 Esp. Sai. 88,d.2,14.
52 Disc. 255/A,2.
53 Comm. Vg. Gv. 32,8.
54 Comm. 1 Gv. 10,8.
55 Die. 138,10.
56 Contro l’epistola di Mani 5,6.



Ma, fra tutti, il modo migliore di amare la Chiesa madre e di ubbidirle è
quello di prendere coscienza della propria vocazione ecclesiale, e cioè che il
mistero della Chiesa madre si concretizza in ciascuno di noi, in quanto tut¬
ti siamo personalmente chiamati ad essere insieme figli e madri: figli,
quando siamo amati, concepiti, partoriti dalla Chiesa, nel grembo dei sa¬
cramenti che riceviamo con “pietà”; madri, quando conduciamo gli altri
ad entrare nel grembo della Chiesa, attraverso la carità e la partecipazione
ai sacramenti. Ascoltiamo Agostino: «Orbene, carissimi, considerate che co¬
sa siete voi stessi: anche voi siete membra di Cristo e corpo di Cristo. Ponete
attenzione come siete ciò che Cristo dice: “Ecco mia madre e i miei fratelli”. ..
Probabilmente chi sono i fratelli e chi sono le sorelle lo capisco, poiché unica
è l’eredità... Ma in che senso possiamo intendere essere madri di Cristo?... Ose¬
remo forse chiamarci madri di Cristo? Ma certo, osiamo chiamarci madri di
Cristo. Ho chiamato infatti voi tutti suoi fratelli e non oserei chiamarvi sua
madre?... Le membra di Cristo partoriscano dunque con lo spirito, come Ma¬
ria vergine partorì Cristo col ventre: così sarete madri di Cristo... siete diven¬
tati figli, siate anche madri. Siete diventati figli della madre quando siete sta¬
ti battezzati, allora siete nati come membra di Cristo; conducete al lavacro del
battesimo quanti potrete affinché, come siete diventati figli quando siete nati,
così possiate essere amche madri di Cristo conducendo altri a nascere»57. E ap¬
plicando a sé questo principio, Agostino diceva: «Estenderò i miei ammoni¬
menti a tutti coloro che mi ascoltano, considerando tutti come fratelli e figli:
fratelli in quanto generati da'quell’unica madre che è la Chiesa, figli in quan¬
to sono stato io che mediante il Vangelo vi ho generati»53.

7. La Chiesa che io amo

La Chiesa che io amo non è una Chiesa astratta, ma è questa Chiesa cri¬
stiana, cattolica, apostolica, che ha nel Vescovo di Roma, il Papa, il centro
visibile della sua unità, la pietra angolare della sua edificazione, la guida vi¬
sibile della sua ortodossia.

La Chiesa che io amo è questa pellegrina nel tempo, in cammino verso la
parusia della Gerusalemme celeste: è la Chiesa militante, purgante, trion¬
fante.

La Chiesa che io amo è questa grande comunità dei credenti in Cristo, che
riflette le note fondamentali della santità, unità, cattolicità, apostolicità, e
che è insieme, nel mistero, realtà visibile e realtà spirituale di salvezza.

La Chiesa che io amo è questa Chiesa Cattolica di Cristo, che è, nono¬
stante la sua esigenza di purificazione, la Chiesa ideata dal Padre, nata nel
grembo verginale di Maria con l’Incarnazione del Verbo, purificata nel san¬
gue di Cristo sulla croce, santificata dallo Spirito Santo e apparsa in tutta la
sua forza redentrice nel giorno della Pentecoste.

La Chiesa che io amo è questa Chiesa, formata da questi cristiani, guida¬
ta da questo Papa, da questi Vescovi e da questi Sacerdoti, i quali costitui¬
scono insieme grano e paglia.

La Chiesa che io amo è questa Chiesa che nei suoi Pastori dimostra la sua
debolezza, lasciando perplesso chi osserva il loro comportamento, che è a

57 Disc. 72/A,8.
58 Disc. 255/A,2.



volte duro, a volte paterno, a volte severo e gretto, a volte comprensivo e
lungimirante.

La Chiesa che io amo è questa Chiesa concreta della mia comunità, del
mio Istituto, della mia famiglia, della mia parrocchia, diocesi, nazione,
ambiente in cui lavoro. E infatti questa Chiesa particolare che mi permette
l'inserimento nella vitalità della sua cattolicità.

La Chiesa che io amo non è una Chiesa ipotetica, ma è questa Chiesa cri¬
stiana, cattolica, apostolica, romana, che, pur nella debolezza dei suoi
membri, possiede pienamente lo Spirito Santo, Spirito di vita, di unità, di
amore.

Solo questa Chiesa perciò può salvarci. Essa sola è la Madre che dona la
vita, la custodisce e la fa crescere; la Maestra, depositaria e interprete fedele
dei contenuti dottrinali e morali della Rivelazione cristiana; la guida certa
nei marosi della vita, la barca sicura della nostra salvezza.

Chi esce da essa, perisce. Chi si separa dalla sua unità, da questa sua
compagine di disciplina di fede e di morale, non possiede più lo Spirito
Santo.

Chi vuol vivere, deve rimanere sempre in questa Chiesa, che tutti siamo
tenuti a difendere e a rendere credibile, ricordando però che, in ultimo,
non siamo noi che salviamo la Chiesa, ma è la Chiesa, questa Chiesa, così
debole e discutibile nell’operato dei suoi ministri, che salva noi.

E questa la Chiesa che io amo, su ammonimento di S. Agostino, che così
diceva ai suoi fedeli: «Vi esorto, vi scongiuro: amate questa Chiesa, siate in
questa Chiesa, siate questa Chiesa. Pregate per i dispersi; vengano anche loro;
riconoscano anche loro; amino anche loro, perché vi sia un solo ovile ed un
solo pastore»59.

P. Gabriele Ferlisi, oad

59 Disc. 138,10.



Antologia

I costumi della
Chiesa Cattolica

Eugenio Cavallari, pad

L'opera in esame è uno dei nume¬
rosi trattati e opuscoli (oltre trenta),
scritti da Agostino contro l'eresia del
manicheismo, di cui egli fece parte
per quasi undici anni (372-383). Es¬
sa è stata scritta subito dopo il batte¬
simo, durante il secondo soggiorno
romano, e completata nel monastero
di Tagaste (387-388); riveste quindi
molta importanza fra le opere agosti¬
niane, perché è il primo lavoro com¬
posto contro i manichei ed è il pri¬
mo lavoro del neo-convertito e neo¬
monaco Agostino. Nei due libri che
lo compongono, viene messa a fuoco
la teoria e la prassi del cattolicesimo
e del manicheismo: catechesi e mo¬

rale si intrecciano in modo molto vi¬
vace per mettere maggiormente in
evidenza le cause e gli effetti, sia sugli
individui che sulla società, dei due
sistemi religiosi. L'opera è anche
molto interessante dal punto di vista
storico, perché ci informa sulla orga¬
nizzazione sia della vita ecclesiale
che della vita monastica in generale,
e agostiniana in particolare, nell'ul¬
timo scorcio del quarto secolo. In es¬
sa si possono cogliere, come in ger¬
me, numerosi elementi della spiri¬
tualità monastica agostiniana, che
confluiranno in modo definitivo nel¬
la Regola, quale si legge nella Lettera
211 (a. 421).

Le verità che si sarebbe potuto fare di più per la nostra salvezza? Che
della fede COsa di più benefico, di più generoso della divina provvi¬

denza si sarebbe potuto immaginare? Essa non ha abban¬
donato affatto l'uomo allontanatosi dalle sue leggi e divenu¬
to a buon diritto e meritatamente, per cupidigia di cose
mortali, propagatore di una stirpe mortale. Quel giustissimo
potere, infatti, operando con modi mirabili e incomprensi¬
bili, attraverso certe misteriose successioni delle cose a lui
sottomesse, in quanto le ha create, esercita sia la severità del
castigo sia la clemenza del perdono. Quanto ciò sia bello,
grande, degno di Dio, e infine quanto sia il vero che cer¬
chiamo, di certo noi non potremo mai comprenderlo se, co¬
minciando dalle cose umane e più vicine, avendo fede nella
vera religione e rispettando i suoi precetti, non seguiremo la
via che Dio ha aperto per noi con la scelta dei Patriarchi, con



Antologia

Dio è
il sommo
bene a cui si
deve tendere
con il più
grande amore

il vincolo della legge, con il vaticinio dei Profeti, con il mi¬
stero dell'uomo incarnato, con la testimonianza degli Apo¬
stoli, con il sangue dei martiri e con la conversione delle
genti. Per questo nessuno mi chieda più la mia opinione:
piuttosto ascoltiamo gli oracoli e sottomettiamo i nostri me¬
schini ragionamenti alle parole divine (1,7, 12).

Vediamo come il Signore stesso nel Vangelo ci ha ordinato di
vivere e come anche l'apostolo Paolo: sono queste infatti le
Scritture che essi non osano condannare. Ascoltiamo dunque
quale bene finale tu, o Cristo, ci prescrivi: non c'è dubbio,
sarà quello a cui ci comandi di tendere con il più grande
amore. Sta scritto: Amerai il Signore Dio tuo. Dimmi anche,
ti prego, la misura di questo amore; temo infatti di essere in¬
fiammato dal desiderio e dall'amore del mio Signore più o
meno di quanto sia necessario. Con tutto il tuo cuore, dice;
ma non basta. Con tutta la tua anima; ma non basta neppure
questo. Con tutta la tua mente. Che si vuole di più? Lo vorrei
forse, se vedessi che vi può essere dell'altro. E che cosa ag¬
giunge Paolo a queste parole? Noi sappiamo, egli dice, che
tutte le cose concorrono al bene di coloro che amano Dio.
Che dica anche lui la misura dell'amore. Chi dunque, dice, ci
separerà dalla carità di Cristo? Forse la tribolazione, l'ango¬
scia, la persecuzione, la fame, la nudità, il pericolo, la spada?
Abbiamo udito ciò che si deve amare e in quale misura: vi
dobbiamo tendere assolutamente, vi dobbiamo riportare
tutte le nostre determinazioni. Dio è per noi la somma dei
beni, Dio è per noi il bene sommo. Non dobbiamo rimanere
al di sotto, né cercare al di sopra, perché al di sotto c'è il pe¬
ricolo, al di sopra il nulla (1, 8, 13).

La beatitudi¬
ne consiste
nel possedere
Dio, cioè il
sommo bene

Seguire Dio è il desiderio della beatitudine, possederlo la
beatitudine stessa. Ma lo seguiamo amandolo e lo possedia¬
mo non già divenendo proprio come lui, ma molto simili ed
essendo in rapporto con lui in un modo straordinario e chia¬
ro, cioè circonfusi e immersi nella luce della sua verità e
santità. Egli infatti è la luce stessa dalla quale ci è concesso
di essere illuminati. Dunque il massimo comandamento che
conduce alla vita beata è questo: Amerai il Signore Dio tuo
con tutto il cuore, l'anima e la mente. E per questo che, poco
dopo, il medesimo Paolo dice: Sono sicuro che né la morte,
né la vita, né gli angeli, né la virtù, né il presente, né il futu¬
ro, né l'altezza, né la profondità, né alcun'altra creatura po¬
trà mai separarci dalla carità di Dio, che è in Gesù Cristo no¬
stro Signore. Se, pertanto, per coloro che amano Dio tutto
concorre al bene, nessuno dubita che il sommo bene, che è
chiamato anche il bene supremo, non solo debba essere
amato, ma debba esserlo in modo che niente dobbiamo
amare di più. Questo significano ed esprimono le parole con
tutta l'anima, con tutto il cuore e con tutta la mente. Di gra-



zia, chi dubiterà, stabilite tutte queste idee e fermamente
credute, che per noi non c'è nient'altro di più eccellente che
Dio, a raggiungere il quale bisogna affrettarsi, prima di tutto
il resto? Parimenti, se nessuna cosa ci separa dalla sua ca¬
rità, che ci può essere non solo di migliore, ma anche di più
sicuro di questo bene? (1, 11, 18).

Con la carità
e l'umiltà ci
si avvicina a
Dìo, con la
cupidigia e
la superbia
ci si allonta¬
na

Quanto più dunque l’anima si allontana da Dio, non per di¬
stanza spaziale ma per amore e cupidigia delle cose inferiori
a se stessa, tanto più si riempie di stoltezza e di miseria.
Pertanto, essa ritorna a Dio con l'amore, però non con quel¬
lo con cui aspira ad eguagliarlo, ma con quello col quale
aspira a sottomettersi a lui. E quanto più lo avrà fatto con
passione e con applicazione, tanto più sarà felice ed eccelso
e, sotto la sola dominazione di Dio, sarà completamente li¬
bero. Per questo deve sapere che è una creatura: deve infatti
credere nel suo creatore così come è, cioè inviolabile e im¬
mutabile, come comporta la natura della verità e della sa¬
pienza, e deve invece confessare che, da parte sua, può ca¬
dere nella stoltezza e nell'inganno, anche a causa degli erro¬
ri dei quali desidera liberarsi. Deve inoltre guardarsi affinché
l'amore per l'altra creatura, cioè per questo mondo sensibile,
non la separi dalla carità divina, che la santifica perché sia
definitivamente felice. Nessun'altra creatura dunque, poi¬
ché anche noi non siamo che creature, ci separa dalla carità
di Dio, che è in Gesù Cristo nostro Signore (1, 12, 21).

La virtù non
è altro che
l'amore
sommo di
Dio

Dato per certo che la virtù ci conduce alla vita beata, io af¬
fermerei che la virtù non è assolutamente altro se non l'a¬
more sommo di Dio. E appunto il fatto di dire che la virtù è
quadripartita, lo si dice, per quanto comprendo, in consi¬
derazione della varietà delle disposizioni che lo stesso amo¬
re assume. Così queste famose quattro virtù, la cui forza
voglia il cielo che sia in tutti gli animi come i loro nomi so¬
no in tutte le bocche, non esiterei a definirle anche così: la
temperanza è l'amore integro che si dà a ciò che si ama; la
fortezza è l'amore che tollera tutto agevolmente per ciò che
si ama; la giustizia è l'amore che serve esclusivamente ciò
che si ama e che, a causa di ciò, domina con rettitudine; la
prudenza è l'amore che distingue con sagacia ciò che è utile
da ciò che è nocivo. Ma, come abbiamo detto, questo amore
non è di chiunque, ma di Dio, cioè del bene sommo, della
somma sapienza e della somma armonia. Pertanto le virtù
possono essere definite anche così: la temperanza è l'amore
per Dio che si conserva integro ed incorruttibile; la fortezza
è l'amore per Dio che tollera tutto con facilità; la giustizia è
l'amore che serve soltanto a Dio e, a causa di ciò, a buon di¬
ritto comanda ogni altra cosa che è soggetta all'uomo; la
prudenza è l'amore che discerne con chiarezza ciò che aiuta
ad andare a Dio da ciò che lo impedisce ( 1 , 15, 25).



Le quattro
virtù cardi¬
nali sono
ordinate
all'amore di
Dio

Ricompensa
dell'amore di
Dio sono la
vita eterna e
la conoscen¬
za della
verità

a) degli
anacoreti

A che scopo trattare ancora dei costumi? Se infatti Dio è il be¬
ne sommo dell'uomo, e voi non potete negarlo, se ne deduce
di certo che, poiché desiderare il bene sommo è vivere bene, il
vivere bene non è niente altro che amare Dio con tutto il cuo¬
re, con tutta l’anima e con tutta la mente. Da qui scaturisce
che questo amore in lui si conservi intatto ed integro, ciò
che è proprio della temperanza, e che non si abbatta per nes¬
suna avversità, ciò che è proprio della fortezza; che non serva
a nessun altro, ciò che è proprio della giustizia; che vigili nel
discernimento delle cose affinché né la fallacia né l'inganno si
insinui di soppiatto, ciò che è proprio della prudenza. Questa
è l'unica perfezione dell'uomo, con la quale soltanto egli ot¬
tiene di godere della pura verità; questa cantano ad una voce
i due Testamenti, questa ci raccomandano l'uno e l'altro. A
che scopo accusate ancora le Scritture, che non conoscete?
Ignorate con quanta incompetenza ve la prendete con Libri
che criticano soltanto quelli che non li comprendono e che
non possono comprendere solo quelli che li criticano? Poiché
essi sono tali che a nessuno che li odia è consentito di cono¬
scerli e chi li conosce non può che amarli (1, 25, 46).

Pertanto chiunque di noi si è proposto di pervenire alla vita
eterna, ami Dio con tutto il cuore, con tutta l'anima, con tut¬
ta la mente. La vita eterna infatti è tutta la ricompensa di
cui ora godiamo la promessa. E la ricompensa non può né
precedere i meriti, né essere data all'uomo prima che ne sia
degno. In effetti, che cosa più ingiusta di ciò e che cosa più
giusta di Dio? Dunque non dobbiamo chiedere la ricom¬
pensa prima di meritare di riceverla. Qui forse si domanda a
buon diritto che cosa è la vita eterna in se stessa. Ebbene
ascoltiamo colui che la dona; egli dice: Questa è la vita eter¬
na: che conoscano te, vero Dio, e colui che hai mandato,
Gesù Cristo. La vita eterna dunque è la stessa conoscenza
della verità. Perciò vedete quanto sono perversi e fuori da
ogni ordine coloro che ritengono di trasmetterci la cono¬
scenza di Dio per renderci perfetti, quando è proprio essa la
ricompensa dei perfetti. Che cosa dunque si deve fare, che
cosa, io domando, se non amare prima con piena carità
quello stesso che desideriamo conoscere ? Da ciò segue il
principio che ci siamo sforzati di stabilire fin dall'inizio,
vale a dire che non c'è nulla di più salutare nella Chiesa
cattolica del primato dell'autorità sulla ragione (1 , 25, 47).

Esortazione ai Manichei
a considerare i costumi dei perfetti cristiani

Non dirò niente degli uomini che ho ricordato poco fa, i qua¬
li, ritiratisi in assoluta solitudine lontano da ogni sguardo
umano, contenti del solo pane che viene portato loro a deter-



Antologia

b) dei
cenobiti

minate ore e dell'acqua, abitano le terre più deserte, godendo
del colloquio con Dio, a cui si sono uniti con le menti pure e
felicissimi di contemplare quella sua bellezza, che può essere
percepita solo dall'intelletto dei santi. Di questi, come dico,
non parlerò, poiché ad alcuni sembra che abbiano abbando¬
nate le cose umane più di quanto non convenga, senza capire
quanto a noi siano di giovamento lo spirito impegnato nella
preghiera e la vita dedita all'esempio di coloro dei quali non ci
è consentito di vedere i corpi. Ma discutere in proposito credo
che sarebbe troppo lungo e superfluo, perché chi non trova
questo così alto grado di santità degno di ammirazione e di
onori di sua spontanea volontà come può trovarlo tale con il
nostro discorso? A costoro, che si vantano inutilmente, va ri¬
cordato soltanto che la temperanza e la continenza dei cri¬
stiani più santi della professione cattolica si sono talmente
sviluppate da sembrare a certuni che dovessero essere limita¬
te e come ricondotte entro limiti umani: così giudicano anche
coloro ai quali dispiace che questi spiriti si siano elevati tanto
al di sopra degli uomini (1, 31, 66).

Ma se ciò oltrepassa la nostra tolleranza, chi non guarderà
con ammirazione e non esalterà quegli uomini che, disprez¬
zate e abbandonate le seduzioni di questo mondo, radunati in
una vita comune castissima e santissima, dedicano il proprio
tempo a pregare, leggere e discutere? Non gonfi di superbia,
non riottosi per ostinatezza, non tristi per invidia, ma mode¬
sti, riservati, sereni, offrono a Dio, dal quale meritarono di ot¬
tenere queste virtù, come dono a lui graditissimo, una vita di
intima unione e di intensissima pietà. Nessuno possiede
qualche cosa di proprio, nessuno è di peso per un altro. Ese¬
guono lavori manuali che possono nutrire il loro corpo, senza
distogliere la mente da Dio. Consegnano poi il frutto del loro
lavoro ai decani, chiamati così in quanto preposti ad un
gruppo di dieci, affinché nessuno di loro si prenda pensiero
del proprio corpo né per il cibo né per le vesti né per qualche
altra cosa occorrente o per le necessità quotidiane o, come ca¬
pita, per le mutate condizioni di salute. Anche i decani a loro
volta, disponendo tutto con molta cura e prestandosi per
qualsiasi cosa questo genere di vita richieda a causa della de¬
bolezza del corpo, rendono conto ad uno solo che chiamano
padre. Questi padri, non solo di costumi illibatissimi, ma ver¬
satissimi nella dottrina divina ed eminenti in ogni cosa, prov¬
vedono a coloro che chiamano figli senza alcuna superbia,
grazie alla loro grande autorità nel comandare e alla pari vo¬
lontà dei figli nell'obbedire. Sul far della sera, mentre sono
ancora digiuni, escono ciascuno dalla sua cella e si riuniscono
per ascoltare il loro padre e sotto ciascun padre si radunano
non meno di tremila uomini: anche di più ne vivono sotto
uno solo. Lo ascoltano con un'attenzione incredibile, in as¬
soluto silenzio, e manifestano i sentimenti suscitati nel loro



c) elei consa¬
crati a Dio

animo dal discorso di colui che parla ora con gemiti, ora con
lacrime, ora con gioia moderata e sommessa. Quindi rifocil¬
lano il corpo con quanto basta per la vita e la salute, repri¬
mendo ciascuno la concupiscenza di gettarsi avidamente su
quel nutrimento, che peraltro è frugale e modestissimo. Così
essi, per poter dominare le loro passioni, si astengono non so¬
lo dalle carni e dal vino, ma anche da quei cibi che stimolano
l'appetito dello stomaco e il gusto del palato tanto più violen¬
temente, quanto a taluni paiono quasi più puri. Con questo
pretesto si è soliti giustificare, in modo ridicolo e vituperabi¬
le, il turpe desiderio di cibi prelibati, in quanto diverso da
quello per le carni. Giudiziosamente quanto avanza del vitto
necessario (e appunto ne avanza moltissimo proveniente dal
lavoro manuale e dalla restrizione dei cibi) viene distribuito
ai bisognosi con cura maggiore di quanta non ce ne fu nel
procurarselo da parte di quegli stessi che lo distribuiscono. In
effetti, non si industriano in alcun modo perché queste cose
avanzino, ma fanno del tutto per non conservare gli avanzi
presso di sé, tanto che spediscono perfino navi cariche in
paesi dove abitano i poveri. Di questa cosa assai nota non è
necessario dire di più ( 1 , 31, 67).

Tale è anche la vita delle donne che servono Dio in modo sol¬
lecito e casto, separate nelle loro abitazioni e lontane il più
possibile dagli uomini, ai quali si uniscono soltanto per una
pia carità e per l'imitazione della virtù. L'accesso presso di lo¬
ro non è consentito ai giovani e neppure agli stessi vecchi,
per quanto essi siano assai autorevoli e stimati, salvo che per
portare il necessario a quelle che ne hanno bisogno e non oltre
il vestibolo. Esse tengono occupato il corpo con il lavoro della
lana con cui si procurano da vivere, facendo i vestiti ai loro
fratelli e ricevendone in cambio ciò che è necessario per il
vitto. Se volessi lodare questi costumi, questa vita, questo or¬
dine, questa istituzione, non lo farei degnamente e, d'altro
canto, se pensassi di aggiungere alla semplicità del narratore
lo stile elevato del lodatore, temerei di dare l'impressione di
ritenere che la nuda esposizione non possa essere soddisfa¬
cente per se stessa. Manichei, se potete, condannate queste co¬
se; non date in pasto la nostra zizzania a gente cieca e inca¬
pace di discernere (1, 31, 68).

d) dei vesco¬
vi, sacerdoti,
diaconi e
simili mini¬
stri

Tuttavia i costumi così santi della Chiesa cattolica non si re¬
stringono dentro limiti tanto angusti da pensare che si debba
lodare soltanto la vita di quelli che ho ricordato. Quanti ve¬
scovi ho conosciuto, uomini insigni e di somma integrità,
quanti sacerdoti, quanti diaconi e simili ministri dei divini
sacramenti, la cui virtù mi pare tanto più mirabile e degna di
maggiore onore quanto più è difficile conservarla in così va¬
ria moltitudine di uomini e in questa vita assai turbolenta.
Non sono infatti preposti alla cura dei sani più che a quella



e) di altri
ancora che
conducono
vita in comu¬
ne

dei malati. Devono sopportare i vizi della moltitudine per
guarirla e tollerare il contagio della peste, prima di estin¬
guerla. In questa situazione è difficilissimo tenere un modo
di vita perfetto e conservare l'animo pacato e tranquillo. Per
dirla in breve, questi vivono dove si impara a vivere, quelli
dove si vive (1, 32, 69).

Non per questo tuttavia trascurerò l'altro eletto genere di cri¬
stiani, voglio dire coloro che abitano nelle città, remotissimi
dalla vita comune. Io stesso ho visto a Milano una casa di
non pochi uomini santi, che sottostavano ad un solo sacerdo¬
te, persona di grandissima probità e dottrina. A Roma ne ho
conosciute anche di più, nelle quali coloro che si distinguono
per autorità, per senno e per scienza divina sono di guida agli
altri che abitano con loro, vivendo tutti nella carità, nella san¬
tità e nella libertà cristiana. Neppure costoro sono a carico di
qualcuno ma, secondo l’uso orientale e l'esempio dell'Aposto¬
lo Paolo, si sostentano con il lavoro delle proprie mani. Ho
appreso che molti praticano digiuni veramente incredibili,
non rifocillando il corpo una volta al giorno sul far della sera,
cosa del resto che è dappertutto molto in uso, ma passando
molto spesso tre giorni interi o di più senza mangiare né bere.
E questo avviene non soltanto tra gli uomini, ma anche tra le
donne. Parimenti molte di esse, vedove e vergini, abitano in¬
sieme procurandosi il vitto con lavori di lana e di tela. Sono
loro di guida alcune non solo molto autorevoli e assai stimate
nel formare e ordinare i costumi, ma anche esperte e prepa¬
rate nell'istruire le menti (1, 33, 70).

P. Eugenio Cavallari, OAD



Cultura

Sant’Agostino
e Pelagio

Luigi Fontana Giusti

1. Ci sono degli "snodi" nella storia del cristianesimo in cui i credenti e la
Chiesa si sono trovati a dover far fronte a scelte laceranti, perché fonda¬
mentali per un'interpretazione autentica delle fonti e della loro religione.

Uno dei temi più ardui è stato quello del rapporto tra libertà umana e
grazia divina, che S. Agostino e la Chiesa nei secoli hanno affrontato nel ten¬
tativo di conciliare due categorie difficilmente compatibili ed armonizzabili,
date la natura umana della libertà di scelta di ogni uomo e la connotazione
divina della "grazia", che secondo Agostino viene concessa, come gratuito
dono di Dio, ai soli eletti. Il "libero arbitrio" vale per chi decida di ribellarsi
a Dio, di peccare svincolandosi dai suoi comandamenti, ma non per chi
scelga la via della santificazione, l'ottenimento della "giustificazione" che
per mezzo della grazia solo può renderci giusti ed eletti.

Questo insegna Agostino1, questo sancirà il Concilio di Valenza dell'885,
il quale statuirà che la "predestinazione" è riferibile ai soli eletti, che lo sono
per grazia di Dio, mentre i malvagi lo sono per propria scelta; questo è il te¬
ma cruciale della riforma protestante, ma anche - all'interno della Chiesa di
Roma - del movimento giansenista. Tra le tante, mi ha colpito l'assonanza
con il pensiero agostiniano di una frase del giansenista Quesnel, il quale nel
XVITT secolo scriveva che: «le pécheur n'est libre que pour le mal sans la grà-
ce du liberateur» (XL1II delle sue "riflessioni morali").

2. Alternativo al pensiero di Agostino è stato l'approccio - più concreto e
moralista che non teologico - del pelagianesimo. Il movimento ha origine dal
monaco irlandese Pelagio (360-422 circa), per il quale la chiave della salvez¬
za si troverebbe invece nelle opere e nei meriti dell'individuo, che avrebbe fa¬
coltà di agire in pieno libero arbitrio, e non già tramite l'azione gratuita ed
esclusiva della grazia, la redenzione dal peccato originale e l'opera salvifica
di Cristo, la cui figura sarebbe stata ridotta dai pelagiani a mero "modello di
vita". Le teorie pelagiane, per quanto improntate a nobili ideali di vita terre¬
na, ispirati allo stoicismo ed all'amore del prossimo, avrebbero, se non ac¬
colti, marginalizzato se non addirittura reso superflui molti dei canoni della
religione cattolica: dal battesimo alla preghiera per la remissione dei pecca¬
ti, alla giustificazione per mezzo della grazia, ecc.

Eppure Pelagio, temibile contraddittore e raffinato dialettico, era riuscito
ad ottenere larga udienza a Roma tra l'aristocrazia e lo stesso clero. E d'al-

1 Cf. l'articolo di Eugenio Cavallari, Presenza Agostiniana, n. 1, 2004.



Cultura

tronde l'approccio di esaltare la libertà umana e riconoscere al libero arbi¬
trio una capacità autonoma nel non peccare, aveva certamente una attrat¬
tiva che poteva renderlo intellettualmente seducente quanto insidioso, per
cui Agostino spenderà le sue risorse intellettuali maggiori e migliori per
confutarlo.

3. Nella lotta di Agostino contro le principali eresie, si possono indivi¬
duare i seguenti fondamentali periodi: a. Lotta al manicheismo (387 - 400);
b. Impegno per confutare il donatismo (400 - 412); c. Polemica contro il pe-
lagianesimo (412 - 430). Oltre a Pelagio, Agostino dovette tener testa e con¬
futare le tesi di Cclestio e del discepolo più qualificato di Pelagio, il vescovo
Giuliano di Eclano. Ai quattro volumi polemici di Giuliano, che lo accusa di
manicheismo, Agostino risponde con sei volumi, mentre la sua opera sarà
interrotta nel 430 solo dalla morte.

Il dissenso di Agostino con i pelagiani è ampio e radicale: dal peccato ori¬
ginale e dal battesimo alla sessualità nel matrimonio; dalla prescienza alla
predestinazione (per Agostino la prescienza di Dio attiene al male, mentre la
predestinazione si riferisce al bene, laddove Pelagio, Celestio e Giuliano
declassano la predestinazione a prescienza). Ma è soprattutto sul tema fon¬
damentale della grazia che i termini della vertenza appaiono del tutto in¬
conciliabili. Nella sua opera “Contra duas epistolas pelagianorum”, Agosti¬
no conia una delle sue frasi più eloquenti: «liberi ergo a iustitia non sunt, ni-
si arbitrio voluntatis; liberi autem a peccato non fiunt, nisi gratia Salvatoris
» (liberi nei riguardi della giustizia non lo sono dunque se non in forza del¬
l'arbitrio della volontà; ma liberi dal peccato non lo diventano se non in for¬
za della grazia del Salvatore). E necessario insomma distinguere chi vive
sotto la legge, ma non ancora sotto la grazia; mentre dire, come fanno i pe¬
lagiani, che la grazia non è data gratuitamente, ma secondo i nostri meriti,
equivale a privarla di valore e di significato: « ut eam dicant non gratis, sed
secundum merita nostra dari ac sic gratia iam non sit gratia» (1, 24, 42). Af¬
fermare che gli uomini meritano la grazia usando bene del libero arbitrio,
come fanno i pelagiani, non regge alla stringente logica del vescovo di Ip-
pona, il quale ribadisce come nessuno possa «usare bene del libero arbitrio
se non per mezzo della grazia».

4. La concezione pelagiana è prettamente aristotelica a fronte di quella
platonica di Agostino. Tre punti fondamentali caratterizzano la dottrina
razionalista ed "umanista" pelagiana: a. Negazione della dottrina del peccato
originale perché considerata contraria alla giustizia (mentre Agostino af¬
ferma il peccato originale in nome della giustizia, concetto ripreso da Pa¬
scal), virtù massima che - secondo Giuliano - ha il compito di «rendere di¬
ligentemente a ciascuno il suo senza frode, senza grazia»; b. Conseguente
negazione della necessità e della gratuità della grazia; c. Diniego anche del¬
la progressività della giustificazione.

L'approccio più immanente dei pelagiani, che privilegiavano la natura
sulla grazia (anzi, scrive Agostino, che sostenevano «la natura umana contro
la grazia»; cf. Ritrattazioni 2, 42), ed il loro tentativo di valorizzare il libero
arbitrio - che sarebbe stato concesso all'uomo per "emanciparlo" dalla colpa
e dal peccato - denotano un metodo più terreno e meno religioso, e pertanto
meno capace di penetrare negli abissi insondabili del cuore dell'uomo. Ha
visto giusto Agostino nel giudicare quei "moralisti dell'argomento insidio¬
samente ragionevole", peggiori dei manichei.



5. Sentendo parlare Pelagio e pregare sant'Agostino, ci si convince di
quanto scrive Jean Plagnieux, che: "le grand malheur de Pélage est d'ignorer
la vraie prióre chrétienne". Grave accusa religiosa, per una tentazione pe¬
raltro ricorrente anche nella stessa storia della Chiesa di Roma, che è stata
portata per motivi di natura temporale a ridurre del peccato ed a dare al¬
l'uomo un maggior ruolo determinante nell'azione da intraprendere pei’ la
propria salvezza .

Tra i "ricorsi" di neo o semi-pelagianesimo, vorrei ricordare il fenomeno
provocato dalle teorie del gesuita spagnolo Molina, che nel 1588 ha pubbli¬
cato un'opera il cui titolo è di per sé un proclama neo-pelagiano: "De con¬
cordia liberi arbitri cum divinae gratiae donis". Molina - le cui tesi provo¬
cheranno la reazione giansenista - sosteneva che la grazia doveva essere
considerata "sufficiente", in quanto "concorso divino" alla realizzazione del
bene, mentre per Agostino, e gli agostinisti, solo la "grazia efficace" (non più
"sufficiente" dopo il peccato originale) può redimere l'uomo. La disputa che
si svilupperà in ambito cattolico soprattutto fra gesuiti e giansenisti è stata
resa soprattutto famosa dalle Lettere ad un provinciale di Blaise Pascal.

6. Certamente le tesi pelagiane sono più immediate, di più facile com¬
prensione ed adesione. La loro immanenza di natura essenzialmente mora¬
le le rende di più agevole accesso. E di fatto le colpe dell'uomo singolo sono
per i pelagiani da imputarsi non già ad una natura corrotta dall'origine, ben¬
sì da un cattivo uso individuale della propria libertà. Il loro approccio in¬
somma è più aderente alla realtà della città dell'uomo; manca peraltro di
quella dimensione sublime agostiniana di attesa della grazia e della città di
Dio, che la Chiesa ha fatto propria, di abbandono trascendente e di fede in¬
condizionata riferiti alla carità, all'amore ed alla volontà di Dio (e questo
amore divino "è propriamente grazia")2 .

7. Ha ragione Pascal, il quale nel suo 559° pensiero scrive che «ci saranno
sempre dei pelagiani e sempre dei cattolici, e sempre in conflitto (tra loro)».
Ancora più accentuata messa in guardia contro i pelagiani si ha natural¬
mente da parte protestante; tra gli altri ricordo Kierkegaard, che accusa il pe-
lagianesimo di non curarsi della specie quando tratta del singolo individuo,
che rappresenta la sua piccola storia sul suo teatro privato, mentre «tutta la
specie partecipa dell'individuo e l'individuo di tutta la specie». Se questo non
si tiene presente - ammonisce Kierkegaard nel suo "concetto di angoscia" - si
finisce o nell'individualismo pelagiano, sociniano, filantropico, o nel fanta¬
stico". Ma è stato soprattutto Calvino a condividere ed amplificare la lotta del
suo "maestro" (ché tale considerava essere sant'Agostino) contro la ricor¬
rente tendenza pelagiana nella Chiesa di Roma, che sarebbe portata a mini¬
mizzare il peccato per dare all'uomo un maggior ruolo autonomo nella sua
opera e nella sua azione salvifica.

Le tesi si Agostino hanno, insomma, un riscontro plurale e positivo nelle
diverse chiese cristiane, che ne fanno un santo veramente ecumenico, ed
una forza potenzialmente aggregante tra loro.

Luigi Fontana Giusti

2 Cf. Jean Cadier, in Atti del Congresso Internazionale agostiniano di Parigi, settembre 1954, pag.
1056.



Cultura

Agostino
in dialogo con
i giovani

Maria Teresa Palitta

La Verità e la Menzogna

Il percorso individuale spesso è ricco di forzature: chi ci ama ci co¬
stringe "per amore" a studiare ciò che non vorremmo, e lo fa nella con¬
vinzione che l'apice materiale sia o debba essere modello di perfezione. In
realtà è il giro vizioso delle consuetudini ritenute sacre, nel corso della
storia, sia che si riferiscano al vero o al fantastico: Essi infatti non in-
travvedevano altro fine dove avrei dovuto riferire quello studio che mi co¬
stringevano a iniziare, fuorché a cercar di saziare gli insaziabili desideri
di una ricchezza miserabile e di una gloria vergognosa (Conf. 1, 12).

Senza mezzi termini, Agostino mette il dito sulla piaga. Durante la
puerizia non amò le lettere, ma lo costrinsero ad amarle, ed egli, rivolto a
Dio, ne fa un commento straordinario: Ma tu, che conosci il numero dei
capelli del nostro capo (Mt 10,30), usavi a mio vantaggio l'errore di tutti
quelli che mi costrinsero a studiare, affinché io imparassi; volgevi a mio
castigo poi l'errore di non voler imparare, castigo ben meritato, poiché
non ero che un fanciullo tant'alto e pur tuttavia tanto peccatore (ivi).
Ciò dimostra quanto la Provvidenza sia propizia nell'ammansire la belva
che è nell'umanità. Dio ci conduce dove non vogliamo andare, e lo fa
perché ha un disegno, cògnito a Lui solo.

Gli intermediari sono coloro che ci costringono, in virtù di "una ric¬
chezza miserabile e di una gloria vergognosa", due dimensioni la cui so¬
stanza cammina a passo diretto con l'arrivismo. I primi della classe han¬
no una maggiore possibilità: essi si inseriscono, o vengono inseriti, come
preziosi tasselli nel mosaico del potere, ma non sempre il potere corri¬
sponde alle direttive dell'Altissimo, il quale premia le coscienze ritenute
marginali nel campo minato dell'orgoglio. Così il Santo riverisce Dio e lo
pone al di sopra di tutto, come Egli è. In tal modo, il magistero agosti¬
niano, stipula un contratto anche per noi: Così tu operavi il mio bene
servendoti di coloro che non operavano bene e a me davi la giusta retri¬
buzione dei peccati. Hai stabilito, ed è infatti così, che ogni anima disor¬
dinata sia castigo a se stessa (ivi).



È una sentenza nella quale non vorremmo mai entrare. Il modo per evi¬
tarlo è l'ordine. Desiderando solo la ricchezza e la gloria, si entra auto¬
maticamente nel campo dell'orgoglio, in odio a Dio, per la scelleratezza
del termine: coloro che si ritengono superiori agli altri, abbondano nella
miseria. Dio infatti non entra in un cuore pieno di sé. La ricchezza è uni¬
camente Dio: le arti e le scienze, l'umanesimo, e il fantastico intuito delle
menti, in parte possiedono il seme avariato dell'orgoglio.

Nello sfruttare i talenti, l'uomo partecipa al negativo e fa dell'intelletto
un'arma letale: l'idrogeno esplode, le cellule staminali vengono estirpate
agli embrioni, il canto e le immagini inneggiano al sesso, la letteratura è
intrigo emozionale, che plasma il soggetto a sua immagine, sovrappo¬
nendosi all'antica plasmatura, la quale è già perfetta nello splendore pri¬
migenio, che fa di noi il capolavoro di Dio.

11 Santo non studiava volentieri il greco, si era invece entusiasmato per
il latino, non quello delle elementari, il quale getta le fondamenta, ma
quello dei grammatici: Quel primo insegnamento - egli dice - dal quale de¬
rivava e deriva in me la facoltà che ora possiedo di leggere uno scritto
qualsiasi e di scrivere io stesso ciò che voglio, era migliore, poiché era più
certo, dell'insegnamento letterario dove ero costretto a ritenere a mente
non so quali peregrinazioni di Enea, dimentico dei traviamenti miei.
Quindi prosegue con un passo che è sigillo ineludibile: Che cosa infatti di
più miserevole in un miserabile che non commisera se stesso e che piange
per la morte di Didone avvenuta per amare Enea e non piange poi la pro¬
prie! morte che avviene per non amare te? (1, 13). Era il periodo in cui non
amava Dio e da Dio si allontanava; e mentre lo tradiva gli giungeva da
ogni parte il bravo, bravo!

Se al posto dell'Eneide gli avessero proposto le Epistole di S. Paolo, for¬
se non sarebbe caduto nell'abisso per poi risalirne con difficoltà. Ma Dio
ha i suoi tempi, e poi, nei libri di testo, come fulmine che attraversa il cie¬
lo, e ne permane l'eccesso, entrano Virgilio e Omero, grandiosi in ogni
epoca, sebbene nascano anime straordinarie per la cui crescita spirituale
non è necessaria la lettura né dell'uno né dell'altro.

Il Santo provoca in noi il bisogno della conquista, ovvero la riconqui¬
sta della nostra integrità umana. In modo particolare quando interviene
contro le favole mitologiche, vera e propria tirannide a scapito della ve¬
rità. Cari giovani, entrambi siamo stati redenti dalla Verità, ed è la Verità
a renderci liberi; non è certo un groviglio di menzogne ben esposte a
stabilirci nell'onore. Lodevole lo stile linguistico, spregevole il tema:
Guai a te, o torrente della moda umana! Chi può resisterti? Quando ti sec¬
cherai? Fino a quando agiterai nei tuoi gorghi i figli di Èva in questo va¬
sto e pauroso mare che a stento possono passare coloro che sono già im¬
barcati (1, 14).

I vecchi costringono i giovani a studiare la menzogna e tanto più l'as¬
similano maggiore è la lode: Non lessi forse che Giove tuonava e com¬
metteva adulteri? (ivi). 11 fenomeno provoca ripulsa poiché l'arte quando
cade nell'osceno è mezzo dissacrante. Lo apprendano, le nuove genera¬
zioni, e comincino ad assimilare la gloria dalla quale sono tratte, ma non
tralascino lo studio poiché Omero e Virgilio insegnano lo stile letterario
anche se traggono in inganno, a livello emozionale: Omero inventava tut¬
te queste cose e trasferiva agli dei le facoltà umane. Avrei preferito invece



Sandro Botticelli ( 1 445-1510)
S. Agostino - Firenze, chiesa di Ognissanti

(affresco del 1480 - particolare)

che avesse trasferito quelle
divine in noi (ivi). Sollecito
nel ripudiare ciò che in¬
gombra la memoria, il San¬
to realizza il sogno dei cre¬
denti: stabilirsi in Dio at¬
traverso il memoriale di
salvezza che inabissa ogni
altro effetto proditorio.
Agostino afferma di aver
sofferto quando gli proibi¬
vano queste letture, poiché
non poteva leggere quello
che lo faceva soffrire. L'a¬
dolescenza infatti è l'ora
propizia per l'adesione: tut¬
to viene incontro come on¬
da magnetica, che travolge
e stabilisce un nuovo ordine
di idee. Il tempo perduto e
la sofferenza, per una causa
ingiusta e campata in aria,
sono le conseguenze. La
memoria procede, indistur¬
bata, e orienta se stessa ver¬
so l'irreale, programmatore
menzognero, fosforescente
artefice della tenebra, giac¬
ché il fantastico non acui¬
sce l'ingegno, lo deturpa. Le
vere ispirazioni letterarie
sono legate al trascendente,
mai all'immanente.

Carissimi giovani, tutti vogliono confondervi. Il programma in cui
marciate, come schiere predilette, ci sta a cuore: siete le sentinelle del
mattino ed è il motivo primario di questo incontro. Le nobiltà agostiniane
sono già diffuse. Che altro aggiungere all'essenza se non il desiderio di
possederla? Così questa si allarga, si dirama, prende forma dove i profili
anemici della fede rischiano di essere disintegrati dal fuoco delle mode
che ora imperano e che forse hanno preso il posto di Virgilio e di Omero.
Agostino orienta il percorso delle nuove leve, se queste attingono con
l'intento di servire Dio, ma nel frattempo studiano, usando l'intelligenza
come forza primaria per capire e per distinguere il reale dal falso. I nuovi
miti riempiono gli stadi, gli schermi e i teatri dell'intero globo. Essi non
insegnano l'eloquenza né tanto meno il metodo disciplinare, perché un
giovane capisca quale sia il traguardo della gloria che lo unifica a Dio, es¬
sendo cellula del suo Fuoco. I nuovi miti vivono nel clamore, diffondono
clamore e invitano al clamore. Amano la droga, le deviazioni sessuali, il
razionalismo, il brivido delle corse; sovente, dopo la discoteca, riescono a
frantumare se stessi in pochi attimi.



A voi, possessori del Battesimo, salga il grido dei compagni che vo¬
gliono essere aiutati. Furono immersi nel lavacro redentivo e ora ago¬
nizzano seguendo i "Miti" della terra, mai edificanti.

Se il Santo imparò il latino senza l'incubo dei castighi da parte di co¬
loro che lo volevano costringere, fu un bene. Anche le letture, pur essendo
di indole fiabesca e mitologica, gli fecero indossare la "tunica" dell'obbe¬
dienza. Più tardi ebbe modo di distogliere la mente dall'ingombro audace
dell'arte, della quale tenne il positivo e disciolse il negativo, nelle acque
della grazia, la quale, richiesta, lo investì in abbondanza. Siate i prediletti
della Provvidenza, nella istanza relativa alPobbligo che altri vi inoltrano.
Un titolo accademico prevede percorsi obbligati ed è come percorrere
una strada sassosa, che eviterete in seguito. A fine corso, la vita vi riser¬
verà il privilegio della scelta. Così fu per il Santo. Il giovane figlio di Mo¬
nica, una volta entrato nella corte di Ambrogio, capì l'importanza di es¬
sere introdotto alla presenza del Re.

In quella corte infatti non vi erano né fiabe né presenze mitologiche: la
sapienza antica emerse, dal fulgore dei secoli, mai sopita, e tutto fu chia¬
ro: da 384 anni sulla terra risonava il Canto della Montagna e i puri di
cuore apprendevano alla scuola di Cristo ciò che serve anche oggi affinché
la vita sia vera e non sequenza moritura a ogni posta del sole.

Ciò che è eterno permane e si fonde all'idea stessa creatrice. La perfe¬
zione, cari giovani, esplode dalla Verità la quale va cercata anche nel¬
l'immanenza poiché tutto ciò che vibra sulla terra, il fluire e il rifluire del¬
le acque, i popoli e le relative lotte, le culture e i trionfi sull' infamia, sono
elementi congiunti alla Creazione, opera di Dio.

Sant'Agostino diviene insuperabile nell'offrirci la formula decisiva per
discernere il valore dello studio: Non accuso le parole, che sono come va¬
si eletti e preziosi, ma il vino dell'errore che con essi ci veniva sommini¬
strato dagli ebbri maestri; e se non bevevamo, venivamo battuti né era
possibile invocare un giudice onesto (ivi). Il Santo apprese e gustò quelle
cose e fu creduto un ragazzo di belle speranze. Poi, col passare dei giorni,
un vento nuovo spirò sul suo capo: era la brezza dello Spirito Santo, leg¬
gera e soave, impercettibile, fintanto che il clamore durò. Poi le inquie¬
tudini si placarono e la letteratura di Dio gli divenne Cibo Eucaristico.

Maria Teresa Palitta



Il “Centifolium /W
stultorum” 1

P. Abraham a Saneta Clara, OAD*

7-11 pazzo dei medicamenti

Pazzi son anche quelli che a furia di medicamenti
Da sani vanno incontro a gran tormenti.
Vogliono, col purgarsi.
Da ogni malattia preservarsi.
La miglior cura che si possa prescrivere
Son una dieta e il parco vivere.

8 - Il pazzo ribelle e litigioso

Bada, balordo, fai ben attenzione!
Molti ha portato in disgrazia l'insurrezione.
Sei sull’orlo della decadenza,
Come insegna l’esperienza.
La ribellione non porta alcun frutto,
Costa sempre sangue e lutto.

* Pubblichiamo un primo estratto del Centifolium stultorum del nostro P. Abraham a Sancta Cla¬
ra, OAD (1644-1709), insigne oratore e scrittore tedesco, vissuto per molti anni alla corte im¬
periale di Vienna, il quale compose un centinaio di opere. La presente traduzione è della Dott.
Elisabetta Longhi, e fa parte della sua tesi di Laurea, presentata all’Università di Parma nel
2002 (Cfr. Presenza Agostiniana n. 1, 2003, pp. 25-32). Ringraziamo ancora la Traduttrice, per
averci concesso gentilmente di pubblicarne parzialmente il contenuto, e formuliamo il vivo au¬
spicio di vedere pubblicata quanto prima l’opera in edizione integrale in lingua italiana. Essa
consta di cento incisioni, raffiguranti le cento forme di stoltezza o pazzia maniacale, con re¬
lativa descrizione umoristica in versi rimati e commenti appropriati per trarne la dovuta mo¬
rale (Nota della redazione).



9 - Il pazzo delle costruzioni

Avendo col denaro troppo familiarizzato,
Ho i miei averi per costruire dilapidato,
E, adesso che la casa è terminata,
Devo per i debiti battere in ritirata.
Io, povero pazzo, un grav’error ho commesso,
Un altro ora della casa ha preso possesso.

10-11 pazzo dei libri

1 libri a tal punto venerando
Che solo la polvere tolgo soffiando,
Ora son io dall’ordine erudito
Persino in pazzo convertito.
Nessuno mi vuol come tale dichiarare,
Ma mia moglie così mi suol chiamare.

Leggere dei libri è uno svago bello, retto ed utile attraverso il quale alcu¬
ni cervelli altrimenti annebbiati si rischiarano e sfuggono alle reti di follia in
cui altrimenti sarebbero rimasti impigliati. Più la gente è assennata, più si
immerge con piacere nella lettura; anche le teste coronate lo provano.

Guevarra1 scrive nell’Horologio Principum (lib. 2, c.18, fol.286) che l’im¬
peratore Marco Aurelio2 disse che, se gli dèi gli avessero dato facoltà di
scelta, avrebbe preferito giacere nella tomba circondato da libri, piuttosto
che vivere tra persone senza cultura. E Antonio Panormita3 riporta che il
bianco re Alfonso d’Aragona, Sicilia e Napoli4 disse di aver appreso le armi
e il diritto bellico dai libri, che sono i migliori consiglieri nella ricerca della
verità, e di preferire la perdita di pietre preziose e delle sue splendide perle

’ Si tratta di Antonio de Guevara (1480-1545), scrittore moralista spagnolo, inquisitore a Valenza,
vescovo di Cadice. Come talvolta accade in Abraham a Sancta Clara, l’ortografia non è del tut¬
to corretta, infatti l’originale presenta una r in più (Guevarra). L’opera cui fa riferimento è in
tre volumi.

2 Si tratta dell’imperatore romano Marco Aurelio Antonino (121-180), che, dopo essere stato
adottato dallo zio e suocero Antonino Pio, nel 161 salì al trono e regnò per 19 anni (per nove in¬
sieme al fratello Lucio Vero). Combattè contro i Marcomanni.

' Antonio Beccatelli, detto il Panormita, è un umanista italiano nato a Palermo nel 1394 e morto
a Napoli nel 1471 . Scrisse poesie in latino a imitazione dei classici.

4 Si tratta di re Alfonso V d’Aragona, detto "il Magnanimo” (1396-1458), protettore di arti e let¬
tere, dal 141 6 re d’Aragona e Sicilia e dal 1433 primo re di Napoli, da lui conquistata.



a quella di alcuni libri. Antonio Panormita narra poi che il re inserì un libro
aperto nel suo stemma e blasone e che i soldati spesso gli portavano i libri di
cui entravano in possesso nella conquista delle città. Alfonso portava con sé
ovunque nelle sue guerre i commentari di Giulio Cesare5, e una volta stava
leggendo Livio6 quando si recarono da lui dei musicisti da camera: li mandò
via, perche quegli scritti gli infondevano nelle orecchie una musica ben più
soave. Re Alfonso teneva in particolare considerazione Curzio Rufo7, perché
a Capua, dopo averlo letto, guarì da una malattia, inoltre stimava Ovidio8
più della terra d’Abruzzo, dove il poeta era nato.

Ludovico Domenico scrive che una volta l’eccellente erudito Ludovico
Dolce9 stava leggendo alcuni libri quando uno dei suoi amici si recò da lui e
gli chiese cosa facesse mai tra i morti e se non avesse intenzione, quel gior¬
no, di uscire e di andare tra i vivi. Dolce gli rispose di sì ed aggiunse: “Per¬
ché questi libri vivono di fama, mentre tu sei morto in fama e azioni e vivi
come una bestia priva di ragione”.

Nonostante tutto, però, la tesi comune è: “Stultorum piena sant omnia (di
stolti è pieno il mondo)”, i libri stessi non fanno eccezione10. Molti pazzi si
intromettono nelle file di coloro che attingono saggezza dai libri. Non sono
una minoranza quelli che ne comprano molti, frequentano tutte le librerie e
i mercati delle pulci e tuttavia leggono poco o raramente e solo per amore
delle apparenze collocano nella loro stanza interi scaffali pieni di libri, che
dispongono in ordine, spolverano e tengono puliti". Per questi meriti di
nessun conto avanzano poi pretese ai titoli di dottissimo, Eccellenza e dot¬
tore del diritto, mentre non possono vantare alcun diritto e spesso sarebbe il
caso di portarsi in tribunale i libri, ché questi avrebbero molto da dire.

Leggere libri è una cosa così nobile, utile e piacevole che chi vi si dedica
si entusiasma e ne diventa avido, non può più fame a meno. Lo hanno spe¬
rimentato con immenso beneficio sant’Agostino e mille altri. Cosa non ha
passato e quanto è salito in alto, dal momento che non solo lesse, quando la
voce gli disse “Tolle, lege!”, ma in seguito scrisse i libri più straordinari,
tanto che tuttora gli viene conferito il titolo di grande luce della Chiesa da

5 Caio Giulio Cesare (102-44 a.C.), uno dei maggiori generali e statisti romani di tutti i tempi,
scrisse i Commentari della guerra gallica e i Commentari della guerra civile.

6 Storico latino, nato nel 59 a. C. e morto nel 17 d. C. Scrisse gli Annali, storia di Roma dalla fon¬
dazione della città alla morte di Druso: la più preziosa fonte per la storia dei primi secoli della
Repubblica.

7 Lo storico romano Quinto Curzio Rufo visse nel I sec. d.C. e scrisse le Gesta di Alessandro il
Grande.

8 Publio Ovidio Nasone, poeta latino (v. nota 10 del capitolo 82), nacque a Sulmona nel 43 a.C.
9 Letterato veneziano nato nel 1508 e morto nel 1568; scrisse commedie, tragedie, versi d’occa¬

sione e notevoli Osservazioni sulla volgar lingua (1550).
10 La traduzione risulta più generica rispetto all’originale, che, attraverso gli aggettivi beigesetz-

te (aggiunta) e unumgangliche (inevitabile) riferiti ad Exception (eccezione), fa un esplicito ri¬
ferimento alla o, più frequentemente, alle eccezioni che seguono sempre la regola in un trattato
di grammatica. In questo caso, invece, la regola “Stultorum piena sunt omnia” è priva di ecce¬
zioni. [N.d.T.]

" Tra il verbo abstauben (spolverano) e sauber (puliti) c’è quasi un bisticcio, di cui purtroppo non
reca traccia la traduzione, che però crea un effetto fonico simile nella frase seguente (dottissimi
e dottori del diritto), dove è invece assente nell’originale (hochgelehrt e Doktor der Rechten).
[N.d.T.]



tutti i credenti. Come Agostino, così anche Girolamo12, Tommaso il maestro
inglese13 con Bonaventura14 ed altri. Grazie ai libri costoro sono diventati
giudiziosi, pii e santi, così come hanno reso anche altri pii e felici. Ma quel¬
li che leggono indifferentemente tutti i libri che capitano loro tra le mani,
talvolta vengono da essi mutati, ma non ammaestrati, poiché, se trovano so¬
lo libri proibiti, stravaganti oppure osceni, la pagano abbastanza cara, sì che
anche loro van menzionati nel gran libro dei pazzi.

Come si dice che molte stelle in cielo facciano bene alla salute, ma pro¬
vochino anche molti danni, così succede anche per i libri, tra i quali ve ne
sono tanti buoni e utili, da cui chi li legge trae grande giovamento per Ta-
nima e per il corpo; ve ne sono però anche tanti pieni di malizia e proibiti,
che seducono, sviano15, turbano chi li legge e lo rendono scettico e diabolico,
lo conducono addirittura alla perdizione. Ne consegue dunque che nessuno
può leggere un libro sospetto e proibito16 senza macchiarsi di una grave
colpa.

I libri sono una cosa molto buona, magnifica, utile ed estremamente ne¬
cessaria, senza la quale noi spesso sapremmo a mala pena quando e come il
mondo fu creato, redento dal peccato e santificato, chi fu il primo uomo e
cosa fecero Adamo, Abele, Caino, Noè, Abramo, Isacco, Giacobbe, Giuseppe
e i suoi fratelli, Mosè, Aronne, Davide, Salomone17 e i loro discendenti. Ma i
libri sono anche una cosa molto cattiva quando ci inducono a cose proibite;
il che avviene purtroppo fin troppo spesso a causa dei molti libri eretici, di
magia, di negromanzia e d’amore, che ci riferiscono ed insegnano tutto ciò
che è cattivo e recano i danni peggiori all’anima e al corpo.

Tra i libri nocivi si annoverano i libri di chimica e scienze sperimentali, a
causa dei quali molti sperimentano18 grandi fatiche, lontani da casa e corti¬
le19, nel tentativo di produrre dell’oro, mentre poi a stento prosperano20 tan-

12 Padre della Chiesa vissuto tra il 331 e il 420, studiò a Treviri e ad Aquileia. In Siria, per una vi¬
sione, si diede a vita ascetica; imparò l’ebraico, visse ad Antiochia e a Roma ed infine 34 anni a
Betlemme, in Palestina, a capo di un monastero, dove rivide la traduzione latina della Bibbia,
alla quale il suo nome è particolarmente legato e che fu la base della Vulgata.

n Si tratta probabilmente di Tommaso da Kempis (Thomas Hemerken; 1380-1471), canonico ago¬
stiniano e mistico al quale sono attribuite ['Imitazione eli Cristo ed altre opere mistiche.

14 Si tratta di Giovanni Fidanza da Bagnoregio (1221-Lione 1274), noto come san Bonaventura, fi¬
losofo, predicatore, scrittore e dottore della Chiesa, detto “il dottore serafico”: Fu maestro di
teologia a Parigi, generale dei Francescani, cardinale. E’ il maggior rappresentante della filo¬
sofia mistica neo-platonizzante, propria della scuola francescana, in contrapposto all’aristo-
telismo metafisico dei Domenicani; tutta la sua filosofia è dominata da quella che egli consi¬
dera verità fondamentale: il destino soprannaturale dell’anima (che ci è reso noto dalla Rive¬
lazione) e il procedere della mente verso Dio attraverso un cammino, durante il quale questa in¬
contra anche la ragione c la filosofia, ma come tappe transitorie, come momento verso lo sta¬
dio finale della contemplazione mistica.

15 I due verbi seducono e sviano iniziano per la stessa consonante come i corrispondenti verfùli¬
ret e verirret per lo stesso prefisso. [N.d.T.]

16 Come i due verbi della frase precedente (v. nota 15 del presente capitolo), gli aggettivi verda-
chtig- e verbotenes dell’originale cominciano per il prefisso ver-, ma in questo caso non e stato
possibile inserire lo stesso accorgimento in traduzione. [N.d.T.]

17 Sono tutti personaggi biblici.
18 Questo verbo riprende l’aggettivo sperimentali analogamente all’originale, in cui laboriret rie¬

cheggia il primo elemento del sostantivo composto Laboranten-Bucher. [N.d.T.]
19 Casa e cortile cominciano per c come i corrispondenti Haas e Hof per h. [N.d.T.]
20 Prosperano e sperimentano hanno la stessa terminazione in -ano, ma purtroppo non rimano co¬

me prosperiret e laboriret dell’originale. [N.d.T.]



to da potersi di nuovo permettere di comprare alcune piccole lamiere di ra¬
me per sette corone. Questi sono pazzi dei libri che superano tutti gli altri.

Visto il grande giovamento che trae origine dai libri, sono state sostenu¬
te spese enormi per edificare delle biblioteche stupende. A Vienna, in Au¬
stria, è di grandissimo pregio la Biblioteca Imperiale, che vanta, tra splen¬
didi libri e manoscritti, sui 100.000 volumi. Solo a Parigi ci sono più di otto
magnifiche biblioteche, per non parlare poi di quelle di Roma. Nella bi¬
blioteca di Costantinopoli si dice fossero disposti 33.000 libri, tra cui uno
magnifico di visceri di drago, che conteneva tutto Omero21.

Insomma: i libri sono una cosa meravigliosa per chi li legge con giudizio,
ma dannosi se non è il giudizio a voltare la pagina. Tuttavia, quelli che non
leggono libri ed anzi li disprezzano, come fece Giuliano l’Apostata22, possono
a buon diritto farsi iscrivere nella corporazione dei signori con la P maiu¬
scola, poiché sono anch’essi pazzi e restano tali, dal momento che vivono
quasi come bruti, pensando solo a mangiare e a bere. Quelli che invece leg¬
gono i libri e li amano non sono di per sé pazzi, ma lo possono diventare se
non leggono con giudizio. Ebbene sì, il semplice leggere senza riflettere
non serve a nulla. Accade spesso che un pazzo “in quarto" legga dei libri per
anni e resti pur sempre uno stolto “in folio”.

E questo è il motivo per cui egli non capisce quello che legge, lo dimen¬
tica subito, non afferra nulla, riflette e non ricorda neppure quello che ha
letto, rilegge e si lambicca a lungo il cervello. Di conseguenza, coloro che
leggono i libri solo superficialmente, per curiosità, e non tengono conto di
quello che leggono, si affrettano a leggere un libro pensando, quando lo
hanno terminato, di avere già fatto abbastanza, anche se non saprebbero di¬
re nulla né della fine, né della metà, ancor meno poi dell'inizio - simili let¬
tori valgono per il predicatore quanto la mucca per i giochi da scacchiera o
per l’avvocato, quanto il bue per l’organista o lo scrivano, quanto l’asino per
la scuola d’equitazione23. Leggere libri è dunque una cosa vantaggiosa, ma
da farsi con cautela, attenzione, riflessione e scrupolo.

Chi legge diversamente semina nella sabbia24 e può star certo che re¬
sterà una testa di legno25 per tutta la vita.

P. Abraham a Sancta Clara, oad

21 Quest’osservazione mira a destare la meraviglia del lettore, in quanto l’Iliade e l'Odissea, i due
grandi poemi epici attribuiti ad Omero, sono di notevole mole, quindi difficilmente li può con¬
tenere un unico libro.

22 Flavio Claudio Giuliano, detto l’Apostata, nacque nel 331 a Costantinopoli da Giuliano Co¬
stanzo, fratello di Costantino, e nel 361 divenne imperatore. Da cristiano, quale era stato edu¬
cato, passò al paganesimo ed escluse i cristiani dalle cariche pubbliche e dall'insegnamento.
Morì in battaglia contro i Persiani nel 363.

23 Cioè non valgono nulla.
24 Attività perfettamente inutile, come quella di trebbiare il grano già trebbiato, come dice l’e¬

spressione tedesca leeres Stroh dreschen (lett. trebbiare vuota paglia), inizialmente utilizzata
appunto per indicare sforzi vani e lavori che non portano a nulla, mentre oggi indica perlopiù
il parlare a vanvera. [Nd.T.]

25 In italiano si perde il gioco di parole dell’originale, dove il sostantivo composto Strohkopf ri¬
prende, col suo primo elemento, il modo di dire appena utilizzato. Alla lettera, chi trebbia vuo¬
ta paglia rimane una testa di paglia, cioè una testa vuota. [N.d.T.]



Formazione

Programmare
lo Spirito

Carlo Moro, oad

Riflessioni in calce all’incontro dei professi
a S. Maria Nuova (13-15 aprile 2004)

Il titolo è volutamente provocatorio in quanto mette in risalto quella
che generalmente si pensa essere una contraddizione. Come è possibile
progettare la vita spirituale? In realtà non è così folle come sembra. Lo
scopo di un progetto, a volte confuso con il programma, è di indicare
quali siano i percorsi concreti per poter raggiungere un risultato. Appli¬
cato alla vita spirituale del religioso che si dà come meta finale la confor¬
mazione a Cristo, il progetto è la scelta degli itinerari concreti che con¬
ducano al tanto "sospirato porto”. Chiamatela santità, chiamatelo "assi¬
milare gli stessi sentimenti di Cristo” ma l’obiettivo finale rimane sempre
lo stesso: l’adesione al Padre nello Spirito attraverso una progressiva
identificazione con lo stile, le parole, i gesti e l’esempio di Cristo. Seppu¬
re in teoria nessuno avrebbe da ridire in proposito, mettersi davanti a Dio
e a se stessi per cercare di tracciare concretamente quel progetto non è co¬
sa semplice. A coloro che storcono il naso a una simile idea potremmo ri¬
cordare l’inequivocabile verità che senza una vita ordinata non ci può
essere vita autenticamente cristiana e spirituale. I molti manuali "storici”
della spiritualità come gli esercizi spirituali di Ignazio, per citarne uno dei
tanti, propongono, con linguaggi e descrizioni diverse, i cosiddetti "gradi
della vita spirituale”. Via purgativa, illuminativa e contemplativa sono, ad
esempio, tre classiche tappe della vita spirituale. Anch’esse sono una
schema o, per essere più precisi, un metodo come l’etimo del termine
stesso ricorda: "percorso - strada - via”. Dunque non ci si dovrebbe scom¬
porre più di tanto se oggi nella chiesa si preferisca parlare di "progetto
formativo”, al posto di “ratio institutionis” , compilata inizialmente perla
vita presbiterale e poi estesa alle varie "istituzioni” religiose. Un progetto
formativo di insieme che coniughi i valori fondamentali e metastorici di
una determinata famiglia religiosa e li rapporti con la sua condizione
reale fatta di problemi, risorse e condizionamenti culturali e sociali. Al



Formazione

progetto formativo che accomuna tutte le singole province e comunità
sparse nel mondo, si legano i progetti comunitari locali nei quali si inse¬
riscono i progetti personali di ciascun religioso che, come ribadisce bene
“Vita consacrata”, è il primo responsabile della propria formazione e san¬
tità.

Nell’incontro dei professi avvenuto a Santa Maria Nuova in occasione
della Pasqua, P. Vittorio Giombino, salesiano, ci ha condotto a scoprire la
natura del progetto personale e a capirne la necessità per poter diventare
sempre più responsabili della propria vita spirituale e del cammino di
consacrazione intrapreso nel giorno della prima professione. Al di là del¬
l’apparente complicazione, quasi tutti hanno riconosciuto che tante volte
o l’iperattività o lo stile concreto di gestione del tempo impediscono di or¬
dinare se stessi all’obiettivo della consacrazione. Lasciata in balìa degli
eventi e dei buoni propositi, la vita spirituale si espone all'inevitabile fra¬
gilità del cuore che, pur intuendo la bellezza dell’essere di Cristo, fatica
ugualmente nel suo decidersi per lui. L’ascesi come elemento necessario
del fortificarsi nella fede chiede la capacità di strutturare il proprio cam¬
mino di sequela scegliendo obiettivi e percorsi spirituali concreti su cui
verificarsi regolarmente e concretamente.

11 lavoro non è così difficile come sembra, anche se la tentazione più
comune è quella di accusare la comunità di non dare la possibilità ai sin¬
goli di poter essere fedeli al personale progetto spirituale. Quando però il
padre Giombino ha cominciato ad elencare gli strumenti concreti da uti¬
lizzare, questa scusa è apparsa meno giustificata e convincente. Il per¬
corso infatti passa per una preghiera personale coltivata e ricercata at¬
traverso spazi e tempi conquistati tra le pieghe della giornata. Si può
spaziare utilizzando la multiforme ricchezza del pregare cristiano: pre¬
ghiera sulla Parola di Dio, preghiera eucaristica, preghiera di adorazione,
lectio divina, lettura dei grandi maestri dello Spirito e della Chiesa, ap¬
profondimento del proprio carisma, del fondatore, del suo pensiero per¬
ché la qualificazione dell’essere consacrati trovi radice nell’identità cari¬
smatica della famiglia religiosa cui si appartiene. Dare spazio e tempo si¬
gnifica prendere sul serio la nostra comune identità e natura: siamo con¬
sacrati (appartenenti al Dio-Trinità), in comunità per una missione (la te¬
stimonianza di un vissuto credente prima ancora che l’esercizio del nostro
apostolato).

Ci è sembrato di dover prendere sul serio l’invito della Chiesa a elabo¬
rare un progetto - percorso concreto lungo il quale organizzare il proprio
decidersi per Cristo. Tutti infatti abbiamo convenuto che possa essere
un valido aiuto ai nostri cammini di fede. Sarebbe bello tentare di allar¬
gare la proposta anche alla comunità e all’intera nostra famiglia religiosa.
La si potrebbe considerare una sfida, ora che mancano pochi mesi a due
eventi centrali per la vita dell’Ordine: la congregazione plenaria e il capi¬
tolo provinciale di luglio.

P. Carlo Moro, oad



Dalla Clausura

Accogliere
per rinascere

Sr. M. Laura e Sr. M. Cristina OSA

Stiamo invecchiando. L’Italia è uno dei Paesi più vecchi del mondo: lo di¬
ce un rapporto dell’ONU. Certamente tanti sono i fattori che oggi contri¬
buiscono a far sì che mettere al mondo dei figli risulti problematico. Vivia¬
mo in una società profondamente mutata rispetto al passato, con potenzia¬
lità ancora da scoprire, caratterizzata da un forte progresso tecnologico e
scientifico che ha procurato certamente un accresciuto benessere, ma ha an¬
che provocato o accentuato conflittualità e problemi soprattutto nella rela¬
zione interpersonale. Ad esempio: essere considerate di pari dignità con
l'uomo, ha generato in molte donne una specie di “squilibrio”, come se per
sentirsi se stesse dovessero per forza competere con l’uomo e vincere.

Questa disarmonia sia della donna che dell’uomo, naturalmente, ha con¬
seguenze nefaste sulla società in genere e sulla famiglia in particolare e tut¬
ti le abbiamo sotto gli occhi. Infatti formare una famiglia, essere sposa e ma¬
dre o sposo e padre, spesso viene relegato all’ultimo posto nella scala dei de¬
sideri, considerato più un ingombro che un'offerta di vita. Si vuole e si cerca
un’esistenza priva di legami che impediscono - si dice - la “vera realizzazio¬
ne di sé”, e allora... viviamo giorno per giorno... senza pensare al domani.

Dietro questo discorso si maschera tanto egoismo ma forse anche tanta
paura. Paura di affrontare il futuro. Oggi «l’immagine del domani coltivata
risulta spesso sbiadita e incerta. Del futuro si ha più paura che desiderio. Ne
sono segni preoccupanti, tra gli altri, il vuoto interiore che attanaglia molte
persone e la perdita del significato della vita. Tra le espressioni e i frutti di
questa angoscia esistenziale vanno annoverati, in particolare, la drammati¬
ca diminuzione della natalità, il calo delle vocazioni al sacerdozio e alla vi¬
ta consacrata, la fatica, se non il rifiuto, di operare scelte definitive di vita
anche nel matrimonio» (Giovanni Paolo II, Ecclesia in Europa, 8).

Non dare posto a Dio nella propria esistenza ha conseguenze catastrofi-
che per noi: uccide la speranza e senza speranza l’uomo non può vivere. Di¬
menticare «che non è l’uomo che fa Dio ma Dio che fa l’uomo» ci porta a di¬
menticare anche l’uomo, cioè l’altro che mi sta accanto, che incontro tutti i
giorni, che è semplicemente uomo (Ib. 9-10).

Ecco allora che non sappiamo più accogliere, soprattutto il piccolo, l’in¬
difeso, l’inerme, perché ci fa sentire vulnerabili, bisognosi e si preferisce na¬
scondersi dietro una logica di falsa potenza (la potenza è sempre falsa) con
la quale illudersi di essere noi a decidere e condurre il gioco.



Ma quante coppie, invece, vivono serenamente la fatica e la gioia del
mistero della sponsalità e della genitorialità: penso a Silvia e Nino, Stefania
e Massimiliano, Giuliana e Andrea, Elisabetta e Maurizio, Luigina e Danie¬
le, Sara e Gianluca, Sonia e Omero..., aperti alla vita e alla sua novità che
non cessa di stupire. Perché, come dice Jean Guitton: «Da vecchio ho im¬
parato che ci arricchisce vivendo con un bimbo. Soprattutto se si chiede al
bimbo di farci delle domande» {Lettera a un bimbo piccolo, in ‘‘Lettere aper¬
te”). Scrive Pablo Neruda in una sua poesia: «Lentamente muore chi diven¬
ta schiavo dell’abitudine, ripetendo ogni giorno gli stessi percorsi, chi non
cambia la marca e il colore dei vestiti, chi non parla a chi non conosce.

Lentamente muore chi evita una passione...
Lentamente muore... chi non rischia la certezza per l’incertezza per in¬

seguire un sogno...
Lentamente muore chi non viaggia, chi non legge, chi non ascolta musi¬

ca, chi non trova grazia in se stesso.
Lentamente muore... chi non si lascia amare...
Lentamente muore chi abbandona un progetto prima di iniziarlo, chi

non fa domande sugli argomenti che non conosce, chi non risponde quando
gli chiedono qualcosa che conosce.

Evitiamo la morte a piccole dosi, ricordando sempre che essere vivo ri¬
chiede uno sforzo di gran lunga maggiore del semplice fatto di respirare.
Soltanto l’ardente pazienza porterà al raggiungimento di una splendida fe¬
licità».

Rachele, Carla, Roberto, Francesco, Emanuele...: nomi, tanti nomi che si
rincorrono, e ogni nome un volto di bimbo, una storia. Storia che dice amo¬
re, accoglienza, gioia di esistere, dono, affidamento.

Per questo è dolore terribile, lacerante, pensare - anzi sapere - che tante
storie come queste vengono spezzate alla loro prima aurora, nel momento in
cui una nuova possibilità viene data all’umanità intera. (Siamo rimaste
sconvolte nel conoscere come oggi viene compiuta l’interruzione volontaria
della gravidanza. Sono metodi che ci hanno richiamato alla mente i medici
criminali nazisti che eseguivano esperimenti sui prigionieri). Perché un
bimbo che si affaccia alla vita fin dal grembo materno è Dio che continua a
ripeterci: «Ho fiducia in te».

Tante volte Gesù mette al centro i bambini come esempio per i discepoli
e giunge a dire: «Se non vi convertirete e non diventerete come i bambini,
non entrerete nel regno dei cieli» (Mt 18,3). Ma cosa vuol dire: diventare
bambini?

Vuol dire il contrario di invecchiare. Vuol dire fiducia in Dio Creatore,
nel futuro e nell’uomo; è aprire ogni giorno la propria vita alla novità che
bussa alla porta; è stupore davanti al dono; è ringraziamento nel ricono¬
scersi ricevuti, perdonarsi senza limiti e senza calcoli.

Essere padre ed essere madre allora è dare tempo, spazio e amore all’al¬
tro; è riconoscere la sua alterità come ricchezza da educare (letteralmente:
tirare fuori, far emergere) e valorizzare per un bene più grande. Per questo
paternità e maternità è molto di più dell'aspetto biologico.

Dobbiamo dare la vita. Dobbiamo vivere e far vivere chi ci sta accanto,
chi abita, prega, lavora, gioca, piange, sogna con noi. Perciò dobbiamo
convertirci, ritornare come bambini che tutto aspettano e tutto sono certi di
raggiungere, che si fidano e si affidano. E imparare il pensiero di Dio: «Se



saprete farvi come bambini, nella novità del cuore e della vita, entrerete nel
regno dei cieli» (Cfr. Liturgia delle Ore, antifona ai Vespri, Martedì 111 setti¬
mana).

C’è bisogno di tanta tanta fiducia. E, ancora Jean Guitton che ci accom¬
pagna, dicendo al suo piccolo interlocutore: «Ti guardo con tenerezza, con
timore, con speranza. Perché io sono il passato e tu l’avvenire. Sarai forse
tu, piccolo, a rinnovare la gioia della terra. Per questo dovresti rimanere
“piccolo”. Crescendo, dovresti rimanere bambino. Allora sarai un poeta,
sarai un artista. Sarai fra coloro che la gente ammira perché hanno conser¬
vato lo charme dell’infanzia. Eccoti alcuni consigli per rimanere bambino. Il
mattino, quando ti svegli, sentiti tutto meravigliato, come se il sole stesse
per sorgere per la prima volta, come se tu per la prima volta saltassi fuori
dal tuo letto per vivere. Immagina che quanto tu ora stai vedendo, ieri non
fosse esistito, come se stessi assistendo alla nascita del sole, al principio del
mondo... I grandi ti insegneranno lo sforzo. Tu insegnerai loro l’atto di ab¬
bandono che si chiama grazia. Noi ti daremo le regole. Tu, in cambio, ci da¬
rai la fantasia, la tua innocenza. Ti imponiamo la nostra gravità, tu ci inse¬
gni l’allegria. Ti spieghiamo che tutto è più difficile di quanto tu creda. E tu
insegni alle nostre fronti già coperte di rughe che tutto è più facile di quan¬
to non si fosse creduto!» {Lettera a un bimbo piccolo, in “Lettere aperte”).

Questo siamo chiamati a realizzare. Tutti. Perché Dio vuole che, del Suo
dono della vita, noi ne facciamo un capolavoro!

1 miei occhi iniziarono ad aprirsi
davanti a quel corpo appena nato.
Stupirono di fronte a quella perfezione,
a quella bellezza che mi rimandarono a Te, Signore.
A Te, che non amavo.
Quel piccolo corpo di bimba
mi guardava, senza vedermi,
mi parlava, senza la voce,
rivelandomi cose così alte, così sublimi,
che risvegliarono nel cuore il desiderio di Te, Bellezza Infinita.
Mi accorsi, di colpo, che non Ti conoscevo.
No! Non potevi essere come fino allora. Ti avevo pensato.
E proprio vero: «Con la bocca dei bimbi e dei lattanti
affermi la Tua potenza contro i Tuoi avversari
per ridurre al silenzio nemici e ribelli».
Non riuscivo a frenare le lacrime che scendevano a fiotti,
e in questa confusione già nel cuore ebbe inizio il cammino di ritorno.



Dalla Clausura

Così da quel giorno ogni bambino che nasce
è, per me, un tuffo di indescrivibile gioia,
un'iniezione incredibile di vita,
una carica di entusiasmo e di emozione.
Rivivere quell'esperienza che fortemente mi attrasse a Te.
Tu ci parli, Signore, attraverso questi piccoli
perché ogni uomo che nasce è Tua parola.
Parola carica della Tua perenne novità.
Ci sorridi attraverso loro e continui a dimostrare fedeltà alla Tua promessa.
Perché ogni uomo è dall'eternità pensato e voluto da Te,
come tassello insostituibile per il Tuo disegno.
Per ogni figlio che nasce si apre un futuro pieno di speranza.
Occhi nuovi guarderanno il mondo;
mani nuove serviranno e costruiranno la pace;
se, abbracciati a te, sapranno dire sempre “Sì" alla vita vera;
se solo si potesse capire questo valore che stiamo buttando via;
se solo potesse finire, Signore, questa strage
che ogni giorno si compie nelle nostre città,
nella pura indifferenza, senza capire che così
rimarranno dei buchi nel Tuo mosaico,
dei vuoti che nessuno potrà più riempire.
Ma questo sangue innocente grida a Te dalla terra
e un giorno ne chiederai conto.
Caino continua ad uccidere il fratello, rifiuta così di rinascere,
di lasciarsi interpellare dalla Tua novità che ha occhi di bimbo.
Deformalo dal male che ci allontana dalla Tua bellezza,
l'uomo invecchia nel suo peccalo.
Nella mia impotenza alzo a Te le mani...
e... Ti benedico per ogni figlio che viene alla luce, per ogni “Sì" detto alla vita,
e lo accolgo con tutto l'amore, come Tuo dono grande,
come Tuo dono immenso, come inestimabile ricchezza.
Attenta lo osservo per imparare da lui a diventare bambina.

Sr. M. Laura e Sr. M. Cristina, osa

Q



Testimoni
di pace

Terziari e amici

Angelo Grande, pad

Dopo aver ricordato T invito che ci viene dalle Costituzioni di dedicar¬
ci ad "un giusto operare”, ci siamo lasciati con la domanda: "chi siamo e
che cosa ci sta a cuore?".

Una prima, ovvia, risposta ci è venuta considerando la responsabilità e
la urgenza di trasmettere il Vangelo che custodiamo. Ma come ben sap¬
piamo, il Vangelo non si custodisce né tanto meno si trasmette con la
memoria, le parole e gli scritti. Si custodisce nel cuore e si trasmette con
la testimonianza che solo quando parte dal cuore è credibile.

Per scendere al particolare facciamo qualche riflessione sul rapporto
tra Vangelo e pace e sulla affermazione di Gesù: "beati gli operatori di
pace".

Vale per la pace quello che abbiamo detto sopra riguardo al vangelo: la
casa della pace è il cuore. Come spiegare, altrimenti, che il minuto di si¬
lenzio, nel ricordo delle vittime della violenza del terrorismo osservato ad
esempio sugli spalti degli stadi di calcio, ceda il posto, solo pochi giorni
dopo, sugli stessi campi da gioco, alla violenza immotivata e incontrolla¬
ta? Come spiegare che le bandiere arcobaleno che hanno sventolato a
lungo da tante finestre e balconi, che i cortei e le manifestazioni per la pa¬
ce capaci di portare in piazza centinaia di migliaia di persone di ogni età
convivano con la delinquenza e il sopruso e riescano a mettere radici e a
svilupparsi, come da recenti statistiche, anche tra gli alunni delle scuole
di ogni ordine e grado?

Ma la delinquenza e il sopruso non sono che le manifestazioni più ne¬
gative della intolleranza, della cupidigia, dell' indifferenza o della anti¬
patia e impazienza che raramente ci si preoccupa di dominare!

È una nuova conferma che, senza etica e senza morale, il benessere non
produce progresso, perché non si può parlare di progresso quando man¬
cano le condizioni per una convivenza serena e pacifica fra nazioni e po¬
polazioni differenti per tradizioni e culture e ulteriormente divise per in¬
teressi economici, e nei ristretti ambiti di uno stesso paese, gruppo, co¬
munità.

Ad una pur valida, ma sempre vacillante etica e morale "laica" che abi¬
ta nella coscienza di ogni persona per bene, il credente - nel nostro caso il
cristiano - offre ulteriori sostegni e motivazioni di ordine religioso.

S. Paolo apre gran parte delle sue lettere augurando la pace, quella di



Dio, quella che caratterizza la vita di Dio ed è a noi partecipata tramite
Gesù. Ma Paolo non esaurisce il suo parlare di pace ad un semplice ac¬
cenno iniziale; il discorso viene ripreso e sviluppato più volte invitando i
componenti delle comunità a superare ogni divisione, a ricomporre ogni
contrasto e lite, sempre nel "nome" di Gesù, cioè "grazie a Lui". Egli in¬
fatti "è la nostra pace" avendo abbattuto con il suo sacrificio il muro di se¬
parazione fra terra e cielo, fra cuore e cuore.

Che la pace fra di noi venga da Dio passando, per così dire, attraverso
Cristo non è dottrina paolina ma insegnamento evangelico, basta rifarsi
alle parole di Gesù che spesso, come ci ricorda la liturgia, parla della
"sua" pace. La pace che egli ha potere di comunicare, e non solo a parole,
ai discepoli ai quali si presenta, dopo la resurrezione, mostrando le mani
e i piedi con i segni della crocifissione ad indicare il prezzo del perdono
fondamento della pace.

Purtroppo, anche l'embrione della pace affidato al cuore di ogni per¬
sona e di ogni cristiano, corre il rischio di essere congelato e costretto al¬
la sterilità. Ben altro è il progetto di Gesù che proclama beati gli opera¬
tori, i costruttori, gli strumenti del perdono, della pazienza, della bene¬
volenza, della riconciliazione: della pace.

Senza sottovalutare l'importanza del dialogo, dell'incontro, dei com¬
promessi leali, il discepolo di Cristo non può fare a meno di partire da un
cuore non solo in pace ma rappacificato da Dio e perciò reso a sua volta
sorgente di pace. È la famosa "marcia in più" capace di trasformare fragili
armistizi in trattati duraturi.

Se qualcuno, da navigato politico, obietterà che il mondo non si go¬
verna con i buoni sentimenti, gli si risponderà che per pacificare il mon¬
do bisogna pacificare gli uomini e che per pacificare gli uomini occorre
pacificare il loro cuore. Altre soluzioni sono solo palliativi e scorciatoie
che conducono in vicoli ciechi.

Se le cose sono come si è detto, non si esaurisce il ruolo di operatori di
pace partecipando ad ogni dibattito o sfilata, inviando o ricevendo dele¬
gazioni di uomini che contano, ecc...

Si diventa operatori di pace sottomettendosi ad un trapianto di cuore
che solo una équipe, coordinata e diretta da Chi ben conosciamo, può ef¬
fettuare con successo.

Chi siamo e cosa ci sta a cuore? Ritorna la domanda iniziale ma questa
volta non ci trova né impreparati né, tanto meno, sprovveduti.

La chiesa di Ippona - di cui ancor oggi si visitano i resti - testimone
della attività e della predicazione di S. Agostino era chiamata: " basilica
della pace". Un motivo ed un titolo in più per rimboccarsi le maniche e,
fuori metafora, lasciarsi attraversare dalla pace.

P. Angelo Grande, oad



Arte e fede
nella chiesa di
Gesù e Maria

Maria Rita Spinetti Giorgieri*

Il linguaggio dell'arte è sempre espressione dello spirituale, è un lin¬
guaggio simbolico che il mondo moderno ha qualche difficoltà ad inter¬
pretare, perché ogni opera parla il linguaggio del tempo e del paese in cui vi¬
ve. Nell’attuale contesto di analfabetismo spirituale, la Chiesa, da qualche
anno, sollecita una riappropriazione dell'arte cristiana, non solo come im¬
pegno di custodia e di catalogazione, ma anche come mezzo per l'educa¬
zione del fedele. In questo senso l'illustrazione di una chiesa può divenire
uno strumento di catechesi estremamente efficace, perché se, da una parte,
interessa il laico che arricchisce la sua cultura del contesto storico, dall'al¬
tra può aprire nuovi orizzonti alla riflessione del credente. Questo tipo di il¬
lustrazione è particolarmente efficace per la chiesa di Gesù e Maria che, co¬
struita in un lasso di tempo relativamente breve nel XVII secolo, mantiene le
caratteristiche di un periodo in cui architettura e immagini religiose sono
funzionali all'istruzione religiosa, e perciò, indipendentemente dal valore
estetico, esse erano create per suscitare quello stato d'animo che porta ad
intuire, con l'aiuto della preghiera, le verità cristiane.

Questa breve introduzione è per chiarire che il testo non si occuperà
delle notizie storiche, ma cercherà di illustrare le forme e i contenuti del
programma decorativo di questo piccolo gioiello artistico che, tuttavia,
manca del richiamo dei grandi nomi.

Iniziata a costruire tra il 1633-36 su progetto dell'architetto lombardo
Carlo Buzio, la chiesa di Gesù e Maria al Corso fu completata tra il 1671 e il
1674 da Carlo Rainaldi, che continuerà ad occuparsene per il resto della sua
vita su richiesta del principale committente, Mons. Giorgio Bolognetti, ve¬
scovo di Rieti, e facendone uno dei suoi capolavori. Il progetto decorativo
del Rainaldi fu realizzato da vari artisti di valore non eccelso, ma sempre
buoni tecnici nell'uso della prateria, in particolare dello stucco, che dalla se¬
conda metà del XVII secolo viene usato anche per gran parte del popolo di
statue che affolla i nuovi edifici pubblici e privati, materia che se non ha la
luminosità del marmo, ha però una sua preziosa morbidezza, tanto poco ap¬
prezzata nell'800, per lo scarso valore economico, da far pensare di sosti-

L'Autrice dell'articolo, laureala in Lettere, si è diplomata presso l'Università Gregoriana (Roma)
con il Prof. Heinrich Pfeiffer S. J., frequentando il Corso Superiore dei Beni Culturali della
Chiesa. La ringraziamo cordialmente per la preziosa collaborazione.



Arte

tuire con statue in marmo quelle in stucco presenti in questa chiesa. Per for¬
tuna sono mancati i mezzi per farlo, e di marmo sono rimasti soltanto i mo¬
numenti funebri e le due statue ai lati dell'altare maggiore.

Pur lavorando su una struttura in gran parte preesistente, il Rainaldi
riesce a creare qui un sistema decorativo che fonde con estrema eleganza, in
un unico disegno, architettura e scultura: il progetto architettonico del Bu-
zio molto lineare, si potrebbe dire quasi troppo rigido e squadrato, si anima
nella realizzazione finale per il "muoversi" delle pareti che accolgono statue
e bassorilievi, mentre la pittura appare quasi come un "riempitivo" di alcu¬
ni spazi obbligati dalla tradizione. Ancora oggi ciò che colpisce, entrando in
questa chiesa, è la compattezza dell'insieme: nel momento in cui ci si ferma
a guardare un particolare si sente che esso non può vivere di vita propria,
ma fa parte di un discorso più vasto.

L'altare maggiore è il primo punto di riferimento spirituale e visivo per
chi entra in chiesa, ma qui il presbiterio è prospetticamente fuso con la
navata e la domina con il grandioso arco trionfale, al centro del quale due
eleganti figure di angeli sostengono un enorme stemma Bolognetti.

Lo spazio rettangolare preesistente sparisce dietro il gioco di lesene e co¬
lonne che fanno ala al monumentale altare maggiore, la cui pala è inqua¬
drata da quattro colonne in diaspro di Sicilia con basi e capitelli corinzi in
bronzo dorato; sull'architrave convesso si erge un'edicola che racchiude
un globo color lapislazzulo con i monogrammi di Gesù e Maria, sorretto da
due angeli, ed altri angeli si trovano sulla trabeazione e sulla lunetta del tim¬
pano. Questa rappresentazione di apoteosi divina si completa nella volta a
lootte, dove campeggia il dipinto di Giacinto Brandi, La gloria dello Spirito
Santo, al quale fa da cornice una corona di fiori intrecciati, sostenuta da
quattro coppie di angeli in volo, tutto in stucco dorato come gli altri basso-
rilievi fitomorfi e i due medaglioni di S. Agostino e S. Monica ai lati, ma
quest'oro è reso più luminoso dalla fascia bianca che segue i contorni della
cornice legandola ai due tondi e dai quattro rami di palma, ancora bianchi,
che fiancheggiano questi ultimi; infine ai lati delle finestre due coppie di an¬
geli bambini guardano, alternati, verso il cielo o verso l'altare. Tutte queste
figure non possono essere considerate a sé, perché tutta la cappella è come
un'unica grande scultura che costruisce nel dinamismo delle pareti quello
spazio figurativo che vuole essere luogo della visione estatica, di una visio¬
ne dell'ultraterreno, tema caratteristico della mentalità barocca.

In questo contesto la tela del Brandi, che rappresenta l'Incoronazione
della Vergine, già immobilizzata nelle forme e nei colori del nascente clas¬
sicismo, sembra perdersi nel chiaroscuro dei marmi, mentre le statue di S.
Giovanni Battista e di S. Giovanni Evangelista non acquistano il rilievo
che la loro grandiosità giustificherebbe, perché l'altare pare distaccarsi
dalla parete di fondo per alludere simbolicamente ad una realtà sopranna¬
turale, visivamente realizzata negli elementi decorativi già descritti. Le due
statue del Mazzuoli, forse volute dal Bolognetti in ricordo del padre e del
fratello, ma certo in pieno accordo con gli Agostiniani Scalzi che vedono nei
due Santi un simbolo della Chiesa, hanno ancora quelle pose teatrali che nel
Seicento enfatizzano i gesti, per rendere più efficace un linguaggio simbo¬
lico compreso da tutti. Qui il Battista parla proprio con il vigore di quel¬
l'indice puntato a indicare qualcosa o qualcuno alle sue spalle e sembra
accompagnare l'affermazione: "ma Colui che viene dopo di me è più po-

44



lente di me" (Mt. 3,11),
mentre il volto girato
nella direzione oppo¬
sta, verso il tabernaco¬
lo, indica con chiarez¬
za al fedele a Chi si ri¬
ferisce. Vi è tutto un
movimento in diago¬
nale, accentuato dal-
l'intrecciarsi dei pan¬
neggi, che accompa¬
gna il volgersi della te¬
sta e scende all'agnello
semi-nascosto dalla
gamba sinistra per
proseguire verso il ta¬
bernacolo, la cui cen¬
tralità viene sottoli¬
neata dal movimento
speculare delle linee
che strutturano la sta¬
tua dell'Evangelista,
sul lato opposto, defi¬

Interno della chiesa di Gesù e Maria (Roma) nendo un'altra diago¬
nale che dall'altare

guida lo sguardo verso il libro aperto e la testa di S. Giovanni volta verso
l'alto. Questa figura è forse tecnicamente più debole della precedente, ma si
inserisce perfettamente in quel dialogo di sguardi e gesti che crea un per¬
corso di fede e di preghiera: S. Giovanni Battista, precursore del Cristo in¬
carnato, s'impone per primo all'osservatore e conduce il suo sguardo dal¬
l'Agnello al Tabernacolo, custode del Mistero eucaristico, mentre S. Gio¬
vanni, che nei suoi scritti ha riflettuto sul Cristo escatologico, riporta lo
sguardo verso l'alto, dove il globo di lapislazzulo, su cui compaiono i mo¬
nogrammi di Gesù e Maria, non ricorda solo il titolo della chiesa, ma tutto il
senso della speranza cristiana in un trionfo di angeli che riempiono la volta
del presbiterio, ad indicare che quella visione celeste che la Vergine ha
aperto all'uomo, non appartiene solo ad un futuro sperato, ma scende a
confortare l'esistenza terrena, e le due figure ai lati delle finestre che guar¬
dano verso il basso ricordano la funzione angelica di intermediari tra l'u¬
mano e il divino.

Tutto il complesso del presbiterio, il cosiddetto "Cappellone", fu molto
ammirato dai contemporanei soprattutto per la preziosità dei materiali,
preziosità voluta non per puro esibizionismo di ricchezza, ma per un certo
tipo di mentalità devozionale che vuole il meglio per i luoghi più sacri, come
dimostra un documento del 1683, in cui il Capitolo chiedeva che i marmi dei
pilastri fossero di qualità inferiore a quelli della tribuna, perché questa re¬
stasse superiore alla chiesa.

Nel 1682, infatti, il Capitolo aveva concesso al Bolognetti la superficie
delle pareti, permettendo così al Rainaldi di completare un'opera architet¬
tonica che non lascerà spazio ad aggiustamenti o sovrapposizioni. L'im-



pressione di equilibrio che si ammira ancora oggi nella navata del Gesù e
Maria nasce proprio da un progetto eseguito in un lasso di tempo relativa¬
mente breve per opera di un architetto che ha saputo rielaborare in manie¬
ra originale le idee dei grandi artisti barocchi. Si noti, in particolare, il
modo in cui ha ingigantito lo schema usato dal Bernini nella Cappella Cor-
naro in S. Maria della Vittoria, dove si trova l'invenzione dei personaggi af¬
facciati ai palchetti. L'idea berniniana si chiude, però, in uno spazio ri¬
stretto e privato che l'estraneo può solo osservare dal di fuori, mentre l'ar¬
chitetto romano, disponendo due logge all'inizio della navata e due figure
inginocchiate nei pressi dell'altare maggiore, accoglie in una partecipazio¬
ne unitaria i vivi e i defunti della famiglia Bolognetti, ed il fedele entrato
nella chiesa per una preghiera pubblica o privata. La navata prende così l'a¬
spetto di una grande aula, dove le cappelle quasi "spariscono" dietro gli ar-
coni e vivono di vita propria, mentre acquistano importanza quei tratti dei
muri laterali, che sul retro nascondono altri piccoli vani. Le pareti, sotto
l'importante trabeazione mistilinea che corre lungo tutto il perimetro della
chiesa senza soluzione di continuità, separando nettamente la volta, sono
organizzate tra due alte paraste binate in tre livelli che sembrano unirsi in
un ritmo continuo orizzontale. A livello del pavimento, i confessionali ven¬
gono assorbiti nella struttura architettonica, riprendendo quell'idea del
Borromini che, nel S. Carlo alle 4 fontane, li aveva incassati tra due semi¬
colonne per renderli meno ingombranti nel ristretto spazio della chiesa;
qui spariscono in un vano, incorniciati come una porta, tra due piccole pa¬
raste marmoree ed un timpano spezzato, sul quale si impostano i monu¬
menti funebri che formano il livello intermedio, chiusi a loro volta da un ar¬
chitrave, al di sopra del quale si apre una nicchia con la statua di un santo.
Tutti i monumenti sono chiusi tra due lesene e, sul retro, da quattro colonne
disposte in modo da creare un leggero effetto prospettico verso la finta fi¬
nestra che chiude il fondo sul quale si stagliano le figure dei defunti, ap¬
poggiate nell'apertura del timpano inferiore, sui tronconi del quale si tro¬
vano due puttini variamente atteggiati e con attributi diversi.

La semplice iscrizione ed i ritratti individuano le singole tombe. Tra la
cappella di S. Giuseppe e quella della Madonna del Divino Aiuto si trova il
monumento del benefattore che, morto nel 1686, ha potuto vedere pratica-
mente completa l'opera da lui voluta. Qui si è fatto rappresentare in ginoc¬
chio con le mani giunte e rivolto verso l'altare maggiore, secondo un mo¬
dello già in uso dal XIV secolo che raffigura il personaggio non più come uo¬
mo terrestre, ma già figura di eternità che con la sua attitudine esprime l'an¬
ticipazione della Salvezza. Gli oggetti sostenuti dai due putti alludono alla
sua carica ufficiale, la mitria da vescovo, e alla sua cultura, i libri.

Di fronte, sulla tomba del fratello, fra' Mario, cavaliere gerosolimitano
che prese parte alla difesa di Candia (1666), la figura inginocchiata assume
gli atteggiamenti teatrali del gusto seicentesco, ma un putto tende verso ter¬
ra il bastone del comando con aria pensosa per mostrare la vanità degli
onori terreni, mentre l'altro mostra la croce dei cavalieri di Malta, con i qua¬
li il defunto ha acquistato le sue benemerenze.

Gli altri quattro fratelli di Mons. Bolognetti appaiono a coppia sui loro
monumenti, affacciati ad una loggia, mentre parlano con gesti espressivi
che traducono un'emozione mistica, rivolgendosi verso l'altare, quasi a vo¬
ler ricordare che la Messa terrestre è anche quella eterna e significativo



Arte

momento di contatto tra le anime dei vivi e dei defunti. In queste tombe i
putti tengono in mano simboli tradizionali che alludono alla brevità della vi¬
ta umana: fiaccole e clessidra.

Se il monumento di Giorgio Bolognetti riecheggia ancora la tradizionale
"figura di eternità", i gesti e l'ambientazione di quelli dei suoi fratelli vivo¬
no in pieno la nuova vita che caratterizza il ricordo dei defunti nella Roma
del Bernini e del Borromini, ma il gusto arcaico del committente si rivela
anche nei nomi scritti con molta semplicità in un'epoca in cui l’iscrizione ed
il ritratto divengono gli elementi capitali di una tomba, come ben esempli¬
ficano i monumenti Del Corno, posti ai lati della cantoria, sulla controfac¬
ciata, che il Rainaldi sistemò con lo stesso schema architettonico delle pa¬
reti; tuttavia questi precedono quelli Bolognetti e furono fatti eseguire dal
Card. Pio Savoia nel 1680, quale esecutore testamentario di Mons. Camillo
del Corno, canonico di Treviso. Il monumento di quest'ultimo, tra la canto¬
ria e la cappella del Crocifisso, è caratterizzato da un sarcofago di marmo
nero terminante a volute e con piedi a zampa di leone, da cui pende un
drappo da lutto marmoreo, sul quale un'iscrizione ricorda non solo le cari¬
che e l'età del defunto, ma anche i 4000 scudi del lascito testamentario;
sopra al sarcofago danza uno scheletro dalle ali piumate, avvolto in un am¬
pio mantello, immagine che racchiude in sé sia l'allegoria della Morte che
quella del Tempo, infatti guarda la clessidra che alza con la sinistra, mentre
sostiene con la destra il ritratto a mezzo busto, chiuso in una cornice ovale,
del defunto. Sulle volute del sarcofago siedono due putti, uno con la fiaccola
alzata guarda verso l'alto, l'altro a testa china, piangente tiene la sua fiac¬
cola rovesciata.

Sull'altro lato della porta si trova un'identica struttura architettonica
per il monumento di Mons.Giulio del Corno, zio di Camillo, morto nel 1 662
a 84 anni e sepolto nel coro dei religiosi, ma da questo sarcofago spunta una
splendida figura allegorica del Tempo che strappa il drappo marmoreo del¬
l'iscrizione, tuttavia leggibile, e fissa l'angioletto che guarda verso l'alto a
conferma che l'unica speranza di vita eterna è nell'al di là, e sulle glorie ter¬
rene si può solo piangere come fa l'altro angioletto con un atteggiamento
forse un po' troppo enfatico, mentre altri due putti alati sostengono il ri¬
tratto del defunto a mezzo busto.

Il decoro delle pareti, sotto alla trabeazione, si completa al terzo livello,
sopra ai monumenti, con sei statue. Nelle tre nicchie che completano la
parete e la controfacciata, sulla sinistra di chi entra, vi sono le figure ma¬
schili e sulla destra quelle femminili in un evidente rapporto di coppia; tut¬
tavia l'unico personaggio chiaramente definito da un attributo è S. Giu¬
seppe con il bastone fiorito e tutti gli altri possono essere dedotti secondo
ragionamenti che possono portare a differenti conclusioni; per quel che ci
riguarda, di fronte a questo santo non può che esserci Maria, l'unica rap¬
presentata giovane e senza velo sulla testa. Considerata la dedicazione del¬
la chiesa, si può pensare che queste statue vogliano ricordare personaggi del
Vangelo in rapporto con l'infanzia di Gesù, così che il personaggio maschi¬
le che sulla controfacciata impugna un bastone da pellegrino potrebbe al¬
ludere a Gioacchino, andato pellegrino tra i pastori, quindi la figura fem¬
minile sarebbe Anna che alza le mani in gesto di preghiera, cioè i genitori di
Maria. L'altra coppia sulle pareti, vicino al presbiterio, è stata identificata
con Zaccaria ed Elisabetta, ma sembra poco convincente sia il libro nelle



mani della santa sia il
modo con cui la figura
maschile indica la pa¬
gina, a sottolineare un
passaggio del testo: l'i¬
conografia dei due per¬
sonaggi sembra piutto¬
sto identificare Simeo¬
ne ed Anna, i due pro¬
tagonisti dell'episodio
della Circoncisione,
entrambi studiosi del¬
le Sacre Scritture.
Ancora più difficile da¬
re il nome alle dodici
figure sopra il corni¬
cione e genericamente
definite profeti, men¬
tre sono ben identifi¬
cabili Mosè con le Ta¬
vole e David con Tarpa
ai lati della Cantoria.
Quando, nell'aprile del
1684, il Capitolo accet¬
ta l'offerta di Mons.
Bolognetti pert ulte¬

riori abbellimenti, tra cui la decorazione della volta da parte del Brandi, la
chiesa è già considerata di tale bellezza da far esclamare ai fedeli: "Andiamo
a vedere il Paradiso", mentre il Titi nel 1686 la definisce: "una delle meravi¬
gliose e galanti di Roma".

In realtà non sembra che la decorazione della volta di Giacinto Brandi
abbia aggiunto molto dal punto di vista estetico alla chiesa, anche se il sog¬
getto rappresentato nelle sette tele del soffitto conclude la riflessione reli¬
giosa che ha ispirato tutto il programma decorativo con, al centro, l'As¬
sunzione della Vergine e nei rettangoli minori gruppi di Santi e Sante e, in
basso, gli Evangelisti. L'iconografia della Vergine accolta in cielo dalla Tri¬
nità ripete schemi fin troppo noti e non regge il confronto con altri soffitti
dell'epoca, perché l'artista non sembra si curi di renderla più espressiva. Le
figure troppo piccole, in pose convenzionali e riunite in piccoli gruppi insi¬
gnificanti che si perdono in uno spazio che diviene troppo grande, riflette
quella tendenza classicistica che si sta affermando alla fine del XVII secolo,
quando si attenua il dinamismo delle figure e dove nuvole e luce sono più
simboliche che capaci di suggerire l'infinito.

Dopo aver analizzato i particolari si può dunque tornare alla visione
complessiva per cercare di definire le ragioni di quella straordinaria sensa¬
zione che si prova fermandosi per un certo tempo in questa chiesa. E' evi¬
dente che il Rainaldi ha realizzato un progetto decorativo che risponde al
programma della committenza, ma è importante sottolineare come questo
programma abbia armonizzato le esigenze culturali e spirituali sia del Bo¬
lognetti che degli Agostiniani Scalzi: il tema trinitario, caro a S. Agostino,

G. Brandi - L’incoronazione di Maria Regina
Chiesa di Gesù e Maria (Roma)



meglio definito nelle pitture, e quello funebre s'illuminano a vicenda.
Tutte le chiese antiche sono popolate di monumenti funebri, ma in nes¬

suna sono collocati in posizione così evidente e nello stesso tempo discreta,
come nel Gesù e Maria, dove le tombe presenti illustrano l'ultimo periodo di
una lunga storia che le vede comparire all'interno degli edifici cristiani dal
V secolo, anche se all'inizio accolgono solo le reliquie dei Santi, mentre le
altre restano al di fuori ed anonime. Nel XVII secolo il giacente si è alzato
dal suo letto e ha ripreso i gesti della vita, come i papi del Bernini e come,
con più discrezione, questi fratelli Bolognetti, di gusto attardato, perché già
alla fine del '600 il ritratto e l'iscrizione sono divenuti gli elementi capitali
del monumento, come ben esemplificano le tombe del Corno, di qualche an¬
no precedenti, mentre si perde il valore simbolico del gesto e prevale la
meditazione sul nihil: lo scheletro e la clessidra riprendono, certo, il tema
paolino che dalla morte viene la vera vita, ma chi guarda nota soprattutto gli
scheletri e si sente sempre più vicina quella tentazione del nulla dopo la
morte che caratterizzerà l'ideologia razionalista dei secoli seguenti. L'idea
dell'immortalità celeste e quella dell'immortalità terrestre sono ancora
troppo confuse, perché l'una prevalga sull'altra, ma già ora i grandi servitori
dello Stato vengono esaltati per la memoria storica, e la gloria terrena si
esprime nelle forme di quella divina nei monumenti civili. Il ritratto, con l'i¬
scrizione, diviene gradualmente elemento capitale della tombe sia impor¬
tanti che banali; le chiese, come poi i cimiteri, divengono gallerie di ritratti
per ricordare volto, virtù e affetti del defunto, ma anche speranza di vita fu¬
tura. Solo nel sec. XVIII la memoria della Storia, per i grandi personaggi, e
quella dei parenti sembra prevalere sulla speranza escatologica, e la tomba
completa si separa spesso da quella commemorativa.

Non si può negare che il motivo conduttore della riflessione religiosa di
questa chiesa sia quello funebre, motivo che prosegue nelle cappelle, e si
conclude in quella del Crocifisso, dove compaiono due esempi di tomba
commemorativa. La memoria civile prevale sull'elemento religioso nel mo¬
numento di Giuseppe Cini, opera del neoclassico Rinaldo Rinaldi che lo
scolpì nel 1831, ma fu collocato qui soltanto nel 1842. Il suo modello è cer¬
tamente Antonio Canova, l'ultimo grande artista che collocò nelle chiese
monumenti funebri e l'interprete più efficace di quel bisogno di sopravvi¬
vere, almeno nella memoria dei superstiti, che il razionalismo illuministico
aveva sostituito alla speranza escatologica cristiana e che i versi del Fosco¬
lo illustrano con tanta efficacia in polemica con l'Editto di Saint-Cloud,
con il quale, nel 1804, Napoleone prescrisse la sepoltura dei cadaveri fuori
dell'abitato: A egregie cose il forte animo accendono \ l'urne de' forti, o
Pindemonte; e bella \ e santa fanno al peregrin la terra \ che le ricetta (I Se¬
polcri, 151-154).

Il Rinaldi riprende dal maestro la levigata lavorazione dei marmi e la per¬
fezione dei particolari, ma accentua la freddezza delle forme neo-classiche
togliendo alla tomba quell'ultima immagine di speranza escatologica che an¬
cora si trova nelle opere del Canova. Nel monumento Cini la porta appare
chiusa e le fiaccole sono da entrambi i lati rappresentate rovesciate, ne¬
gando ogni possibilità di rapporto tra i vivi e i morti, per i quali l'unica spe¬
ranza resta il ricordo delle azioni compiute, e difatti qui, sul tetto della
torre che forma il monumento, si trova una donna inginocchiata in atto di
scrivere le ultime parole dell'iscrizione su una stele con il profilo del defunto



in un medaglione; accanto a questa allegoria della Fama si trova uno scudo
con lo stemma Cini sostenuto dal becco di un uccello dal lungo collo, forse
una fenice, unico segno di una speranza di resurrezione.

Di fronte al monumento Cini una lapide ricorda un certo Angelo Fichelli,
ed è stata posta per volontà della moglie "coniugi amori gratissima"; è orna¬
ta da una donna in ginocchio con delle melograne nella mano sinistra e la de¬
stra tesa verso l'iscrizione, mentre un putto sparge dei fiori; in alto il ritratto
del defunto è una cromlitografia: siamo nel 1869, i cimiteri sono divenuti gal¬
lerie di ritratti non più riservati a personalità particolarmente significative e
fissano nei volti tutto un mondo di vita e di affetti, portato, però, fuori del¬
l'abitato, lontano dalla riflessione quotidiana, cui si sottoponevano gli uo¬
mini dei secoli precedenti; le poche memorie funebri che compaiono ancora
nelle chiese sono testimonianze di amore familiare che si guardano bene dal-
l'imporre al visitatore brutali immagini di scheletri o teschi.

Eppure sia i monumenti del Corno che quelli Bolognetti mostrano un di¬
verso spessore umano e quelle statue danno, soprattutto, un'immagine se¬
rena della morte, perché non parlano di fine o di distacco, ma sono ancora
lì, e vi resteranno per sempre, a pregare con il popolo di Dio, come mate¬
rializzando quel dogma della Comunione dei Santi che vede nella morte
un fatto collettivo più che un dolore individuale, e di cui in questa chiesa si
dà un'immagine visiva, della quale il fedele può divenire fisicamente parte¬
cipe. Se si riprendono in considerazione i tre livelli, in cui è stato diviso il
decoro delle pareti si potrà vedere la Chiesa militante ai banchi e ai confes¬
sionali, la Chiesa purgante nei ritratti dei monumenti e la Chiesa trionfante
nelle immagini dell'al di là: i vivi, i defunti e i santi si uniscono così nella
preghiera di fronte al Tabernacolo.

Forse in nessuna chiesa come in questa il visitatore cessa di sentirsi spet¬
tatore per divenire attore del gran teatro barocco. Qualunque sia la ragione
per cui si entra al Gesù e Maria, turismo o preghiera, qualcosa costringe a
sedersi, a guardare meglio, a cercare di capire di che vita viva questo popo¬
lo di statue. Anche quando ci si rende conto che quelle figure in colloquio o
in preghiera sono ritratti di defunti, non si proverà tristezza, perché li si sen¬
tirà mediatori con gli angeli, i santi e i profeti che guardano dall'alto. Dal
momento in cui il visitatore si lascerà guidare dai gesti e dagli sguardi di
queste figure di eternità diverrà co-protagonista di una Sacra Rappresenta¬
zione che dal tema della morte si apre ad infiniti percorsi di fede.

Maria Rita Spinetti Giorgieri



Vita nostra

Angelo Grande, OAD

Ancora sui Capitoli

Rileggendo quanto scritto sul
precedente numero di “Presenza”
sento il dovere di completare, o per
lo meno arricchire, quanto già det¬
to sull'argomento. Il riferimento è,
principalmente, al capitolo della
Provincia d'Italia. Gli ultimi quat¬
tro anni sono stati oggetto di parti¬
colare "osservazione" da parte di
tutti i religiosi essendo i primi dopo
la unificazione, sotto un governo
centrale, delle varie autonomie re¬
gionali. Gli assertori convinti della
unificazione non si sono rispar¬
miati per comprovare la opportu¬
nità della decisione da essi caldeg¬
giata o condivisa ed hanno accolto
avvicendamenti, trasferimenti e
conseguenti cambiamenti non sem¬
pre facili ed indolori. Altri, pur non
tirando i remi in barca, hanno re¬
mato con minore voga. Bastano
quattro anni per cantare vittoria o
per gridare al fallimento?

Un bilancio è doveroso ma non
può essere definitivo. Si potrà par¬
lare di verifica, di correzione ma
non di inversione di rotta. Come si
è detto e ripetuto in mille occasio¬
ni, i programmi si fanno con uno
sguardo alla storia passata che non
cessa di donare la esperienza accu¬

mulata, con apertura intuitiva ver¬
so il futuro, ma senza fuggire dalla
realistica concretezza del presente.

Insistendo sulle parole: revisio¬
ne, programma, attuazione, si de¬
ve evitare il pericolo di identificare
una comunità religiosa con una
ditta preoccupata unicamente di
far quadrare i bilanci facendo fron¬
te alla competitività della concor¬
renza.

La esperienza, che ha fortemente
segnato le comunità religiose negli
ultimi decenni, consiste soprattutto
nel fatto che la attenzione, riserva¬
ta un tempo alla comunità, si è am¬
piamente aperta anche alla perso¬
na: «da una vita comunitaria molto
incentrata sulla regolare osservan¬
za all'accentuazione della comu¬
nione fraterna; da una concezione
di formazione riduttivamente ap¬
plicata solo al periodo precedente
ai voti definitivi ad una formazione
intesa come tensione permanente
verso la maturità umana e spiritua¬
le...» (Testimoni, 3/2004).

Se i capitoli, ad ogni livello e ad
ogni scadenza, tenessero presente
più di quanto si sia potuto e saputo
fare finora, tale attenzione privile¬
giata alla persona, anche i pro¬
grammi e i progetti, pur necessari e
doverosi, si troverebbero dinanzi



una strada meno irta di ostacoli. È
superfluo poi ricordare che sicco¬
me la distanza si calcola facendo
riferimento a due cose, luoghi o
persone, il percorso che conduce
all'incontro è dimezzato se a muo¬
versi, convergendo, si è in due.

Martina Franca

È una cittadina, diocesi e pro¬
vincia di Taranto, di circa cinquan¬
tamila abitanti. La ricordiamo per¬
ché dal sette al ventuno marzo, in
occasione delle missioni cittadine,
vi si sono avvicendati diversi con¬
fratelli - sacerdoti e studenti - da
Roma e da Genova. L'occasione è
nata dalla conoscenza di due sacer¬
doti del luogo: don Luigi Angelini e
don Raffaele Pepe e si è trasforma¬
ta in una scoperta o in ulteriore
conferma. Mi riferisco alla sorpresa
di scoprire o di constatare quanto
S. Agostino sia di casa a Martina
Franca, grazie all'opera convinta
ed instancabile di un sacerdote, ap¬
punto don Luigi Angelini che tutti
chiamano il "prete di S. Agostino".

L'attività del sacerdote non si
esaurisce nel curare annuali conve¬
gni di studio, pubblicazioni o ma¬
nifestazioni come la me¬
morabile visita, nel
2003, delle reliquie di S.
Agostino che per la pri¬
ma volta, da secoli, han¬
no lasciato la chiesa di
S. Pietro in Ciel d’Oro in
Pavia che le custodisce,
ma è diretta alla gente
comune nella convinzio¬
ne che il santo vescovo
di Ippona non parla solo
agli uomini di cultura,
ma è un buon compagno
di viaggio per ogni cri¬
stiano di buona volontà.

1 giorni passati a
Martina Franca sono

stati per noi quasi un ritorno a ca¬
sa, a Tagaste, ad Ippona.

La Casa di Pietro

Quanti confratelli ed amici han¬
no approfittato della gentilezza e
della competenza di P. Giovanni
Malizia! Egli da molti anni presta
servizio presso la Segreteria di Sta¬
to e, nel rispetto degli orari d'uffi¬
cio e delle direttive dei vari respon¬
sabili, si è sempre prestato a gui¬
darci alla scoperta di alcuni angoli
del Vaticano non sempre accessibi¬
li al semplice turista.

La apprezzata guida di P. Gio¬
vanni ora è un libro di piacevole
lettura, ricco illustrazioni e di ori¬
ginali documentate annotazioni ar¬
tistiche, storiche e religiose. L'ope¬
ra, dal titolo: "La Casa di Pietro -
ambienti del Palazzo Apostolico
Vaticano"-, realizzata in collabora¬
zione con Mons. Vincenzo Francia
è edita dalla Libreria Editrice Vati¬
cana.

Verso l'Altare

Attraverso il conferimento dei
"ministeri" i candidati al sacerdo-

I confratelli che hanno ricevuto i ministeri
nella chiesa di Gesù e Maria (Roma)



/ professi studenti Agostiniani Scalzi
in gita a Orvieto (15 aprile)

zio vedono
avvicinarsi ,
passo passo,
l’ordinazione
sacerdotale
che, con la
professione
solenne, è la
meta cui
aspirano.

Hanno fat¬
to alcuni di
questi passi
FF.Francesco
Gambini, Ni¬
no Jazmin,
Rodrigo Al¬
berti, Dennis
D. Ruiz, Re¬
nan Ilustrisi-
mo. I primi
tre con l'accolitato, gli altri due
con il lettorato che hanno ricevuto
il 28 marzo dal Priore Provinciale
P. Luigi Pingelli nella chiesa di Ge¬
sù e Maria a Roma.

Pochi giorni dopo (15 aprile), a
S. Maria Nuova, hanno ricevuto
l’accolitato: FF. Elves Perrony, Dj-
giorge De Almeida, Renato Jess,
Erwin Hindang e Randy Tibayan.
Presiedeva la celebrazione il Priore
generale.

A tutti gli auguri di accelerare il
cammino!

S. Nicola

Tra le varie celebrazioni in can¬
tiere per il prossimo centenario
della canonizzazione di S.Nicola il
santuario di Tolentino provvederà
nel prossimo anno alla stampa di
un particolare calendario. Le molte
comunità che sono solite provvede¬
re alla distribuzione di calendari
locali potrebbero pensare a diffon¬
dere il calendario di S. Nicola.
Consigliamo di prendere al più pre¬
sto contatti con i responsabili del
santuario di Tolentino.

/ confratelli che hanno ricevuto l’accolitato
a Santa Maria Nuova (Tivoli)

Dal Brasile

Il "sì" pronunciato con voce fer¬
ma e convinta ha suggellato defini¬
tivamente l'impegno di tre confra¬
telli che, il 27 marzo nella chiesa
parrocchiale di S. Antonio in Ou-
rinhos, hanno ripetuto la formula di
rito: «liberamente, volontariamente
mi consacro a Dio e mi impegno
con voto, a vivere i consigli evange¬
lici di castità, povertà, obbedienza,
umiltà.... per tutta la vita... (e anco-



/ confratelli brasiliani in occasione della Professione Solenne
Ourinhos - SP (Brasile)

ra) presento alla Santissima Trinità
la mia vita perché sia ostia viva,
santa e gradita».

Si chiamano: Fr. Cézar De Souza
Gongalves, Fr. Joacir Chiodi e Fr.
Josè Arnaldo Schott. Il loro gesto è
stato vissuto con gioia e con festa
dai confratelli e dagli amici. Sap¬
piamo infatti che sono giunti ad Ou¬
rinhos corriere da Ampère, Nova
Londrina, Bom Jardim: tutte loca¬
lità distanti centinaia di chilometri.

«La comunità religiosa e parroc¬
chiale - scrive il corrispondente del
luogo - si è adoperata per accogliere
convenientemente tutti creando un
clima di festa e, allo stesso tempo ,
di raccoglimento. Tutto è riuscito
bene ed ancora una volta si è creato,
tra persone fino ad allora scono¬
sciute fra loro, il clima di fraternità
che vogliamo caratterizzi il nostro
Ordine».

Altro particolare degno di nota:
uno dei nuovi professi Fra Joacir
Chiodi ha già due zii, fratelli, sacer¬
doti Agostiniani Scalzi ed un altro
cugino in seminario. Mei il quadro
si completa ricordando che i sacer¬
doti Chiodi hanno due sorelle reli¬

giose e che la loro
stessa madre, ri¬
masta vedova,
una volta provve¬
duto a tredici fi¬
gli, è entrata in
convento e si è
fatta suora.
Sempre in Brasile
si è tenuto il 12
aprile il program¬
mato incontro dei
religiosi. Allo stu¬
dio la lettera dei
superiori generali
per il giubileo
agostiniano in
corso; la anima¬
zione vocazionale
e la preparazione

alla partecipazione della Congrega¬
zione plenaria.

Dalle Filippine

Anche dalle Filippine riceviamo
un calendario fitto di scadenze e
celebrazioni fra cui l'ingresso in
noviziato, previsto per il 22 mag¬
gio, di 19 postulanti.

Altra realizzazione degna di nota
la organizzazione del corso di studi
di teologia. Si tratta veramente di
un impegno serio e gravoso sotto
molti punti di vista, ma ritenuto
necessario per evitare i grandi di¬
sagi derivanti alla vita della comu¬
nità religiosa dal lungo percorso,
dalle tre alle quattro ore di viaggio,
per raggiungere altre sedi di studio
e dalla diversità degli orari.

Il sogno, da lungo tempo va¬
gheggiato e ora sulla linea di par¬
tenza, spingerà gli studenti filippini
attualmente in Italia ad intensifica¬
re ed accelerare la loro preparazio¬
ne anche culturale in modo da ren¬
dersi al più presto idonei e dispo¬
nibili al nuovo campo di lavoro.

P. Angelo Grande, oad



Per i “confratelli
conversi”

Aldo Fanti, oad e Fra Mario Melchiori, osa
Questa, Signore, è una preghiera "al passato prossimo" se non al "passato

remoto", visto che nel nostro Ordine il numero dei "fratelli conversi" è ridotto
al lumicino.

Ciò ci addolora e ne moviamo lamento a te, o Dio, perché depauperati
dal loro rarefarsi. Non sarà che tu ci metti alla prova perché, quando li ave¬
vamo, non li abbiamo amati e apprezzati come di dovere?

Se passiamo in rassegna, anche a volo d'uccello, la storia ultra quattro¬
centenaria della nostra Famiglia religiosa c'imbattiamo, molto spesso, in fi¬
gure sbalzate a tutto tondo di "fratelli conversi" (questuanti, portinai, infer¬
mieri, sacristi, cucinieri) che, nell'erta verso la santità, hanno distaccato di
lunghezze, religiosi sacerdoti che pur erano i "facitori" dei divini misteri.
Non è questa la conferma che il tuo Regno è rapito dai "piccoli"? che ti sveli
agli indotti? che la tua matematica scompagina i nostri calcoli, rendendo gli
ultimi primi e viceversa?

A volte, sottostimati dai confratelli perché illetterati, te li sei accaparrati tu
perché profumavano di sudore grondato per la comunità e perché erano, per
i nostri chiostri, ciò che per tuo Figlio furono Marta col servire e Maria col
contemplare: servi dei fratelli, oranti pei fratelli.

Nel loro peregrinare, i "fratelli della cerca", spesso più che "questuanti" era¬
no "donatori" di consigli, depositari di confidenze, assicuratori di preghiere,
"popolari" perché popolani. Sovente erano oggetto di lazzi. Vi erano adusi. Ma
i dileggi li consideravano coriandoli che rilanciavano - a mo' di risposta -
stringendo forte fra le dita la corona del rosario, che pendeva dalla cintura,
ché a quella erano soliti ricorrere più volte al giorno.

I sandali che indossavano erano le loro parole fatte fatica. I piedi, coriacei
dal troppo andare, erano belli perché messaggeri di pace e di bene. La bisac¬
cia era il "contenitore della carità". Essi gli "strumenti" della Provvidenza.

Scusaci, Signore, se abbiamo lasciato in ombra i "fratelli conversi" che
hanno servito, con dedizione e umiltà, i confratelli in altre mansioni. Tu
però, Dio del nostro cuore, cui nulla sfugge, tutto hai segnato lassù.

Ai "fratelli conversi" di ieri e di oggi, dedichiamo, come ringraziamento e
riconoscimento tardivi, questa breve, ma intensa lirica: «Uscito era alla cerca
/ non di pane / sì di dolori / (lo vidi dopo / nel lento camminare fra la polvere
/ sotto i barbagli del sole). / Né bisaccia aveva / ma solo il cuore / che si gon¬
fiava / del dolore del mondo» (Teresa Girardi).

Ma questa è polvere di stelle a confronto di ciò che tu, Signore, hai loro ri¬
servato: i loro nomi li hai scritti nei cieli.

P. Aldo Fanti, oad
Fra Mario Melchiori, osa




	1: Cover
	2: Index
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	Pagina 35
	Pagina 36
	Pagina 37
	Pagina 38
	Pagina 39
	Pagina 40
	Pagina 41
	Pagina 42
	Pagina 43
	Pagina 44
	Pagina 45
	Pagina 46
	Pagina 47
	Pagina 48
	Pagina 49
	Pagina 50
	Pagina 51
	Pagina 52
	Pagina 53
	Pagina 54
	Pagina 55
	Pagina 56

