Spedizione in abbon. postale - Art. 2, Comma 20/C, Legge 662/56 - Filiale di Roma

presenza
agostiniana

AGOSTINIANI SCALZI

3-5
Maggio-Ottobre 1998



( SOMMARIO\

Editoriale

P. Eugenio Cavallari 3
Documenti

P. Gregorio Cibwuabwua

Credo nello Spirito Santo (2) 4
Costituzioni e Carisma

P. Gabriele Ferlisi

La Regola di S. Agostino

Codice fondamentale della vita

agostiniana 8
Antologia Agostiniana

P. Eugenio Cavallari

Lo Spirito Santo (2) 18
Corso di Formazione permanente

F. Carlo Moro

Le Costituzioni e il

Codice di Diritto canonico 24

P. Gabriele Ferlisi

Le Costituzioni, regola di vita 27
Brasile

Mons. Luigi Bernetti

Cinquant'anni! 34

Due messaggi 38
Filippine

P. Pietro Scalia
Gli agostiniani scalzi

nelle Filippine 40
P. Pietro Scalia
Intervista a... 44

Commemorazione del
Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo

P. Antonio Giuliani

Gemellaggio

Batignano-Montecassiano 49

Scheda biografica 53

Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo

La scala dei quindici gradi 55
Notizie

P. Pietro Scalia

Vita nostra 68
Bibliografia

P. Gabriele Ferlisi

Segnalazioni 78

Invito alla collaborazione 79

Copertina e impaginazione:
P. Pietro Scalia

Testatine delle rubriche:
Sr. Martina Messedaglia

#

presenza agostiniana

Rivista bimestrale degli Agostiniani Scalzi

Anno XXV - n. 3-5 (130) Maggio-Ottobre 1998

Direttore responsabile:
P. Pietro Scalia

Redazione e Amministrazione:
Agostiniani Scalzi: Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma
tel. (06) 5896345 - fax (06) 5898312

Autorizzazione:
Tribunale di Genova n. 1962 del 18 febbraio 1974

Approvazione Ecclesiastica

ABBONAMENTI:
Ordinario L. 25.000; Sostenitore L. 50.000;
Benemerito L. 80.000; Una copia L. 5.000

C.C.P. 46784005
Agostiniani Scalzi - Procura Generale
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma

Stampa: Tip. "Nuova Eliografica" snc
06049 Spoleto (PG) - tel. (0743) 48698 - fax 208085

In copertina:

Quest’anno dedichiamo la foto di copertina alla De-
legazione Brasiliana nel 50° Anniversario dell’arrivo
dei primi missionari agostiniani scalzi in Brasile, con
riferimento in modo particolare alle Case di forma-
zione.

Rio de Janeiro (Brasile):

SEMINARIO E PARROCCHIA S. RITA

Pochi mesi dopo I"arrivo dei primi missionari, il Card.
Céamara eresse la parrocchia dell’Immacolata Conce-
zione, affidandola agli agostiniani scalzi (21 settembre
1948). Dopo I'acquisto di un terreno nelle vicinanze,
venne costruita una nuova chiesa dedicandola a S. Ri-
ta da Cascia (settembre 1950) dove si trasferirono i re-
ligiosi. In seguito alla espansione della parrocchia la
chiesa venne demolita e si inizid la costruzione della
nuova chiesa, nel 1976. Negli anni ottanta, con I’arri-
vo dei giovani teologi, la Casa & stata adibita a Semi-
nario, e attualmente, dopo un notevole ampliamento,
esso pud accogliere fino a trenta chierici.



Edrtoriale

La nostra rivista ha taciuto per lunghi mesi, durante i quali sono accaduti molti fatti
interessanti: le celebrazioni per il cinquantesimo anniversario della nostra presenza in
Brasile, la nuova fondazione di Butuan e la costruzione del noviziato in Cebu nelle
Filippine, il corso di formazione permanente nel ricordo del quarto centenario del primo
Capitolo generale e delle prime Costituzioni. In tutto questo non e difficile scorgere il dito
dello Spirito Santo. Del resto é il "suo” anno...

In questo momento, desidero rivolgere ancora la piti viva riconoscenza ai confratelli
del Brasile e delle Filippine per il meraviglioso lavoro vocazionale e pastorale, che ha
dato nuovo slancio al nostro Ordine e ci proietta nel nuovo millennio con giovani evan-
gelizzatori.

Ma, di tutto questo periodo, sono convinto che sia stato un dono del tutto eccezionale
l'incontro con una persona, vissuta agli albori della nostra Riforma: il Ven. P. Giovanni
Nicolucci di S. Guglielmo. I santi, o sappiamo bene, sono sempre vivi e attuali; sono il
tesoro di Dio, perennemente a disposizione della Chiesa! E quanto pitt sono nascosti
nelle viscere di questa terra santa, forse anche trascurati da una nostra memoria non
incolpevole, tanto pit la loro riscoperta é gradita e benefica. Ecco perché vogliamo pro-
porre ai lettori questa figura singolare di contemplativo, asceta e apostolo.

La celebrazione del 20 settembre scorso é stata preparata certamente da Dio, non
solo dagli uomini, per alcune singolari coincidenze fra passato e presente. E non é stata
neppure una nostra iniziativa, ma quella di due comunita di fedeli con i loro pastori:
Montecassiano e Batignano; come dire: il Iuogo di nascita e il luogo di morte del
Venerabile. E stata proprio la fede incrollabile di questo buon popolo di Dio che ha ripro-
posto all'attenzione di tutti noi la vita e la santita del P. Giovanni. Quel giorno, ci¢ che mi
ha colpito maggiormente ¢é stata ['espressione usuale, con la quale si rivolgevano a lui: il
“nostro” P. Giovanni!

A questo punto faccio una semplice considerazione, richiamandomi a S. Paolo: nella
Chiesa e nel mondo tutto é nostro, e noi siamo di Cristo come Cristo & di Dio. Si, tutfo é
nostro e noi siamo di tutti. Ma, per appropriarci di tutto, dobbiamo essere dono per tutti.
I buon popolo di Dio definisce appunto “santo” colui che considera completamente suo
perché ha fatto dono di sé per il bene di tutti. Ecco il diploma di santita che i fedeli hanno
coniato quel giorno per il Venerabile P. Giovanni di S. Guglielmo: Egli é nostro!

II suo ultimo biografo lo definisce curiosamente un “fuori-strada”, e tale fu nel senso
pieno del termine perché ha imboccato una strada del tutto diversa: la “piccola via” della
croce di Cristo per far salire tutti a salvezza. Quella via che esige I'esercizio di ogni virti in
grado eroico, ma soprattutto dell'umilta, come si conviene a un discepolo di Agostino e
della riforma degli agostiniani scalzi.

P. Eugenio Cavallari, 0AD



Documenlts

CREDO NELLO
SPIRITO SANTO (2)

Alla luce dell’Enciclica Dominum et Vivificantem

Gregorio Cibwuabwua, 0AD

La riflessione sullo Spirito Santo risulta sempre ardua in quanto il Paraclito ¢ [a
“pitt misteriosa” delle tre Persone divine. Se il Figlio ci & apparso in figura umana e
se il Padre ce lo possiamo almeno immaginare, lo Spirito Santo rimane impenetra-
bile. Cid e a tal punto vero da potere essere descritto come “il Dio sconosciuto, che
ci rende noto Iddio"!.

Da qui si pu0 gia intravvedere un motivo profondamente teologico per cui & dif-
ficile parlare dello Spirito in sé, dato che Lui, per cosi dire, non guarda mai a se stes-
so, ma e sempre teso ad illuminare ['amore tra il Padre e il Figlio. Lo Spirito Santo
vuole attraversarci con il suo soffio; non vuole diventare un oggetto per noi, si di-
rebbe che non vuole essere visto, ma vuole essere in noi un occhio che vede... A
questo proposito, Cirillo di Gerusalemme, nelle sue catechesi fornisce un ammoni-
mento prezioso per tutti i tempi: «La natura e ['essenza dello Spirito Santo tu non de-
vi volerla scrutare curiosamente. Su cid che non é scritto noi non vogliamo osare
parlare»?.

Con cio si vuol dire che meditare sul mistero dello Spirito Santo esige una corretta
relazione tra l'economia della salvezza ed il mistero di Dio nella sua immanenza. Noi
comunque ci accorgiamo dello Spirito e della sua opera non per una nostra ipotesi
o deduzione, ma semplicemente perché la rivelazione di Dio ce ne fa percepire ['e-
sistenza mediante la sua opera unita e distinta da quella del Verbo.

Nel numero precedente, avevamo iniziato una rilettura dell'Enciclica sullo Spirito
Santo "Dominum et vivificantem", presentando la prima parte del documento, ossia
una visione globale dello Spirito Santo nella Trinita, contemplata come lo Spirito del
Padre e del Figlio. Nel presente numero ci prefiggiamo di presentare la seconda par-
te che descrive 'opera dello Spirito Santo nel mondo redento, la Chiesa, partendo
dalle parole di Gest: «E quando sara venuto, Egli convincera il mondo quanto al
peccato, alla giustizia e al giudizio»>. Viene cosi messa in luce ['opera, per cosi dire,

! H. U. Von BALTHASAR, Lo sconosciuto al di 1a del Verbo, in Spiritus Creator, Brescia 1978, p. 98.
? CIrILLO DI GERUSALEMME, Cat. XVI, 2.
B Gv16.7.



al negativo del Paraclito, nel senso che lo Spirito Santo denuncia il peccato, lo met-
te a nudo, per liberarci da esso. Dopo aver evidenziato quest'opera dello Spirito San-
to nel mondo, la terza parte del documento descrive la meravigliosa opera positiva
del Paraclito, che consiste nel dare la vita nuova, scaturita dalla morte di Cristo.

Lo Spirito convince il mondo in quanto al peccato

Il medesimo Consolatore e Spirito di Verita, gia promesso come colui che “inse-
gna” e "ricorda”, “rendera testimonianza” e "guidera alla Verita tutta intera”, con le
parole ora citate viene annunciato come colui che “convincera il mondo quanto al
peccato, alla giustizia e al giudizio” (n. 27). Evidentemente ci troviamo in un conte-
sto processuale, in cui il mondo @ messo in discussione davanti a Gesti e riceve un
giudizio di condanna, pronunciato ovviamente non solo contro il mondo ma bensi
contro il suo principe. Il processo in corso e a posteriori un processo di riabilitazio-
ne o di appello, in quanto il Glorificato & Salvatore del mondo: «Quanto al peccato,
perché non credono in me; quanto alla giustizia, perché vado al Padre e non mi ve-
drete pitl; quanto al giudizio, perché il principe di questo mondo é stato giudicato»,

Il “peccato” fondamentale consiste nel non credere in Gesti. Ora il peccato esiste
solo in riferimento a Dio: implica un atteggiamento contrario a quanto Dio, nel suo
immenso amore, propone all'uomo. Lo Spirito permettera ai discepoli di compren-
dere e di proclamare che, squalificando Gesti e il suo messaggio il mondo resiste a
Dio®.

La parola “giustizia” nella mente di Gest: si riferisce alla giustizia definitiva, che il
Padre rendera a Gesu circondandolo con la gloria della Resurrezione e dell'Ascen-
sione al cielo: “Vado al Padre”. Dio, che & giusto, si & pronunciato facendo tornare a
sé il suo inviato, che era stato fedele fino alla fine. Nella misura in cui il processo ha
avuto luogo davanti al tribunale di Dio, questa ascensione & un essere tolto dal mon-
do®. Contrariamente a quanto il mondo ritiene, I'esistenza non & compiuta con la
vergogna sulla croce.

La parola “giudizio” significa che lo Spirito di Verita dimostrera la colpa del mon-
do nella condanna di Gest alla morte di Croce. Il principe di questo mondo & stato
condannato da Dio e la condanna ha avuto luogo nell'evento della Croce. Sul piano
di cio che il mondo ha potuto osservare & appunto Gest che e stato condannato.
Ma, in quel momento stesso, questo giudizio & stato capovolto: Dio ha condannato
l'accusatore.

La rivelazione del mistero della redenzione apre cosi la strada a una compren-
sione nuova del male, nella quale ogni peccato, dovunque e in qualsiasi momento
commesso, viene riferito alla croce di Gestli, e dunque indirettamente anche al pec-
cato di coloro che non hanno creduto in Iui, condannando Gesti alla morte di croce.

Dopo la resurrezione Gesu ordina agli Apostoli di non allontanarsi da Gerusa-
lemme ma di attendere che si adempia la promessa del Padre: «Riceverete forza dal-
lo Spirito Santo, che scendera su di voi, e mi sarete testimoni a Gerusalemme, in tut-

4Gv 16,8/11.
> CfGv 8,47.
SCf 1T 3,16,



ta la Giudea e la Samaria e fino agli estremi confini della terra»’. Con I'evento della
Pentecoste queste parole del Signore diventano realta. D'altronde il primo discorso
di Pietro davanti al popolo da inizio alla testimonianza intorno a Gest crocifisso e ri-
sorto. Per bocca di Pietro, lo Spirito convince il mondo quanto al peccato: prima di
tutto quanto a quel peccaro che ¢ il rifiuto di Cristo, fino a condannarlo alla morte in
croce. Ora il convincere il mondo quanto al peccato ¢ un convincere che ha come
scopo non la sola accusa del mondo, tanto meno la sua condanna. Gest non € ve-
nuto nel mondo per giudicarlo e condannarlo, ma per salvarlo®; per cui il convincere
il mondo quanto al peccato diventa insieme un convincere circa la remissione di
peccati, nella potenza delo Spirito Santo.

Lo Spirito che da la vita

Il documento nell'ultima parte presenta l'opera dello Spirito, che consiste nel
dare la vita nuova scaturita dal mistero pasquale di Cristo. Lo Spirito di verita ci in-
troduce nella vita trinitaria mediante un duplice movimento: da una parte esso pud
essere chiamato incorporazione, inclusione in Cristo, evidenziando cosi il fatto che
veniamo introdotti alla comprensione del mistero dell'amore trinitario divenendo
parte della “communio” che nasce dalla croce e ci rende ['uno membra dell'altro; e
questa ¢ propriamente la tradizione latina ad averlo maggiormente sottolineato. Dal-
l'altra parte questa introduzione costituisce un vero processo di divinizzazione del-
I'uvomo senza che questo voglia minimamente diminuire la distinzione tra Dio e la
creatura; questa invece & la dimensione particolarmente cara all'Oriente cristiano®.

L'azione dello Spirito Santo si caratterizza proprio per il fatto che unisce la vita del-
['uvomo con la vita di Dio, attuando la riconciliazione operata da Cristo con il mistero
della passione-morte-risurrezione. La vita che dona lo Spirito Santo ha la sua origi-
ne nel Padre e si & resa visibile a noi in Cristo!°.

Esiste cosi un rapporto tra la vita naturale e la vita divina, in quanto ambedue de-
rivano dallo stesso Creatore. Indubbiamente esiste in partenza un contrasto, che si
configura come una lotta fra la carne e lo spirito, fra vita temporale e vita eterna. La
funzione dello Spirito Santo e di staccarci dall'amore delle creature per farci aderire
alla vita divina. Il S. Padre focalizza benissimo nel documento la ragione del con-
trasto, che non e solo il peccato. Il peccato non ha fatto che determinare questo con-
trasto, ma il contrasto stesso dipende dalla natura, dal fatto che Dio é “spirito” e noi
siamo “carne”. In S. Paolo il contrasto si presenta in termini di vita e morte: «Se voi
vivete secondo la carne morirete; se, con l'aiuto dello spirito, fate morire le opere
della carne, vivrete»'!.

7 At 1,4.6.8.

8 CfGv3,17; 12,47.
$CETL.8,153:157,
0 CHiGel,2.

' Rm 8,13.



Conclusione

Il documento si conclude con l'invito allo Spirito Santo “Veni Creator” che in cer-
to senso manifesta ['anelito della Chiesa e dell'umanita di rivivere la sua primavera,
illuminata dall'azione dello Spirito Santo: ora tale primavera non vera senza che
sbocci un cammino di conversione, di esperienza di Dio. La sordita allo Spirito pare
il maggiore male che affligge gli uomini del nostro tempo: forse non sul piano ope-
rativo o dell'azione ma sul piano del senso e del significato della prassi. La stagione
dello Spirito € un rinnovamento del cuore, non una tinteggiatura dell’esteriorita. Il
giubileo che ci accingiamo a celebrare ¢ un anno di grazia che esige certamente da
noi una metanoia per poter essere in grado di accogliere il Paraclito con i suoi doni:
sapienza, intelligenza consiglio, fortezza, scienza, pieta e timore di Dio.

E opportuno in questo fine secolo, segnato dal secolarismo sempre crescente, con
le sue conseguenze - la perdita del senso del peccato e quindi del senso di Dio, dal
degrado morale fino all'eutanasia e alle manipolazioni genetiche - riflettere sulla
realta dello Spirito Santo datore di vita. Il “credo nello Spirito Santo, che & Signore e
da la vita", e di portata universale ed investe tutta la vita interiore dell'individuo e I'a-
zione morale. Tutto nella Chiesa prende vita dallo Spirito. Egli da vita alla nostra ani-
ma con la grazia santificante, ma da vita prima di tutto alla nostra preghiera che, co-
me dice S. Paolo, senza lo Spirito e fiacca, debole, morta. Senza lo Spirito anche tut-
ta la liturgia sarebbe ritualismo, la predicazione sarebbe propaganda, i sacramenti
sarebbero azioni magiche.

Maranatha!, vieni Signore a rinnovare la faccia della terra!

P. Gregorio Cibwuabwua, 0aD




Costituzions e CGarisma

LA REGOLA
DI S. AGOSTINO

Codice fondamentale della vita agostiniana

Gabriele Ferlisi, 0AD

1. Questioni preliminari

Il primo codice di vita, cui ogni forma di vita agostiniana deve riferirsi, € cer-
tamente, dopo il Vangelo, la Regola di S. Agostino. Sotto questo nome gli stu-
diosi riconoscono come autentica di S. Agostino, quella denominata “Regula ad
servos Dei”, o, secondo il P. Luc Verheijen, 0sA, "Praeceptum”. Non sono inve-
ce scritte da lui le altre Regole a lui attribuite: per esempio, la “Regularis infor-
matio” (Regola per le donne) e I'"Ordo monasterii”,

La data di composizione, come sostiene Luc Verheijen, 0sA, @ molto proba-
bilmente il 397, cioé circa un decennio dopo l'inizio di quell'esperienza di vita
religiosa, avviata da Agostino con i suoi amici a Tagaste nel 388. Praticamente
Agostino avrebbe scritto la Regola nello stesso periodo in cui scrisse le Confes-
sioni. Altri autori propendono per date diverse, che vanno dal 391 al 425.

I primi destinatari della Regola furono i religiosi, e non le religiose; quindi la
redazione originale non ¢ al femminile ma al maschile, come risulta dall’anti-
chissimo codice di Corbie del secolo VII.

La divisione della Regola in capitoli e in numeri, come anche l'attuale esordio,
il n. 1, che recita: «Fratelli carissimi, si ami innanzitutto Dio e quindi il prossi-
mo...», non sono originali di S. Agostino. Questo esordio, per i suoi ricchi con-
tenuti agostiniani, e stato preso dagli studiosi dall’ "Ordo monasterii”, e inserito
all'inizio della Regola di Agostino.

[ commenti classici della Regola sono quelli di Ugo di S. Vittore e del Beato
Alfonso de Orozco, che nel passato meritarono di essere inseriti successiva-
mente, prirma uno e poi ['altro, insieme alla Regola, nel volume delle Costitu-
zioni, come sua parte introduttiva. Oggi sono molto apprezzati i commenti di
Agostino Trape, di Tarcisio Van Bavel e di Luc Verheijen. Particolare attenzione
merita, all'interno del nostro Ordine, il commento spirituale di P. Prospero
Staurenghi: Discorsi claustrali.

2. 1l suo posto fra le altre Regole

Dal “Codex Regularium " di Benedetto di Aniano (+ 821) risulta che dal IV al-
I'VIII secolo furono scritte 36 Regole, di cui le pitt importanti sono: quelle di: S.



Pacomio, S. Basilio (Grande Asceticon e piccolo Asceticon), S. Agostino, Eugipio
(Castello-Napoli, + 533), S. Cesario (Regula ad virgines), Regula Magistri, S. Be-
nedetto, S. Leandro, S. Isidoro, S. Fruttuoso, Regulae mixtae o Codices Regu-
larum!.

Da questa raccolta risulta che la Regola di S. Agostino fu la prima in Occidente
e il suo influsso sulle altre, compresa quella di S. Benedetto, fu molto forte. In-
fatti molti monasteri I'adottarono come loro Regola di vita. Ma dopo la decisio-
ne del Concilio regionale di Aquisgrana nell'831, che impose a tutti i monasteri
dell'impero, eccettuati i Canonici Regolari, la Regola di S. Benedetto, quella di S.
Agostino fu messa da parte per circa due secoli. Ritornd nuovamente nel suo
ruolo di norma di vita consacrata, dopo il mille.

3. Struttura della Regola

La Regola di S. Agostino appare come un insieme di precetti ascetici finaliz-
zati: 1° a rendere ['uomo pit libero nella sua interiorita e percid pitt idoneo alla
contemplazione di Dio, Bellezza spirituale; 2° ad offrire un progetto concreto di
vita cristiana in cui si incarna meglio l'ideale di Chiesa. Tutti i precetti st muo-
vono attorno ad un tema centrale: quello evangelico della forma di vita della pri-
ma comunita di Gerusalemme, dove i primi cristiani, escludendo ogni forma di
possesso privato e mettendo tutto in comune, sia i beni materiali che quelli spi-
rituali, vivevano cosi affiatati da formare un cuore solo e un'anima sola, in vi-
brante tensione verso Dio. La Regola quindi ha questa struttura:

a) Una prefazione (n. 2), da cui emerge la coscienza di legislatore che Agostino
aveva nello scrivere la Regola.

b) Una parte centrale (nn. 3-47) molto ampia, comprendente praticamente tut-
to il corpo dei precetti che devono regolare la vita pratica esteriore e interiore,
materiale e spirituale, personale e comunitaria dei religiosi, e cioe in concreto: la
comunione dei cuori, la vita comune, la rinuncia dei beni privati, I'umilta, la pre-
ghiera, la mensa, i digiuni e le mortificazioni, la cura dei malati, le relazioni con
['altro sesso, la correzione fraterna, i servizi comunitari della lavanderia e della
biblioteca, l'igiene del corpo, il condono delle offese, i rapporti tra autorita e ub-
bidienza.

c) Una parte conclusiva (n. 47), dove sono indicati i motivi ispiratori che devo-
no presiedere all'osservanza della Regola: I'amore, I'innamoramento della bel-
lezza spirituale, la fragranza del buon profumo di Cristo, la liberta sotto la gra-
zia?. A riguardo di questa parte conclusiva c'¢ da dire che essa non solo con-
clude la Regola, in quanto tutto I'insieme dei precetti ¢ finalizzato a formare ['uo-
mo spirituale, libero interiormente e innamorato di Dio; ma anche la precede, in
quanto e chiaro a tutti che nessuno impegna la propria esistenza senza valide

1 A. MARTINEZ CUESTA, OAR, Il modello agostiniano di vita consacrata nel panorama delle altre
Regole, in Presenza Agostiniana 4-5 (1995) 16-22.
2 Regola 48: «Il Signore vi conceda di osservare con amore queste norme, quali innamorati

della bellezza spirituale ed esalanti dalla vostra santa convivenza il buon profumo di Cristo,
non come servi sotto la legge, ma come,uomini liberi sotto la grazia».



motivazioni. Pietro si decise a tuffarsi per andare verso la spiaggia, solo dopo
I'indicazione di Giovanni che quell'uomo sulla riva era il Risorto: «E il Signore»?.
E Agostino dice: «Chi non ama, é privo di motivazioni per osservare i coman-
damenti»®. E inoltre I'accompagna, perché solo il costante riferimento ai principi
ispiratori evita il pericolo di smarrirsi nei labirinti delle leggi, quando esse sono
viste come fine a se stesse e non come mezzo: cid che il Signore stesso ha for-

temente condannato®.

d) Una postilla finale (n. 48), dove sono prescritte una lettura settimanale della
Regola, e ['impegno di confrontarsi con essa come davanti ad uno specchio, per
verificare la fedelta non solo dell'osservanza disciplinare dei precetti, ma anche
delle ragioni che la animano.

4. La novita della Regola e i suoi contenuti

Qualche studioso ha detto, e con ragione, che la Regola di S. Agostino ¢ la
sintesi del suo pensiero e della sua spiritualita. In essa vi & tutto Agostino: I'uo-
mo, il monaco, il convertito, il santo, il teologo, il pastore, con la ricchezza del
suo pensiero, ['ardore del suo cuore e ['equilibrio della sua ascesi. Soltanto in
apparenza la Regola € un semplice codice disciplinare. Essa € piuttosto una re-
gola di vita che, nella filigrana di ogni suo precetto, contiene elementi sia disci-
plinari che spirituali, propone norme di comportamento e indica traguardi, sug-
gerisce stili di vita e presenta progetti. In sintesi, la Regola & un trattato di teo-
logia di vita consacrata e un compendio della stessa antropologia teologica di
Agostino. Al suo centro infatti ci sono ['uomo, Dio e la comunita in un intreccio
meraviglioso di rapporti di equilibrio.

a) C'e 'vomo: sia quello “storico”, con la grandezza della sua dignita e la de-
bolezza del suo peccato, il valore della sua interiorita e il pericolo della sua alie-
nazione, la vibrazione del suo cuore aperto all'infinito e la ristrettezza dei suoi li-
miti, il bisogno di socialita e la conflittualita dei suoi rapporti con gli altri; e sia
quello "ideale e insieme concreto”, che deve gradualmente formarsi: ['uomo,
che Agostino chiama “servo di Dio” o “uomo spirituale”.

“Servo di Dio" e colui che, riconoscendosi “salvato” dalla grazia redentrice di
Cristo, desidera farsi “schiavo” della sua signoria di amore e “servitore” del
sSuo regno.

“Uomo spirituale” ¢ colui che, avendo lasciato il latte dei bambini, si nutre del
cibo solido della fede e la comunica agli altri. In altre parole, uomini e donne
spirituali sono coloro che operano «con amore... quali innamorati della bellezza
spirituale ed esalanti... il buon profumo di Cristo, non come servi sotto la legge,

ma come uomini liberi sotto la grazia»®.

3Gv21,7.

4 Comm. Vg. Gv. 82,3.
SMt 12,1-8; 15,1-20; 23.

6 Regola 48; cf Disc. 212,2.

10



b) C'é Ia comunita, nella quale ['uomo é inserito e opera nello sforzo di intessere
relazioni interpersonali cosi umane e spirituali e cosi eque e fraterne di comu-
nione da renderla un modello di convivenza serena, su misura del vero uma-
nesimo cristiano, un modello di Chiesa.

c) C'e Dio, unica vera fonte di vita e unico traguardo appagante dell'uomo, sia
come singolo che come comunita. Egli & il Signore, il principio e il fine di tutto,
colui cui appartiene il primato e la signoria piena su tutti e su tutto. Per questo
Agostino aggiunge al testo degli Atti degli apostoli, che cita nella Regola, l'e-
spressione: «protesi verso Dio». Per lui infatti la vita di concordia e di fraternita
non pud esaurirsi nell’ambito ristretto della dimensione orizzontale,-ma si
proietta in quella verticale dell'infinito di Dio. Quaggit si e solo pellegrini, vian-
danti, uomini in cammino con tanta nostalgia di Dio; uomini concreti con i pie-
di per terra, seriamente impegnati nel promuovere la comunione fraterna, ma
col cuore rivolto in alto. Non e quaggitli la nostra dimora stabile ma lasst, nella
pace del sabato senza tramonto, nella visione di Dio, dove il cuore umano vedra
definitivamente appagata la propria inquietudine, e dove noi, tutti insieme,
quando vi saremo giunti, «riposeremo e vedremo, vedremo e ameremo, ame-
remo e loderemo»’, senza pit1 il timore che quella casa precipiti, essendo essa
'eternita stessa di Dio®.

Ecco a grandi linee la Regola di S. Agostino, capolavoro degnissimo del suo
genio. Essa € tanto breve quanto ricca di contenuti: € un vero estratto di sa-
pienza evangelica e una guida sicura nel cammino verso la santita. Percid &
sempre attuale, nonostante i suoi sedici secoli di storia.

Soffermiamoci adesso, a modo di esempio, su alcuni contenuti.

A) I consigli evangelici

Nella Regola Agostino non tratta in modo diretto e formale dei consigli evan-
gelici. Solo si limita a dare dei precetti sull'uso dei beni, sulla castita del cuore e
del corpo, sull'umilta e sul rapporto tra superiori e sudditi, in vista di una mi-
gliore attuazione del santo proposito della vita fraterna in comunita. Ma da essi
é facile ricavare, anche se in abbozzo, gli elementi portanti della sua teologia sui
voti religiosi.

- La poverta - 1l primo precetto di Agostino per vivere ['tdeale di comunione ri-
guarda, come ha fatto Gesit nel Vangelo, é la poverta. Fu appunto essa il tema
della prima beatitudine: «Beati i poveri in spirito, perché di essi e il regno dei cie-
Ii»°: E fu essa la raccomandazione agli apostoli in partenza per la loro prima
missione: «Non prendete nulla per il viaggio, né bastone, né bisaccia, né pane,
né denaro, né due tuniche per ciascuno»'9. Dello stesso tenore & il precetto di

7 Citta di Dio 22,30,5.
8 Confess. 4,16,31.
ML 5,3,

191¢9,3.

11



Agostino: «E non dite di nulla: é mio, ma tutto sia fra voi in comune»'!. Si noti-
no bene i due aspetti del precetto.

1° «E non dite di nulla: é mio». C'e in questa espressione tutto il contenuto del vo-
to di poverta. Essa dice in sintesi cid che in maniera pitt ampia dice il Codice di
Diritto Canonico: «II consiglio evangelico della poverta, ad imitazione di Cristo
che essendo ricco si é fatto povero per noi, oltre ad una vita povera di fatto e di
spirito da condursi in operosa sobrieta che non indulga alle ricchezze terrene,
comporta la limitazione e la dipendenza nell'usare e nel disporre dei beni, se-
condo il diritto proprio dei singoli istituti»'?. Agostino & fermamente convinto del
valore della poverta evangelica, e cioé, che solo chi ha il cuore libero dall’attac-
camento alle ricchezze, chi non ripone la sua sicurezza nei beni esterni e si
espropria radicalmente di essi, chi & veramente “povero in spirito”, e in grado di
vivere la vita fraterna in comunita. Per questo, al primo precetto sulla vita di co-
munione fa seguire subito come secondo quello sulla poverta: «E non dite di nul-
la: é mio, ma tutto sia fra voi in comune». E pitt avanti negli anni, quasi sul finire
della sua vita, si dimostrera severo nell'esigere dai suoi religiosi una testimo-
nianza autentica di poverta: «Dal momento che siamo in comunita a nessuno e
lecito possedere in proprio. “Forse - insinua qualcuno - c'é chi invece possiede”.
Lecito non é. Chi possiede fa un illecito»'3. Egli voleva molto semplicemente che
i religiosi fossero «i poveri di Dio»'4. Quanta sintonia fra Vangelo e Regolal

2° «Ma tutto sia fra voi in comune». Questa seconda espressione completa la pri-
ma e ne precisa il significato peculiare agostiniano. Per il Santo la poverta non e
solo e non e tanto privazione, quanto piuttosto condivisione dei beni, sia ma-
teriali che spirituali. Espropriarsi dei beni, e non metterli in comune, non & vi-
vere la poverta nel senso agostiniano: «Voglio anche che voi conosciate il patto
che ho stabilito con i miei fratelli che vivono insieme con me: che chiunque pos-
siede qualcosa o lo venda e ne distribuisca il ricavato ai poveri, o lo regali o lo
metta in comunita; lo tenga la Chiesa attraverso la quale Dio ci da sostenta-
mento... Chi vuol rimanere qui con me ha Dio. Rimanga dunque qui con me chi
é disposto a farsi mantenere da Dio attraverso la Chiesa, a non possedere nulla
di proprio; il proprio lo avra dato ai poveri o messo in comune. Chi non accetta
qgueste condizioni, abbia la sua liberta, ma veda un po’ se é anche in grado di
avere ['eterna felicita»'®.

- L'umilta - 1 veri poveri in spirito sono gli umili. Percid Agostino, subito dopo il
precetto sulla poverta, richiama ['umilta e ammonisce tutti i religiosi ad essere
umili. A quelli che provengono da uno stato sociale di poverta, dice: «Né si
monti la testa per il fatto di essere associato a chi, nel mondo nemmeno osava
avvicinare, ma tenga il cuore in alto e non ricerchi le vanita della terra»'®. E a

' Regola 4.
12 Can. 600.

13 Disc. 355,2. E incredibile la severita con cui Agostino tratta dello scandalo sulla poverta del
prete Gennaro.

14 Disc. 356,8-9.
15 Disc. 355,6.
16 Regola 7.

12



quelli che provengono dall'agiatezza dice: «Quelli che credevano di valere qual-
cosa nel mondo, non disdegnino i loro fratelli che sono pervenuti a quella san-
ta convivenza da uno stato di poverta». In questi precetti c'e ['appello accorato di
Agostino a far propria I'umilta, virttt centrale del cristianesimo e fondamento di
tutte le virttt e della vita di comunione. Essa é 'atto fondamentale di verita che
I'uomo deve compiere per essere “vero” con se stesso, con Dio e con gli altri, in
una trama ordinata di rapporti interpersonali di equita e di amore!”. L'umilta &
uno stile, un modo di essere nella verita e nella carita.

- La castita - «Nel modo di procedere o di stare, in ogni vostro atteggiamento
non vi sia nulla che offenda lo sguardo altrui, ma tutto sia consono al vostro sta-
to di consacrazione... Certo, quando uscite, non vi e proibito veder donne, ma
sarebbe grave desiderarle o voler essere da loro desiderati, perché non soltan-
to con il tatto e l'affetto, ma anche con lo sguardo la concupiscenza di una
donna ci provoca ed é a sua volta provocata. E percio non dite di avere il cuore
pudico se avete I'occhio impudico, perché 'occhio impudico é rivelatore di un
cuore impudico. Quando poi due cuori si rivelano impuri col mutuo sguardo,
anche senza scambiarsi una parola, e si compiacciono con reciproco ardore del
desiderio carnale, la castita fugde ugualmente dai costumi anche se i corpi ri-
mangono intatti dall'immonda violazione»'8. Ecco una presentazione serena,
precisa, obiettiva della castita, intesa come valore integrale della persona: valore
innanzitutto del cuore prima che del corpo; bene interiore prima che esteriore;
bene che si riferisce all'occhio pudico prima che al tatto, al contegno di tutta la
persona prima che a gesti particolari, perché tutto il portamento - sempre e co-
munque, anche nelle relazioni con le persone dell’altro sesso - sia consono allo
stato di consacrazione. La sesta beatitudine & proprio questa pienezza di pu-
rezza: «Beati i puri di cuore, perché vedranno Dio»'°,

- L'ubbidienza - «Si obbedisca al superiore come ad un padre, col dovuto ono-
re per non offendere Dio nella persona di lui... Percio, obbedendo maggior-
mente, mostrerete pieta non solo di voi stessi ma anche di lui, che si trova in un
pericolo tanto piit grave quanto pii alta é la sua responsabilita»?°. Agostino dira
nella Citta di Dio che 'ubbidienza & la «madre e custode della virti»*!; percid
raccomanda vivamente ai religiosi di praticarla, sull'esempio di Gest, che si ¢
fatto obbediente fino alla morte di croce??, e ha dichiarato che fare la volonta del
Padre & il suo cibo??. L'ubbidienza & un atto di sottomissione che non umilia la
persona ma la esalta, a condizione pero che essa, secondo il significato agosti-
niano, sia intesa come atto di fede, che vede nel superiore un luogotenente di
Dio; e come atto di carita, che condivide la fatica di chi ¢ chiamato ad esercita-

17 Regola 7-8.

18 Regola 21-22.

19 Mt 5,8.

20 Regola 44.47.

21 Citta di Dio 14,12.
22 Fil 2,8.

23 Gv 4,34,

13



re ['autorita con cuore di padre, consapevole che deve rendere conto a Dio dei
propri confratelli. Per Agostino ['ubbidienza & condivisione di autorita, cosi come
l'autorita e condivisione di ubbidienza.

B) Vita di preghiera e atti cultuali

La preghiera ¢ il pendolo che scandisce la giornata dei monaci, & ['occupa-
zione principale dei religiosi. Percid Agostino con tanta saggezza prescrive:
«Attendete con alacrita alle preghiere nelle ore e nei tempi stabiliti»**. Sembra di
sentire la voce del salmista che esortava a lodare il Signore sette volte al giorno,
e a fare della propria vita un inno ininterrotto di lode e di amore al Dio tre volte
santo. Questi momenti riservati alle preghiere, durante i quali ci si distacca
dalle attivita materiali o di studio, hanno un valore grandissimo, perché espri-
mono ed insieme alimentano la preghiera-desiderio, cioé quel grido ininterrot-
to del cuore, che pilt propriamente si pud chiamare innamoramento di Dio. La
preghiera infatti non si identifica con le preghiere, ma le esige e le trascende. Es-
sa non ¢ solo il pendolo che scandisce lo scorrere del tempo, ma & anche ['os-
sigeno interiore della persona e della comunita, ¢ il grido del cuore, & desiderio
esistenziale, innamoramento, dialogo interiore ininterrotto con Dio, che crea
melodia con la voce esterna. Percid Agostino continua: «Quando pregate Dio
con salmi ed inni, meditate nel cuore cid che proferite con la voce»?5. Preghiere-
preghiera, preghiera personale-preghiera liturgica! Preghiera privata-preghiera
comunitaria, preghiera vocale-preghiera interiore! C'e tra loro un rapporto in-
teriore profondo di interdipendenza, che richiede sintesi ed equilibrio. Sono ne-
cessarie le preghiere, ma senza trascurare la preghiera-innamoramento, per non
essere semplice suono, vuoto rumore di parole. E viceversa é necessaria la pre-
ghiera- desiderio, la quale, quando c¢'¢, non ¢ inerte, ma trasforma ogni attimo
in vibrante grido di amore. Allora le ore della preghiera non si contano pit, per-
ché e la vita stessa che si fa preghiera, accoglienza gioiosa della propria dipen-
denza filiale di amore da Dio, inno di lode al Signore. «La somma opera del-
l'uomo é soltanto lodare Dio»?%, dira in seguito Agostino. La vocazione del con-
sacrato € di essere ['uomo della preghiera, ['uomo di Dio, cioé ['uomo che non si
limita a parlare di Lui ma parla con Lui, e riconosce e accetta incondizionata-
mente e con gioia il suo primato e la sua signoria.

In questo contesto della preghiera bisogna leggere anche il legame dell'ami-
cizia, che nel suo significato pitt profondo é preghiera, cosi come la preghiera &
amicizia. Dice Agostino: «Tutti dunque vivete unanimi e concordi e, in voi,
onorate reciprocamente Dio di cui siete fatti tempio»®’. 1 rapporti fraterni di-
vengono atti cultuali. L'amico non e solo colui per il quale o con il quale io pre-
go, ma nel quale io prego, perché & sacramento, immagine, tabernacolo della
presenza del Signore.

24 Regola 10.

25 Regola 12.

26 Esp. Sal. 44,9.
27 Regola 9.

14



C) Vita cenobitica e rapporti di comunione fraterna

Ai tempi di Agostino l'ideale di perfezione proposto ai monaci era la vita
anacoretica, cioe la vita nella solitudine. La vita in comune che si raccomanda-
va loro di praticare, era solo un mezzo, certamente tra i pitt efficaci, per rag-
giungere quel pieno dominio di sé, che rende capaci di vivere da soli®®.

Agostino ribaltd questa impostazione, perché egli aveva parametri di misura
profondamente diversi. Innanzitutto il suo carattere molto socievole; poi la sua
profonda convinzione che la vita € comunione; e, non ultimo, la sua ferma
certezza che ['unico vero modello storico di riferimento ¢ sempre quello eccle-
siale della prima comunita di Gerusalemme. In essa, racconta S. Luca, i primi
cristiani vivevano non nella solitudine ma insieme, e ponevano tutto in comune,
non ritenendo nulla come proprio. La condivisione dei beni, sia materiali che
spirituali, era tale da avere, precisa S. Luca, un cuor solo e un'anima sola.: «La
moltitudine di coloro che eran venuti alla fede aveva un cuore solo e un'anima
sola e nessuno diceva sua proprieta quello che gli apparteneva, ma ogni cosa
era fra loro comune»?®. Fu per questo che Agostino, proprio in apertura della
Regola, propose come primo precetto e ideale di perfezione, la vita di comu-
nione e di comunita: «Questi sono i precetti che prescriviamo a voi di osservare
in monastero: primo, che viviate unanimi nella casa e abbiate unita di mente e
di cuore, protesi verso Dio. Questa e la ragion d'essere del vostro stare insie-
me»3°. E pitt avanti nel n. 31 diede come metro di misura del progresso nel pro-
prio cammino spirituale, la cura delle cose comuni: «Allo stesso modo nessuno
mai lavori per se stesso ma tutti i vostri lavori tendano al bene comune e con
magdior impegno e pit fervida alacrita che se ciascuno li facesse per sé... Per
cui vi accorgerete di aver tanto pit progredito nella perfezione quanto pit avre-
te curato il bene comune anteponendolo al vostro. E cosi su tutte le cose di cui
si serve la passeggera necessita, si elevera I'unica che permane: la carita»’!. Nel-
I'Esposizione sul salmo 132 Agostino offrira una nuova etimologia della parola
“monaco”. “Monaco” non é semplicemente colui che vive materialmente da so-
lo, ma colui che, in piena unanimitd e concordia, riesce ad avere un tale affia-
tamento con gli altri, da formare con essi quasi un solo essere, un solo cuore e
una sola anima: «In realtd "monos” significa “uno” sebbene non uno in qualsiasi
caso. “Uno” infatti si pud dire anche di chi é immerso tra la folla, “uno” si puo
dire che & “monos”, cioé solo. "Monos " infatti significa uno solo. Eccovi ora del-
la gente che vive nell'unita al segno da costituire un solo uomo, gente che ve-
ramente ha - come sta scritto - “un’anima sola e un sol cuore”. Molti ne sono i
corpi ma non molte le anime; molti i corpi ma non molti i cuori. Di costoro giu-
stamente si afferma che sono “monos”, cioé uno solo»*?.

Qui c'e tutto 'umanesimo cristiano e il vero modello ecclesiale di vita. | mo-
nasteri sono luoghi dove si sperimenta la vera democrazia e la pit perfetta

28 K MARTINEZ CUESTA, OAR, a.c., in Presenza Agostiniana 4-5 (1995) 22.
2914 4, 32; cf2,42-48.

30 Regola 3.

31 Regola 31.

32 Esp. Sal. 132,6.

15



uguaglianza fra le classi sociali. Ricchi e poveri, uomini provenienti dalla vita
agiata o dalla vita povera, eruditi o illetterati, in monastero sono semplicemen-
te fratelli e amici. Percio le loro relazioni devono riflettere questa realta di co-
munione con atteggiamenti e gesti non solo di cordialita e di buona educazione,
ma di carita. Per quei tempi nei quali erano molto marcate le differenze di clas-
se fra nobili e plebei, ma anche per i nostri tempi, le indicazioni della Regola di
Agostino conservano tutta la loro freschezza e attualita.

D) Vita di lavoro e di apostolato

Agostino esalto il lavoro intellettuale e manuale, perché sia ['uno che ['altro ri-
guardano realta che, viste nella prospettiva della metafisica cristiana della crea-
zione, sono un bene, e nella prospettiva teologica dell'Incarnazione e della Re-
denzione, hanno valore di eternita, in quanto destinate ad essere ricapitolate in
Cristo. Dice ripetutamente ['autore della Genesi: «E Dio vide che era cosa buo-
na»33. Tutto cid che esiste - tanto spirituale quanto materiale - & ontologica-
mente bene e non male, come invece sostenevano i manichei. Il male non & so-
stanza, ma privazione di bene. Per questo Agostino scrisse un libro dal signifi-
cativo titolo: “De opere monachorum”. Egli sapeva bene che i monaci non pos-
sono stare sempre in coro a salmodiare, ma devono anche impegnarsi nelle oc-
cupazicni concrete del vivere quotidiano; devono pregare e lavorare per gua-
dagnarsi il pane da mangiare, cioé devono trasformare la loro vita in una pe-
renne lode a Dio®?, senza disattendere il dovere della costruzione della citta ter-
rena mediante o studio, il l[avoro manuale, ['apostolato. Sta qui il senso delle
prescrizioni della Regola, di chiedere giorno per giorno ai responsabili della
biblioteca i libri da leggere e da studiare®®, e di provvedere da sé o per mezzo di
altri anche ai lavori manuali, come per esempio il bucato: «I vostri indumenti
siano lavati secondo le disposizioni del superiore da voi o dai lavandai... I libri si
chiedano giorno per giorno alle ore stabilite»3°.

E) Ascesi moderata

Un altro punto di novita della Regola agostiniana fu I'equilibrio nell'ascesi®’.
Agostino sapeva bene che essa e necessaria, perché Gest stesso ha vivamente
raccomandato la penitenza e la vigilanza®®; ed & I'esperienza stessa a suggerir-
ne ['utilita pedagogica per la realizzazione di un serio programma di vita spiri-
tuale. Il Santo percido prescrive ['ascesi e ne sollecita ['osservanza, ma sempre
come mezzo, mai come fine. L'ascesi - e non l'ascetismo, che trasforma il mez-

32 Gen 1,25; ef 1,31.
34 Esp. Sal. 44,9.
35 Regola 39.

36 Regola 33.

37 vittorino GROSSI, 0SA, L ascetica del corpo e antropologia nella Regola, in “Gli Agostiniani,
radici storia propspettive”, Ed. Augustinus, Palermo 1993, pp. 39-52.

38 Mt 24,43; 25,13; 26,41; Mc 13,23.35.37; Lc 12,35ss; At 20,30; Ef 6,14ss; Col 4,2; 1 Ts
5,6; 1 Pt 4,7; 5,8; Ap 3,3; 16,15.

16



zo in fine - & necessaria per ottenere il dominio di sé e fuggire le occasioni del
peccato. Pertanto i monaci devono evitare l'errore di ritenersi tanto piti perfetti
quanto pitt imperversano nelle mortificazioni. Il pitt perfetto non é chi pratica pit
mortificazione, ma chi vive meglio la carita della comunione fraterna. «Domate
- egli dice - la vostra carne con digiuni ed astinenza dal cibo e dalle bevande».
Ma aggiunge: «per quanto la salute lo permette. Ma se qualcuno non pu¢ di-
giunare, non prenda cibi fuori dell'ora del pasto se non quando é malato»*°,
Condanna come contrarie allo spirito della mortificazione e alla serenita della vi-
ta fraterna le preferenze nel trattamento del cibo, del vestito o di altre cose di
uso comune; ma subito, con grande senso di equilibrio, precisa che a volte la
carita puo esigerle, non certo per fare delle particolarita, ma per adattarsi, come
madre, alla debolezza di chi, venendo da abitudini diverse, non ¢ ancora in gra-
do di adeguarsi pienamente al nuovo stile di austerita: «Se alcuni vengono trat-
tati con qualche riguardo nel vitto perché pit delicati per il precedente tenore di
vita, cid non deve recare fastidio né sembrare ingiusto a quegli altri che un dif-
ferente tenore ha reso pia forti. Né - aggiunge con grande saggezza - devono
crederli pit fortunati perché mangiano quel che non mangiano essi; debbono
anzi rallegrarsi con se stessi per essere capaci di maggiore frugalita»*©. L'equili-
brio della sua ascesi risalta ancora di pit quando Agostino interiorizza il valore
della castita e da le sue indicazioni pratiche per custodirla. O quando parla
della misericordia che induce ad aprire il proprio cuore all’altro per perdonarlo e
farsi perdonare: «Liti non abbiatene mai, o troncatele al pitt presto... Chiunque
avra offeso un altro con insolenze o maldicenze o anche rinfacciando una colpa,
si ricordi di riparare al piti presto il suo atto. E a sua volta ['offeso perdoni anche
lui senza dispute. In caso di offesa reciproca, anche il perdono dovra essere re-
ciproco»*!. O quando parla dell'equilibrio nel rapporto tra superiori e sudditi??.

5. Regola di vita sempre valida nei secoli

E davvero meraviglioso il progetto di vita della Regola agostiniana! Essa mira
certamente all’efficienza, ma non all'efficientismo; coltiva I'interiorita, ma non
l'intimismo; impegna nell'immanente, ma che sia aperto al trascendente; strin-
ge rapporti umani, ma che siano atti cultuali; obbliga al lavoro, ma che sia anche
preghiera; aspira alla contemplazione, che non sia edonismo intellettuale; spin-
ge ad amare, ma nel dono reciproco del perdono; impone di usare della propria
testa, ma che sia rischiarata dalla fede.

Questa Regola ¢ il perenne faro luminoso della vita agostiniana nel suo lungo
cammino storico e l'ispiratrice costante delle diverse redazioni di Costituzioni
che via via sono state proposte, come codice di vita, ai religiosi delle diverse Fa-
miglie agostiniane.

P. Gabriele Ferlisi, 0AD

39 Regola 14.
40 Regola 16.
41 Regola 41-42.
42 Regola 44-47.

17



Lo Spirito Santo,
carita del Padre e
del Figlio

Duplice effusione
dello Spirito San-
to

18

Antolo yz'a A _70.5‘/1'121&12 a

LO SPIRITO SANTO (2)

Eugenio Cavallari, 04D

Nominando il Padre e il Figlio, bisogna includervi cio che é la ca-
rita vicendevole del Padre e del Figlio: lo Spirito Santo. Forse,
esaminando piu a fondo le Scritture, troveremo che lo Spirito
Santo e carita. E non vogliate considerare la carita una cosa da
poco. Come potrebbe essere cosi, se una cosa che non ¢ di poco
prezzo, noi la diciamo cara? E se cid che non € di poco prezzo &
caro, cosa puo esserci di pilt caro della stessa carita? Ecco I'elogio
che ne fa 'apostolo: Vi addito una via ancora pitr eccellente (1Cor
12,31). Se anche parlo le lingue degli uomini e degli angeli, ma
non ho la carita, sono un bronzo sonante, o un cembalo squil-
lante. E se anche conosco tutti i misteri e tutta la scienza ed ho il
dono della profezia e possiedo la pienezza della fede, cosi da tra-
sportare le montagne, ma non ho la carita, sono nulla. E se anche
distribuisco tutte le mie sostanze ai poveri, e se anche do il mio
corpo per essere bruciato, ma non ho la carita, non mi giova nul-
la (1Cor 13,1-3). Gran cosa e dunque la carita: se manca, ¢ inutile
tutto il resto; se c’e, tutto diventa utile. Tuttavia, pur lodando la ca-
rita con tanta effusione, I'apostolo Paolo ha detto di essa meno di
quanto con tanta brevita abbia detto ['apostolo Giovanni quando
non esita a dire: Dio é carita (1Gv 4,16). Sta anche scritto: La ca-
rita di Dio e stata riversata nei nostri cuori per mezzo dello Spiri-
to Santo che ci e stato donato (Rm 5,5). Come si pud quindi no-
minare il Padre e il Figlio, prescindendo dalla carita del Padre e
del Figlio? E quando si comincia ad avere questa carita, si ha lo
Spirito Santo; mancando questa, si e privi dello Spirito Santo. Co-
me il tuo corpo privo del tuo spirito, che & la tua anima, ¢ morto,
cosi la tua anima senza lo Spirito Santo, cioé senza carita, ¢ da
considerare morta (Comm. Vg. Gv. 9,8).

lIo penso che lo Spirito Santo sia stato dato due volte per ricor-
darci i due comandamenti della carita. Due infatti sono i coman-
damenti ma una sola é la carita: Amerai il Signore tuo Dio con



Il portinaio della
verita

La consolazione
dello Spirito San-
to

tutto il tuo cuore e con tutta la tua anima; e: Amerai il prossimo
tuo come te stesso. Da questi due precetti dipende tutta la Legge
e i Profeti (Mt 22,37-40). Un'unica carita ma due comandamenti;
un unico Spirito ma donato due volte. Infatti non é stato dato uno
Spirito nella prima volta e uno Spirito diverso nella seconda; co-
me la carita che ama il prossimo non é diversa da quella che ama
Dio. Non c'e una seconda carita. Con la stessa carita con la qua-
le amiamo il prossimo amiamo anche Dio. Ma poiché una cosa ¢
Dio e una cosa e il prossimo, vengono amati si con un'unica ca-
rita, perd non sono la stessa cosa quelli che vengono amati. Poi-
ché e pitt importante, é stato raccomandato anzitutto I'amore di
Dio e poi 'amore del prossimo, tuttavia si comincia dal secondo
per arrivare al primo: Se infatti non ami il fratello che vedi, come
potrai amare Dio che non vedi? (1Gv 4,20). Percio, forse, per
educarci all'amore del prossimo, Cristo quand'era ancora visibile
sulla terra e prossimo ai prossimi, diede lo Spirito Santo, alitando
su di essi; e soprattutto da quella carita che € in cielo, invio lo Spi-
rito Santo dal cielo. Ricevi sulla terra lo Spirito Santo e ami il
fratello; ricevilo dal cielo e ami Dio. Perd anche quanto hai rice-
vuto sulla terra viene dal cielo. Cristo diede lo Spirito Santo quan-
do ancora era sulla terra, ma viene dal cielo cid che ha dato. Lo
diede colui che e disceso dal cielo. Qui sulla terra trovo le perso-
ne a cui darlo, ma di lassti lo prese per darlo (Disc. 265,8,9).

Possiamo benissimo ammettere, fratelli, che, secondo certe im-
magini, il Cristo € insieme porta e portinaio. A che serve la porta?
Per entrare. Chi ¢ il portinaio? Colui che apre. E chi apre se stes-
s0, se non colui che rivela se stesso? Ecco, il Signore aveva par-
lato della porta e noi non avevamo capito; quando non capiamo,
la porta era chiusa. Chi ce ['ha aperta, quegli ¢ il portinaio. Non
c'e alcuna necessita di cercare altro, ma forse c’'é il desiderio di
farlo. Se tu hai questo desiderio, non andare fuori strada, non al-
lontanarti dalla Trinita. Se cerchi altrove la figura del portinaio, ti
venga in soccorso lo Spirito Santo: non disdegnera lo Spirito
Santo di fare il portinaio, dal momento che il Figlio si ¢ degnato di
essere la porta. Vediamo se per caso il portinaio non sia lo Spiri-
to Santo; il Signore stesso dice dello Spirito Santo ai suoi disce-
poli: Egli vi insegnera tutta la verita (Gv 16,13). Chi ¢ la porta?
Cristo. Chi é Cristo? La verita. Chi e che apre la porta se non colui
che insegna tutta la verita? (Comm. Vg. Gv. 46,4).

Perché vi ho detto queste cose, la tristezza vi ha riempito il cuore
(Gv 16,6). Gesl notava l'effetto che le sue parole producevano
nei loro cuori: privi ancora della consolazione spirituale, che me-
diante I'inabitazione dello Spirito Santo avrebbero sperimentato,
temevano di perdere ci6 che in Cristo vedevano esteriormente. E
siccome non potevano dubitare che Cristo dicesse la verita, non

19



Il Vangelo, voce
dello Spirito

Lo Spirito Santo,
autore dei detti e
fatti della Scrittura

20

rimanendo loro alcun dubbio che lo avrebbero perduto, erano
contristati nella loro umana sensibilita al pensiero di rimanere pri-
vi della sua presenza fisica. Ma il Signore sapeva che cosa era
meglio per loro; sapeva che sarebbe stata meglio per loro la vi-
sione interiore con cui li avrebbe consolati lo Spirito Santo, il
quale non avrebbe offerto ai loro occhi un corpo visibile, ma
avrebbe realizzato la sua presenza nel cuore dei fedeli. Ed ecco il
suo annuncio: Tuttavia, io vi dico la verita: & bene per voi che io
me ne vada, perché se non vado non verra a voi il Paraclito; ma
se vado, ve lo manderd (Gv 16,7). E come se avesse detto: E be-
ne per voi che questa forma di servo si allontani da voi; e vero, io
abito in mezzo a voi come Verbo fatto carne, ma non voglio che
continuiate a rimanere attaccati a me in modo sensibile; non vo-
glio che, soddisfatti di questo latte, desideriate restare sempre
bambini. E bene per voi che io me ne vada, perché se non vado
non verra a voi il Paraclito. Se non vi sottraggo i delicati alimenti
con cui vi ho allevati, non sentirete il desiderio di un cibo pit so-
lido; se con mentalita carnale restate attaccati alla carne, non sa-
rete mai in grado di accogliere lo Spirito. Allora, che significano le
parole: Se non vado, non verra a voi lo Spirito Santo finché pre-
tenderete di conoscere Cristo secondo la carne? Ecco perché co-
lui che aveva gia ricevuto lo Spirito Santo, diceva: E anche se ab-
biamo conosciuto Cristo secondo la carne, ora non lo conoscia-
mo pitt cosi (2 Cor 5,16). Egli non conosceva pitt secondo la
carne la carne di Cristo, in quanto conosceva secondo lo Spirito il
Verbo fatto carne (Comm. Vg. Gv. 94,4).

Lo Spirito soffia dove vuole; tu senti la sua voce ma non sai da
qual parte venga e dove vada. Nessuno vede lo Spirito: come
possiamo allora sentirne la voce? Viene cantato un salmo, ¢ la
voce dello Spirito; viene annunciato il Vangelo, ¢ la voce dello
Spirito; si proclama la parola di Dio, e la voce dello Spirito. Tu
senti la sua voce, ma non sai da qual parte venga e dove vada. E
altrettanto sara di te se nascerai dallo Spirito: chi ancora non ¢ na-
to dallo Spirito, non sapra donde tu venga né dove tu vada. Il Si-
gnore infatti aggiunge: Cosi é di ognuno che é nato dallo Spirito
(Gv 3,6-8) (Comm. Vg. Gv. 12,5).

Il popolo d'Israele, liberato dall'iniqua oppressione egiziana, pas-
sO a piedi asciutti tra le onde del mare divise a meta (cf Es
14,22). E quando stavano per entrare nella terra promessa (Gs
3,15-17) attraverso il Giordano, questo fiume al tocco dei piedi
dei sacerdoti che portavano ['arca del Signore si arrestd bloc-
cando a monte il corso delle acque, mentre dalla parte inferiore,
defluendo verso il mare, le acque seguitarono a scorrere nor-
malmente. | sacerdoti poggiavano cosi il piede sull'asciutto e
questo finché il popolo al completo non ebbe guadagnato l'altra



I Salmi, gemito
dello Spirito Santo

sponda. Son cose note. Tuttavia per quanto riguarda il presente
salmo, al quale abbiamo risposto acclamando e cantando Alle-
luia, non dobbiamo pensare che lo Spirito Santo abbia inteso
solamente rammentarci quelle gesta del passato, senza che ve ne
scorgiamo altre simili da realizzarsi in futuro. Infatti tutte quelle
cose - dice |'apostolo - accadevano loro con valore di simbolo:
erano pero scritte a nostro ammaestramento, di quanti cioe vi-
viamo al compiersi dei tempi (1Cor 10,11). Orbene, nel salmo
abbiamo udito le parole: Uscendo Israele dall'Egitto, la casa di
Giacobbe da un popolo barbaro, la Giudea divenne cosa a lui sa-
cra, Israele divenne suo dominio. Il mare vide e fuggi; il Giordano
si volse indietro. Non crediate si tratti unicamente d'un racconto
di fatti avvenuti, & al contrario una predizione di quanto sarebbe
dovuto accadere. Difatti al momento stesso in cui tali miracoli ac-
cadevano agli occhi di quel popolo antico, si trattava, si, di even-
ti attuali ma essi non erano privi di significato per I'avvenire. In vi-
sta di cio il profeta, autore del salmo, si premura di mostrarci che
quanto egli afferma a parole s’identifica con quanto storicamente
s'era compiuto nei fatti, in quanto eventi e parole risalivano ad
un'unica ed identica origine, lo Spirito Santo. Per l'intervento del-
lo Spirito, infatti, quel che era destinato a manifestarsi completa-
mente alla fine dei secoli fu in antecedenza annunziato con figu-
re risultanti di fatti e di parole (Esp. Sal. 113,d.1,1).

Il Signore nostro Dio volendo parlarci e consolarci - certo perché ci
vede mangiare il pane con il sudore del nostro volto - secondo il
suo giusto giudizio si degna di parlarci per mezzo di noi stessi, per
mostrare che non solo & nostro Creatore, ma che abita [in mezzo
a noi)]. Se dicessimo che queste parole del salmo, che abbiamo
udito e in parte cantato, sono nostre, ci sarebbe da temere che
non diciamo il vero; sono infatti pitt parole dello Spirito di Dio che
nostre. E per contro, se dicessimo che non sono nostre, certa-
mente mentiremmo: non vi & gemito, infatti, se non di coloro che
soffrono. Ma tutta questa voce che qui risuona, piena di dolore e
di lacrime, pud essere anche di Colui che mai pud essere misero.
Infatti il Signore e misericordioso, noi siamo miseri; il misericor-
dioso si & degnato di parlare ai miseri e si degna anche di servirsi
per loro della voce [stessa] dei miseri. E vera dunque I'una e I'al-
tra cosa, che la voce e nostra e non e nostra; che ¢ la voce dello
Spirito di Dio, e che non lo . E la voce dello Spirito di Dio perché
noi non potremmo dire queste parole senza la sua ispirazione;
non lo e, d'altra parte, perché Egli non conosce né miseria né sof-
ferenza. Ora queste sono parole dei miseri e dei sofferenti: sono
quindi nostre, perché sono parole che esprimono la nostra mise-
ria; e del pari non sono nostre perché e per dono dello Spirito che
noi meritiamo anche di gemere (Esp. Sal. 26,11,1).

21



Come lo Spirito
Santo ci parla

Lo Spirito Santo
si dona nella
Chiesa

22

Grandi meraviglie, fratelli! In che maniera ci parla lo Spirito di Dio!
Come ci procura godimenti mentre si protrae ancora la presente
notte! Cos’e mai tutto questo, fratelli? Ditecelo per favore! Perché
mai queste cose sono tanto pitt dolci quanto pitt misteriose? Egli
ha dei metodi impensati per prepararci delle bevande che ci in-
ducano ad amarlo. Riveste di magnificenza i suoi stessi detti; e
guando noi, pur ripetendo cose a voi note, riuscivamo a trarre da
tali passi conosciuti degli insegnamenti che potevano apparire
oscuri, vi & sembrato d'acquisire cognizioni totalmente nuove.
Non e vero infatti, o fratelli, che voi sapevate benissimo che nel-
la Chiesa ci son cattivi da sopportare e che ogni sorta di scisma e
da evitarsi? E non sapevate ancora che occorre armarsi di pa-
zienza e rimanere, finché non si arrivi alla spiaggia, dentro quella
rete che raccoglie pesci buoni e pesci cattivi e che sarebbe un er-
rore il volerla squarciare? (cf Mt 13,47). Sara infatti sulla spiaggia
che avverra la separazione, e i pesci buoni saranno riposti negli
[appositi] recipienti mentre i cattivi saranno buttati via. Sono,
tutte queste, delle cose che gia conoscevate, pur non compren-
dendo a fondo i vari versetti del presente salmo. Ora che vi é sta-
to spiegato quello che non capivate, si € come rinnovata la co-
gnizione di quello che gia prima sapevate (Esp. Sal. 138,31).

Riceviamo anche noi lo Spirito Santo, se amiamo la Chiesa, se
siamo compaginati dalla carita, se ci meritiamo il nome di cattoli-
ci e di fedeli. Siamo convinti, o fratelli, che uno possiede lo Spiri-
to Santo nella misura in cui ama la Chiesa di Cristo. Lo Spirito, in-
fatti, ¢ dato, come dice 'apostolo, in ordine ad una manifestazio-
ne. Di che manifestazione si tratta? Lo dice il medesimo Apostolo:
A uno per opera dello Spirito sono concesse parole di sapienza; a
un altro, secondo il medesimo Spirito, parole di scienza; a un al-
tro la fede, nel medesimo Spirito; a un altro il dono delle guari-
gioni, in virtt dell'unico Spirito; a un altro il potere di compiere mi-
racoli, grazie al medesimo Spirito (1Cor 12,7-10). C'e una grande
varieta di doni, che vengono concessi per ['utilita comune, e forse
tu non hai nessuno di questi doni. Ma se ami, non si pud dire che
non hai niente; perché, se ami ['unita, qualunque cosa possieda
un altro la possiede anche per te. Bandisci dal tuo cuore ['invidia,
e sara tuo cio che io ho; se io mi libero da ogni sentimento d'in-
vidia, € mio cid che tu hai. L'invidia divide, la salute unisce. Ab-
biamo dunque lo Spirito Santo se amiamo la Chiesa; e amioamo
la Chiesa, se rimaniamo nella sua unita e nella sua carita. Lo
stesso Apostolo, dopo aver parlato dei doni diversi, distribuiti
agli uomini in ordine alle diverse funzioni delle singole membra,
soggiunge: Una via ancora pit eccellente voglio mostrarvi (1Cor
12,31), e comincia a parlare della carita. La pone al di sopra del-
le lingue degli uomini e degli angeli, al di sopra dei miracoli della
fede, al di sopra della scienza e della profezia, al di sopra anche di



La Chiesa: Lui in
noi, noi in Lui

Lo Spirito Santo
ci lega insieme e
ci raduna

quella grande opera di misericordia per cui uno distribuisce ai
poveri quanto possiede; e finalmente la pone al di sopra dell'im-
molazione del proprio corpo: la pone, insomma, al di sopra di tut-
ti questi doni eccellenti. Se avrai la carita, avrai tutto; senza la ca-
rita nulla ti giovera, qualunque cosa tu abbia. E poiché la carita, di
cui parliamo, dipende dallo Spirito, ascolta cio che dice ['apostolo:
La carita di Dio e stata riversata nei nostri cuori per mezzo dello
Spirito Santo, che ci e stato dato (Rm 5,5) (Comm. Vg. Gv. 32,8).

Ho fatto loro conoscere il tuo nome, e lo fard conoscere. L'ho fat-
to conoscere per mezzo della fede, lo fard conoscere per mezzo
della visione; I'ho fatto conoscere in modo limitato mentre sono
ancora peregrinanti in terra, lo fard conoscere in modo perfetto
quando regneranno in cielo. Affinché I'amore che mi hai amato sia
in loro e io in loro (Gv 17,26). E un’espressione insolita: I'amore
che mi hai amato sia in loro e io in loro; si dovrebbe dire infatti: ['a-
more con cui mi hai amato. Questa versione dal greco trova ana-
loghe espressioni in latino. Noi diciamo ad esempio: Ha servito un
fedele servizio, ha militato una dura milizia, quando sarebbe pit
logico dire: Ha servito con un fedele servizio, ha militato con una
dura milizia. Simile espressione ha usato ['apostolo quando ha det-
to: Ho combattuto un buon combattimento (2Tim 4,7), mentre pitt
correttamente e secondo ['uso comune avrebbe dovuto dire: ho
combattuto in un buon combattimento. Ma in che modo I'amore
che il Padre ha per il Figlio, pud essere anche in noi, se non perché
noi siamo le sue membra ed € in lui che noi siamo amati, dato che
egli € amato tutto intero, Capo e corpo? Percid sodgiunge: e io in
essi, come a dire: perché io stesso sono in loro. Da una parte, in-
fatti, egli e in noi come nel suo tempio, dall'altra anche noi siamo
lui, in quanto, essendosi egli fatto uomo per essere il nostro Capo,
noi siamo il suo corpo (Comm. Vg. Gv. 111,6).

E lo Spirito Santo che ci lega insieme e che ci raduna. Difatti il pri-
mo segno che diede della sua venuta fu che coloro che lo ricevet-
tero parlarono ciscuno nelle lingue di tutti. L'unita del corpo di
Cristo infatti si forma riunendosi da ogni lingua, & formata cioe da
tutti i popoli sparsi nel mondo intero. Il fatto che allora uno par-
lasse in tutte le lingue preannunciava che si sarebbe realizzata ['u-
nita fra tutte le lingue. Dice perd I'Apostolo: Sopportandovi a vi-
cenda con amore - questa e la carita - cercando di conservare
l'unita dello spirito per mezzo del vincolo della pace (Ef (2-3).
Poiché dunque lo Spirito Santo dalla moltitudine ci riunisce in
unita, lo si riceve tramite ['umilta; con la superbia invece lo si
alontana. Il cuore umile infatti @ come ['acqua che cerca un luogo
concavo ove rimanere (Disc. 270,6).

P. Eugenio Cavallari, 0AD

23



GOI’SO 0/1 \701’122621'0126}981’1?2@12612/9

5 LE COSTITUZIONI E IL
/ CODICE DI DIRITTO CANONICO

Carlo Moro, 0AD

A meta settembre in Italia sono state riaperte le scuole, mentre il 6 ottobre anche
le facolta teologiche di tutta Italia riprenderanno a lavorare. Gli agostiniani scalzi
hanno pero voluto... precorrere i tempi, ritrovandosi nel convento di S. Maria Nuova
per un nuovo corso di formazione permanente che li ha occupati dal 14 al 19 di set-
tembre. A differenza dell'ultimo corso, si e giocato in casa ricorrendo a due nostri
relatori: P. Gabriele Ferlisi e P. Angelo Grande. Il primo ha trattato gli aspetti fonda-
mentali delle nostre Costituzioni, il secondo si e soffermato sulla materia che concer-
ne la formazione. La ragione della scelta di questo ardomento la si comprende alla
luce del contesto storico, che sta vivendo ['Ordine: quattro secoli or sono a Roma
furono redatte e promulgate le prime costituzioni degli agostiniani scalzi (21 aprile
1598), mentre il prossimo anno si celebrera il quarto centenario della introduzione
del quarto voto di umilta (10 dicembre 1599), emesso per la prima volta nella chiesa
di S. Stefano al Celio (Roma) dinanzi al Sovrintendente Apostolico, P. Pietro della
Madre di Dio, OCD. Ma non solo. Il prossimo anno si svolgera anche il nuovo
Capitolo generale, in cui sicuramente si valutera quanto fatto sinora guardando al
futuro sulla base anche dei problemi, delle speranze e delle necessita del nostro
Ordine.

Costituzioni e formazione sono da tempo al centro dell'attenzione in quanto rive-
stono, come & comprensibile, una importanza centrale per il presente e per il futuro.
Come ¢ noto, sono gia in corso ['esame e la revisione di alcune parti inerenti il
governo dell'ordine, la sua struttura gerarchica e la formazione. Non si tratta solo di
un aggiornamento terminologico, ma anche di un allineamento con le disposizioni
del codice di diritto canonico e di una maggiore chiarificazione del dettato di alcune
norme.

Si sono percid esaminate la figura, ['autorita, il compito del Priore generale e del
suo consiglio; il ruolo e lo scopo del capitolo provinciale e locale nella vita delle
nostre comunita. In proposito, alcuni giovani sono stati sorpresi nel notare che il
diritto canonico attribuisce a tale appuntamento una grande importanza per la vita
spirituale di un istituto o parte di esso, essendo il momento in cui l'intera famiglia
religiosa si raduna per programmare e verificare insieme il vissuto comunitario e la
vita di comunione. A detta di alcuni presenti, questa visione era passata in secondo

24



piano anche per motivi contingenti: comunita ridotte a due membri, religiosi costretti
a vivere per lungo tempo da soli, capitoli ridotti a consigli d'amministrazione e di
revisione di bilanci. Utile & stato poi “il ripasso” dei doveri dei religiosi, cosi come [i
espone il diritto canonico (canoni 662- 672), ad esempio la considerazione del tipo
di apostolato che ci viene richiesto dalla chiesa sia come religiosi che come agosti-
niani. Il tema dell'apostolato e stato ripreso in un secondo tempo anche dai chierici,
data la comune difficolta nel capire quale sia il tipo di apostolato che ci compete pit
propriamente in quanto agostiniani. Per completare il discorso sul governo
dell'Ordine, si sono esaminate anche le parti riguardanti la dimissione e ['uscita dal
istituto e la parte sulle pene o sanzioni canoniche.

Il tema che pero ha coinvolto di piti, e ha offerto maggiori spunti di riflessione, ¢
stato quello sulla formazione, intorno a cui c'é e ci sara molto da riflettere. Per i pit
attenti al problema non e infatti un mistero che oggi gli ordini religiosi si stiano seria-
mente confrontando intorno al come impostare il periodo formativo (ricordo, per
citarne solo alcuni, ['ultimo capitolo generale dei Francescani Conventuali e dei
Domenicani e i convegni annuali dei religiosi a Collevalenza). I cambiamenti culturali e
sociali, nonché la complessa varieta di scenari nel mondo ecclesiale richiedono infatti
un esame profondo della situazione odierna e del mondo giovanile perché si sappia
accogliere e discernere la vocazione di un giovane e la si possa accompagnare verso
la sua piena realizzazione. In riferimento poi all'obiettivo di una revisione delle costitu-
zioni sulle parti inerenti la formazione, occorre considerare che, a partire dal 1983,
anno della promulgazione del nuovo codice di diritto canonico, sono stati pubblicati
diversi documenti sulla vita religiosa e sacerdotale sia ad opera della Congregazione
per gli Istituti di vita consacrata e le societa di Vita apostolica che dal Papa stesso, i
quali hanno fornito ampi suggerimenti sulle linee portanti per una formazione ade-
guata dei giovani consacrati. Fra essi, assume una grande rilevanza ['esortazione apo-
stolica post-sinodale: “Vita Consecrata” del Papa, alla quale sia P. Gabriele che P.
Angelo hanno attinto ampiamente. E' bene soffermarci alquanto sull’'argomento.

Quando si parla della formazione, il pensiero corre subito al problema delle voca-
zioni; invece ancora prima si dovrebbe riflettere su come debbano funzionare le
strutture formative e i formatori: sia i maestri che le comunita (VC, 67). La questione
¢ ormai urgente anche perché, come afferma il Papa, ad essa ¢ legata la vitalita degli
istituti e la loro capacita di rinnovamento. Poiché sarebbe lungo riportare quanto
detto da P. Angelo in proposito, mi limiterd ad evidenziare alcuni aspetti: i tempi, il
metodo e gli strumenti della formazione:

a) il rispetto dei tempi della formazione - Le nostre costituzioni dispongono che vi
sia un periodo di aspirantato, postulantato, noviziato e professorio, da noi impropria-
mente chiamato chiericato. Ciascuna di queste fasi ha una sua finalita e un tempo
specifico. Se i singoli momenti della formazione mirano alla crescita della vocazione,
che ha come meta la totale donazione di sé a Dio, ['aspirantato ha il compito di con-
durre il candidato a una migliore conoscenza di sé, base fondamentale per la propria
maturita affettiva e vita spirituale; il postulantato invece ¢ pilt legato al discernimento
della vocazione ad uno specifico carisma; il noviziato ¢ il tempo della iniziazione alla
vita consacrata (voti e vita comune); infine il tempo della professione temporanea
serve ad orientare il giovane religioso ad assimilare il carisma dell'istituto ed, even-
tualmente, alla formazione alla vita sacerdotale. Ovviamente ogni persona ha i suoi

25



tempi di maturazione; non & detto percid che le varie fasi non si sovrappongano. E
evidente infatti che il processo di maturazione personale coinvolge tutta la vita senza
mai giungere a un perfetto compimento. P. Angelo ha tenuto a ribadire, in linea con
il pensiero del Papa, che tali tappe richiedono un tempo adeguato, cui non si pud
mai rinunciare.

b) il metodo della formazione - La formazione, anche quella permanente, ha bisogno
di un metodo ossia, con linguaggio tecnico, di una moderna “ratio institutionis”. Essa
viene definita: " un progetto formativo ispirato al carisma istituzionale, nel quale sia
presentato in forma chiara e dinamica il cammino da seguire per assimilare appieno
la spiritualita del proprio istituto. La ratio risponde oggi a una vera urgenza: da un lato
essa indica il modo di trasmettere lo spirito dellistituto perché sia vissuto nella sua
genuinita dalle nuove generazioni, nella diversita delle culture e delle situazioni geo-
grafiche, dall‘altro illustrera alle persone consacrate i mezzi per vivere il medesimo
spirito nelle varie fasi dell'esistenza progredendo verso la piena maturita della fede in
Cristo Gesu” (VC, 68). Se si tratta di una urgenza, secondo ['espressione del Papa, per
noi lo & ancora di pits, visto che non abbiamo ancora una ‘ratio’ aggiornata. E speran-
za comune che il prossimo Capitolo generale se ne occupi prontamente.

¢) direzione spirituale e rapporti con il formatore - Essendo meta della vita religiosa
la conformita alla vita e ai sentimenti di Cristo Signore, il colloquio spirituale con un
direttore e con il maestro costituiscono sempre la chiave di volta del processo di cre-
scita dei religiosi. Anche se il codice e le costituzioni lasciano al singolo un'ampia
discrezione nella scelta del proprio direttore, occorre perd che il candidato si apra
periodicamente con il proprio maestro o con un religioso della casa, sia perché
possa essere conosciuto meglio dal formatore sia perche possa formarsi a uno stile
di vita agostiniano alla luce del proprio vissuto comunitario. In proposito P. Angelo
ha sollecitato vivamente tutti i sacerdoti a rendersi consapevoli di tale importanza,
dedicando percid un tempo adeguato e un costante approfondimento del problema;
ma soprattutto offrendo la propria disponibilita. Anche il documento post-sinodale
afferma che «il colloquio personale regolare é una consuetudine di insostituibile e
collaudata efficacia». Poi lo stesso relatore ha evidenziato ['opportunita che anche i
nuovi sacerdoti siano accompagnati durante i primi anni della loro esperienza pasto-
rale, allo scopo di aiutarli a risolvere le eventuali difficolta che il nuovo ambiente di
vita pone loro. Stimolato poi da alcune domande, ha cercato di chiarire quale tipo di
apostolato sia pitt confacente agli studenti professi come iniziazione alla futura vita
pastorale.

Il corso si e concluso con un confronto con il P. Generale su alcuni punti importan-
ti rimasti al di fuori delle relazioni: la pastorale vocazionale dell'Ordine, le traduzioni
dei testi della nostra spiritualita nelle varie lingue, le possibili collaborazioni tra curia
generalizia e i chiericati. Sono davvero molti e interessanti i campi di lavoro per inte-
grare ['attivita formativa vera e propria.

Per noi sono stati giorni assai interessanti perché ci hanno offerto spunti di rifles-
sione e suggerimenti concreti. Cio fa davvero ben sperare anche nella prospettiva del
prossimo Capitolo generale, i cui lavori si annunciano molto impegnativi e innovativi
alla luce del nuovo millennio. Tutti sono chiamati ad offrire il proprio intelligente con-

tributo.
Fra Carlo Moro, 0AD

26



i

— Corso dr 70z’mczzz'oneperm anente
< LE COSTITUZIONI,

/ REGOLA DI VITA

Gabriele Ferlisi, 0AD

1. Rinnovato riferimento alle Costituzioni

Gli inviti della Chiesa ai religiosi perché non cessino di riferirsi alla Regola e al-
le Costituzioni del proprio Istituto, sono continui. L'ultimo, in ordine di tempo, ¢
di Giovanni Paolo I, nell'Esortazione apostolica post-sinodale sulla vita consa-
crata. Parlando della fedelta creativa al proprio carisma, cosi scrive: «In questo
spirito torna oggi impellente per ogni Istituto la necessita di un rinnovato riferi-
mento alla Regola, perché in essa e nelle Costituzioni e racchiuso un itinerario di
sequela, qualificato da uno specifico carisma autenticato dalla Chiesa. Un'ac-
cresciuta considerazione per la Regola non manchera di offrire alle persone
consacrate un criterio sicuro per ricercare le forme adeguate di una testimo-
nianza che sappia rispondere alle esigenze del momento senza allontanarsi
dall'ispirazione iniziale»'.

Ma gia il Concilio Vaticano Il aveva attirato fortemente ['attenzione dei religiosi
al valore delle Costituzioni, proponendone una organica, profonda revisione,
che esprimesse piti chiaramente lo spirito dei fondatori, recepisse quello con-
ciliare sul rinnovamento della vita consacrata e si adattasse meglio alle mutate
condizioni dei tempi. Nel decreto Perfectae caritatis, cosi i Padri conciliari scris-
sero: «ll modo di vivere, di pregare e di agire deve convenientemente adattarsi
alle odierne condizioni fisiche e psichiche dei religiosi,... alle necessita dell'a-
postolato, alle esigenze della cultura, alle circostanze sociali ed economiche...
Percio le costituzioni, i “direttori”, i libri delle usanze, delle preghiere e delle ce-
rimonie ed altri simili codici, siano convenientemente riveduti»?.

Queste direttive conciliari aprirono negli Istituti religiosi una nuova stagione
nei confronti delle Costituzioni. Infatti, tutti i religiosi, superiori e sudditi, ini-
ziarono subito un impegnativo lavoro di ricerca per ritornare alle sorgenti della
propria spiritualita e per revisionare le Costituzioni. Il lavoro si protrasse per ol-
tre due decenni, durante i quali i nuovi testi ebbero prima una fase di speri-
mentazione e poil'approvazione definitiva da parte dei propri Capitoli Genera-

I Glovanni PaoLo 11, Vita Consecrata, 37.
2 Perfectae Caritatis n. 3.

27



li Ordinari e Straordinari e della Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata
e le Societa di Vita Apostolica.

A questo primo periodo é seguito ['altro, tuttora in corso, nel quale i religiosi
sono invitati a studiare il nuovo testo costituzionale, approfondirlo, assimilarlo
e renderlo sempre pitt una guida familiare del proprio cammino. Per questo si
approntano continuamente sussidi di studio e si organizzano corsi di formazione
permanente, incontri di aggiornamento, esercizi spirituali.

Un primo risultato di tutto questo lavoro e che oggi le Costituzioni riscuotono
una stima nuova, pitt convinta e profonda, da parte dei religiosi. Esse riflettono lo
spirito nuovo postconciliare, che & pit storico, pitt pastorale, pitt permeato della
Parola di Dio, e non pitt quello statico, giuridico e quasi scolastico del passato.
Per tutti infatti & ormai certo che le Costituzioni non sono un'arida raccolta di leg-
gi, distaccate dalla realta, né un testo scolastico di studio e neppure un semplice
libro di pieta; piuttosto sono: a) il codice fondamentale dell'alleanza tra Dio e i re-
ligiosi; b) un estratto di Vangelo applicato; ¢) una regola di vita che modera con
saggezza le azioni esterne, e soprattutto suggerisce orientamenti, determina sti-
li di comportamento religioso, guida ['itinerario interiore che conduce a scoprire
i lineamenti del volto di Cristo e a vivere il mistero della Chiesa; d) una guida si-
cura che atuta a scoprire e a vivere ['"oggi” della nostra piccola storia come
[""oggi” di Dio, cioé come una storia di salvezza da Lui amata, abitata, pilotata,
accolta, restituita alla comunione; e) un validissimo aiuto alla nostra debolezza
per non deragliare nel cammino e adempiere bene i nostri doveri nella fedelta al-
la volonta di Dio; f) lo specchio, come dice S. Agostino, dinanzi al quale siamo
chiamati a rimirarci, per verificare la nostra tenuta di fedelta al Signore>.

In una parola, le Costituzioni sono negli Istituti religiosi cid che nella Chiesa
sono la Sacra Scrittura, i documenti del Magistero e il Codice di Diritto Canonico.
Sono cioeé: 1) un vero dono di salvezza, 2) una istanza del cuore umano, 3) una
proposta di santita da raggdiungere.

a) Le Costituzioni, dono di salvezza

Le Costituzioni sono dono di salvezza, perché tale nella Chiesa ¢ il Codice di
Diritto Canonico; tale & la Legge nel patto di alleanza che Dio stipula con 'uomo;
tale & anche, in un senso molto pitu generale, [a dimensione sociale della strut-
tura giuridica della Chiesa. «... Leggi e comandamenti erano considerati muni-
fico dono di Dio, e la loro osservanza vera sapienza...»: cosi si espresse Gio-
vanni Paolo II nel discorso ufficiale ai Cardinali, Vescovi e Corpo diplomatico, il
3 febbraio 1983, in occasione della presentazione ufficiale del nuovo Codice di
Diritto Canonico. E appunto come deno, il Papa, nell'esercizio del suo magistero
ufficiale, lo consegnd alla Chiesa: «Oggi questo Libro contenente il nuovo Co-
dice, frutto di approfonditi studi, arricchito da tanta vastita di consultazioni e di
collaborazioni, fo lo presento a voi e, nella vostra persona, lo consegno uffi-
cialmente a tutta quanta la Chiesa, ripetendo a ciascuno ['agostiniano “tolle, le-
ge"... lo I'offro con fiducia e speranza alla Chiesa, che si avvia ormai al suo Ter-

3 Regola 49.

28



zo Millennio: accanto al Libro contenente gli Atti del Concilio c¢'é ora il nuovo Co-
dice Canonico, e questo mi sembra un abbinamento ben valido e significativo.
Ma sopra, ma prima di questi due Libri é da porre, quale vertice di trascenden-
te eminenza, il Libro eterno della Parola di Dio, di cui centro e cuore é il Van-
gelo». Molto suggestiva 'immagine che di seguito il Papa disegna: «Conclu-
dendo, vorrei disegnare dinanzi a voi, a indicazione e ricordo, come un ideale
triangolo: in alto, c'é la Sacra Scrittura; da un lato, gli Atti del Vaticano II e, dal-
I'altro, il nuovo Codice Canonico. E per risalire ordinatamente, coerentemente
da questi due Libri, elaborati dalla Chiesa del secolo XX°, fino a quel supremo
ed indeclinabile vertice, bisognera passare lungo i lati di un tale triangolo, sen-
za negligenze ed omissioni, rispettando i necessari raccordi: tutto il Magistero -
.intendo dire - dei precedenti Concili Ecumenici ed anche (omesse, natural-
mente, le norme caduche ed abrogate) quel patrimonio di sapienza giuridica,
che alla Chiesa appartiene»?.

In questo stesso spirito la Chiesa affida a ciascun Istituto di vita consacrata il
libro delle Costituzioni, che sono munifico dono di salvezza di Dio. In questo
stesso spirito la Chiesa lo affida a noi agostiniani scalzi. Cosi il Priore Generale
del tempo, P. Felice Rimassa, scrisse nel Decreto di promulgazione delle Costi-
tuzioni: «... Le nostre Costituzioni risultano percid sostanzialmente opera dello
Spirito di Dio... Esse sono quindi, per noi, una chiara manifestazione della vo-
lonta di Dio... Il testo delle Costituzioni é per ciascuno di noi un codice sicuro,
una regola di vita che ci consente di riscoprire e di vivere la dimensione della
consacrazione religiosa e quella propria di agostiniani scalzi, di entrare con fi-
ducia nel piano divino di salvezza, di avanzare nel cammino della santita...»

b) Le Costituzioni, istanza del cuore umano

Oltre che munifico dono di salvezza del Signore, la Legge, il Codice di Diritto
Canonico, le Costituzioni e la stessa realta giuridica della Chiesa sono anche
un'istanza del cuore umano, un bisogno essenziale dell'uomo nella sua ogget-
tiva realta esistenziale. La legge positiva infatti si iscrive sul fondamento della
legge naturale, che Dio stesso ha indelebilmente impressa nell'animo dell'uomo,
nonché nel nesso strettissimo che intercorre tra patto di alleanza e legge, e
nell'esigenza della Chiesa, a lei connaturale, di avere un suo “ius sacrum”, cioe
di avere le sue leggi. Cos’é infatti la Chiesa se non una realta invisibile e visibile?
una e insieme molteplice? realta di fede, messianica, escatologica e insieme
compagine visibile, societa organizzata? Sicché, ha detto il Papa nel citato di-
scorso del 3 febbraio 1983, «se la Chiesa-corpo di Cristo € compagine organiz-
zata, se comprende in sé detta diversita di membra e di funzioni, se "si ripro-
duce " nella molteplicita delle Chiese particolari, allora tanto fitta é in essa la tra-
ma delle relazioni che il diritto c’e gia, non pud non esserci. Parlo di diritto inteso
nella sua globalita ed essenzialita, prima ancora delle specificazioni, derivazio-
ni o applicazioni di ordine propriamente canonico. Il diritto, pertanto, non va

4 L'Osservatore Romano, 4 febbraio 1983.
5 Costituzioni 1984, pagg. 7-9.

29



concepito come un corpo estraneo, né come una superstruttura ormai inutile,
né come un residuo di presunte pretese temporalistiche. Connaturale é il diritto
alla vita della Chiesa, cui anche di fatto é assai utile: esso é un mezzo, & un au-
silio, é anche - in delicate questioni di giustizia - un presidio... Il diritto ha un suo
posto nella Chiesa, ha in essa diritto di cittadinanza»®.

Le stesse considerazioni vanno fatte, analogamente, per gli Istituti di vita
consacrata, i quali, per loro natura, appartengono «alla vita e alla santita della
Chiesa»’, cioé appartengono alla sua compagine visibile di societa organizzata e
alla sua missione spirituale ed escatologica. Da cid proviene che & connaturale
alla natura stessa degli Istituti religiosi ['tmplicazione di «una forma stabile di vi-
ta»® e di una ben definita configurazione giuridica ed un proprio corpo di leggi.

c¢) Le Costituzioni, traguardo da conquistare

Tutta la dimensione giuridica della Chiesa e degli Istituti religiosi si presenta
anche come un traguardo da conquistare mediante il rispetto e ['osservanza
amorosa della legge. Infatti, in tanto la loro compagine visibile e i codici che la
regolano sono dono accolto e istanza vivificante, in quanto divengono ubbi-
dienza docile e amorosa della legge. Diceva il salmista: «Tu ci hai dato i tuoi pre-
cetti perché siano osservati fedelmente»®; «Beato I'uomo di integra condotta,
che cammina nella legge del Signore... Nel seguire i tuoi ordini é la mia gioia pitr
che in ogni altro bene»'°. 1l pio israelita sapeva che la fedelta al patto di allean-
za gli imponeva ['osservanza dei comandamenti'!. [l Decalogo era per Iui la leg-
ge fondamentale dell'alleanza!?. Il messaggio dei profeti, che annunziavano la
nuova alleanza fondata sulla novita della legge interna scritta da Dio stesso
nel cuore dell'uomo, era un forte richiamo al rispetto del patto di alleanza e al-
I'osservanza con il “cuore nuovo”!3 delle leggi. Anche Gestii, che portd a com-
pimento la legge con il precetto dell'amore e il dono dello Spirito - il quale & nel-
['uomo la sua vera ultima legge!? -, precisd che la permanenza nell'amore &
condizionata all'osservanza dei comandamenti: «Rimanete nel mio amore, co-
me io ho osservato i comandamenti del Padre mio e rimango nel suo amore»'?.
Similmente S. Agostino spingeva all'osservanza della legge!®, e diceva: «Unica

6 'Osservatore Romano, 4 febbraio 1983.
7 Can. 574,1; Vita Consecrata, 3.

8 Can.573.

9 Sal118,4.

10 5a1118,1.14.

11 Bep4.3.7,

12 Es 20,1-17; Dt 5,6-21.

13 CfOs 4,1-6; Ger 2; 31,31-33; Ez 26,25-27.
14 De spiritu et littera 21.

15 Gy 15,910.

16 Regola 2; 48; 49.

30



giusta societa umana é infatti quella che serve a te»'”. Egli distingueva I'essere
«in lege» e «sub lege»'®: voleva la prima, condannava la seconda, perché la pri-
ma (in lege) comporta la liberta interiore e I'amore nell'osservanza dei precetti,
la seconda (sub lege) invece comporta il timore e la schiaviti1!®. La funzione del-
la legge, ribadisce Giovanni Paolo II, «non é quella di mortificare il dinamismo
dello Spirito, ma di incanalare le energdie del cristiano, ordinandone la creativita
battesimale, che non si esaurisce nell’ambito individuale, ma chiede di espan-
dersi anche a livello ecclesiale, cioé comunitario»?°.

2. Impegno di non disattendere le Costituzioni

Ecco dunque alcune certezze che oggi i religiosi hanno acquisito sul valore
delle Costituzioni. Si tratta perd di certezze che devono essere gelosamente cu-
stodite, perché é reale il pericolo che vengano disattese, riproponendo il triste
rapporto di conflittualita, che pregiudica non solo la serenita dell'animo ma la
stessa fedelta alla vocazione. In concreto, occorre evitare il pericolo che il libro
delle Costituzioni sia sommerso dalla polvere o che venga relegato in vetrina a
far bella mostra di sé, o venga consultato solamente quando si devono risolve-
re questioni disciplinari che riguardano - quasi sempre, e non si sa perché - i di-
ritti propri e i doveri degli altri. Tutti e singoli gli articoli delle Costituzioni sono
importanti: sia quelli di carattere disciplinare, sia quelli di carattere teologico-spi-
rituale.

Da qui la saggia prescrizione della Regola e delle Costituzioni?' di leggerle
ogni settimana, per un continuo confronto ed una seria revisione di vita. Scris-
se cosi il Card. Giacomo Savello nella presentazione del testo delle Costituzioni
dell'Ordine Agostiniano pubblicato nel 1581: «Queste sono le leggi che voi ave-
te giurato di osservare col voto di ubbidienza in quel felicissimo giorno della vo-
stra professione.Tenere stretto al cuore questo volume, averlo nelle mani, sul-
le labbra e davanti agli occhi, é cosa lodevole; leggerlo spesso e rileggerlo, é co-
sa piacevole; meditarlo e tradurlo in pratica, & cosa molto utile»*?.

Ci sono percio tutti i motivi per essere certi che I'approfondimento delle Co-
stituzioni e la fedelta ad esse misurino la stessa fedelta al carisma e al Vangelo,

7 Confess. 3,9,17.
Esp. Sal. 1,2; Lavoro dei monaci 11,12.
19 Regola 48.

L'Osservatore Romano, 23 settembre 1983, discorso alla CEL

Regola 49: «Perché poi possiate rimirarvi in questo libretto come in uno specchio onde
non trascurare nulla per dimenticanza, vi sia letto una volta alla settimana»; Cost. 54: «Al-
l'inizio (della refezione) si faccia una lettura, a norma del n. 15 della Regola, preferendo la
S. Bibbia o cio che é pitt confacente alla vita delle singole comunita; il venerdi si legga la
Regola e il sabato le Costituzioni».

22 «Hae sunt leges, quibus vos felicissimo illo die, quo sacrum Religionis habitum induistis,

inviolabili obedientiae voto, et iurisiurandi vinculo obligastis. Hoc volumen in sinu ferre, in
manibus, in ore, in oculis laudabile fuerit; legere saepius et relegere iucundum; servari et
meditari perutile».

31



e viceversa. Una vera "conversione” alle Costituzioni costituisce l'impegno con-
creto pitt importante dei religiosi, nonché il numero sempre pitt importante
delle celebrazioni giubilari che scandiscono la storia di un Istituto religioso. Lo
sono anche per gli Agostiniani Scalzi, nella ricorrenza del quarto secolo di fon-
dazione (1592-1992), e nel terzo delle nostre missioni in Oriente (1697-1997);
e per I'inizio del quinto, ['alba radiosa pitt beneagurante!

3. Le redazioni piu importanti delle Costituzioni

Il testo delle Costituzioni col quale vogliamo confrontarci e quello attual-
mente in vigore; ossia quello che é stato approvato dal Capitolo Generale nel
1981 e dalla Sede Apostolica il 28 agosto 1983, ed e andato in vigore il 10 giu-
gno 1984. Esso ha una sua lunga storia, che abbraccia non soltanto il ventennio
postconciliare del Vaticano II, ma i quattrocento anni di vita della Riforma degli
Agostiniani Scalzi, anzi i sette secoli e mezzo di storia dell'Ordine Agostiniano,
da cui quello degli Scalzi deriva, e ancora piu precisamente dei sedici secoli di
storia della vita religiosa agostiniana. In questo testo di Costituzioni confluisce il
meglio del passato e si aprono le prospettive migliori per il futuro.

In una visione di sintesi, ecco le pietre miliari della storia redazionale delle Co-
stituzioni: 1984, 1931, 1620, 1609, 1598, 1581, 1290, 397. Tra I'una e l'altra di
queste date se ne inseriscono altre di minore importanza, anche se molto si-
gnificative.

397: Questa ¢ la data pit probabile in cui S. Agostino scrisse la sua Regola,
che ¢ il codice fondamentale di ogni forma di vita religiosa agostiniana.

1290: Vengono approvate in forma definitiva le prime Costituzioni dell'Ordi-
ne degli Eremiti di S. Agostino, sorto, secondo alcuni storici, nella pic-
cola Unione del 1244 per volere del Papa Innocenzo 1V, secondo altri,
nella "Grande Unione" del 1256 per volere di Alessandro IV. Queste Co-
stituzioni sono chiamate “Ratisbonensi” dal nome della citta tedesca, in
cui si celebro il Capitolo Generale dell'Ordine che le approvo. Esse
guidarono ['Ordine Agostiniano per due secoli e mezzo.

1581: Viene pubblicato un nuovo testo di Costituzioni, voluto dal Capitolo Ge-
nerale dell'Ordine degli Eremiti di S. Agostino del 1575, per aggiornarlo
ai decreti e allo spirito riformatore del Concilio Tridentino.

1598: Vengono redatte ed approvate le prime Costituzioni della nascente
Riforma degli Agostiniani Scalzi. Esse, scritte sulla falsa riga del testo
precedente, ricevono l'approvazione da parte della prima assemblea
capitolare degli Agostiniani Scalzi , e da parte del Priore Generale OSA,
P. Matteo Alessandro da Siena, il 31 gennaio 1599.

1620: Paolo V, il 5 maggio 1620, col Decreto Sacri Apostolatus, approva in
forma specifica un nuovo testo di Costituzioni, che gia precedente-
mente, il 28 settembre 1910, aveva approvato in forma generica col
Breve Christi fidelium. In ambedue questi testi sono accolti il voto
contro I'ambizione, detto di umilta, ed altre modifiche apportate dal So-
vrintendente Apostolico, il carmelitano scalzo P. Pietro Villagrassa del-

32



1931:

1984:

la Madre di Dio. Nel 1622 il testo € dato alle stampe. Esso, ristampato
pitt volte con 'aggiunta in appendice delle dichiarazioni e dei decreti dei
Capitoli Generali, rimarra in vigore fino al 1931.

Altri tentativi fatti di una nuova redazione delle Costituzioni, nel 1628 e
nel 1727, non ottengono l'approvazione.

In data 21 aprile la Sacra Congregazione per i Religiosi approva il nuo-
vo testo, redatto in conformita al Codice di Diritto Canonico promulgato
da Benedetto XV nel 1917. Novita rilevante di questo testo ¢ il confe-
rimento del titolo di “Priore” al Superiore Generale, in sostituzione del
termine finora usato “Vicario”, nonché la cessazione di una pluriseco-
lare controversia con I'Ordine Agostiniano sulla questione dell'auto-
nomia della Riforma. Con ['approvazione di queste Costituzioni, gli
Agostiniani Scalzi sono riconosciuti a pieno titolo Ordine indipendente.

Il 24 aprile il Priore generale, P. Felice Rimassa, promulga le nuove Co-
stituzioni e il Direttorio, che erano stati rielaborati secondo le norme e
lo spirito del Concilio Vaticano 1I, e approvati ad experimentum dai Ca-
pitoli generali del 1969, 1975, in forma definitiva nel 1981, e dalla Con-
gregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Societa di Vita Apo-
stolica il 28 agosto 1983. Essi sono entrati in vigore il 10 giugno dello
stesso anno 1984.

P. Gabriele Ferlisi, 0AD

Queste sono le leggi che voi avete giurato di osservare col vo-
to di ubbidienza in quel felicissimo giorno della vostra pro-
fessione.Tenere stretto al cuore questo volume, averlo nelle
mani, sulle labbra e davanti agli occhi, é cosa lodevole; leg-
gerlo spesso e rileggerlo, é cosa piacevole; meditarlo e tra-
durlo in pratica, ¢ cosa molto utile.

(Card. Giacomo Savello, Presentazione delle Costituzioni OSA del 1581)

33



\f/:—)pl’dé‘ 1]6‘2

CINQUANT’ANNTI!

Luigi Bernetti, OAD

Il 14 giugno scorso, il Cardinale Arcivescovo di Rio de Janeiro, Dom Eugénio de
Aratjo Sales, con una messa solenne di ringraziamento ha inaugurato le celebrazioni
per il cinquantesimo anniversario di presenza degli Agostiniani Scalzi in Brasile. Ac-
canto al Cardinale era presente il Priore generale del nostro Ordine, P. Eugenio Caval-
lari; e anch'io ho avuto la gioia di concelebrare, insieme a molti confratelli e sacerdo-
ti, in qualita di Vescovo agostiniano scalzo e decano dei nostri missionari in Brasile,
avendo lavorato in questa meravigliosa nazione dal 1961. Attorno a noi erano un
gran numero di professi, studenti di filosofia e teologia. La chiesa parrocchiale di S.
Rita dos Impossiveis di Rio, che non e piccola, era gremita di fedeli; fra essi spicca-
vano alcuni che cinquant’anni fa erano presenti all’arrivo dei primi tre religiosi: P. Lui-
gi Raimondo, P. Antonio Scacchetti e P. Francesco M. Spoto. [ primi due confratelli
sono gia passati all'eternita, il terzo e ritornato da alcuni anni a Palermo, in Italia.
Giorno di festa, dunque, e di gioia nel Signore. I motivi sono davvero tanti...

Cinquant'anni di presenza. Un inizio difficile e sofferto, un presente ricco di ab-
bondanti e buoni frutti, un futuro che si annuncia foriero di molte speranze. Anch'io,
come ho gia detto, ho avuto la grazia di collaborare in buona parte allo sviluppo di
questa vicenda di evangelizzazione del Brasile. I miei ricordi iniziano proprio dal lon-
tano 1948, quando mi
trovavo nel seminario
minore della Madonna
della Misericordia di Fer-
mo (AP), e rammento
molto bene quando nei
primi mesi di quell’anno
giunse la notizia che par-
tivano per il Brasile tre
confratelli del nostro Or-
dine. Si sentiva ancora il
dolore per le profonde
ferite lasciate dalla se-
conda guerra mondiale,
ma gia si intravvedevano

Rio de Janeiro - Una processione degli anni 50;
sullo sfondo la prima chiesa di S. Rita, ora demolita i segni della nuova rina-

34



scita e si lavorava con
alacrita per ricostruire
cio che la guerra aveva
distrutto e per preparare
un futuro migliore.

Il fervore e l'entusia-
smo apostolico, che nei
secoli XVII - XIX aveva
condotto i nostri missio-
nari nel Tonchino e nella
Cina, era nuovamente
presente nell’ Ordine,
specialmente in quei tre
fortunati confratelli, pre-
scelti per la nuova mis-
sione in America Latina.
E ci voleva tanto corag-
gio e spirito missionario

Maggio 1948 - I primi tre missionari (P. Luigi Raimondo, P. Antonio
Scacchetti, P. Francesco Spoto) in partenza per il Brasile, con il Prio-
re Generale, P. Gabriele Raimondo (in alto); e con la comunita della
Madonnetta (in basso).

cinquanta anni fa per la-
sciare tutto e venire in €
Brasile. Oggi fortunata- . e
mente non & pit cosi! 3 ‘

Nei primi anni della
nuova esperienza in Ter-
ra di S. Cruz, il Brasile, i
nostri tre religiosi hanno
trovato e superato molte
difficoltd. Sono arrivati
con poche cose, senza
conoscere la lingua, la
mentalita e i costumi,
senza una casa e chiesa
proprie, ma con tanto - -
desiderio di lavorare per il Regno di Dio e per le anime. Non hanno trovato infedeli o
persone ostili alla Chiesa cattolica; al contrario, il popolo li ha accolti con simpatia ed
entusiasmo, veramente desiderosi di pastori buoni e generosi. Questo atteggiamento
delle persone li ha certamente aiutati a superare tutte le altre difficolta, che derivava-
no dalla mancanza di una preparazione specifica al lavoro missionario. Ma questa &,
in fondo, la logica del Vangelo: Se il chicco di frumento non cade in terra e non muo-
re, non produce frutto - Raccoglie nella gioia chi ha seminato nel pianto.

Proprio Gest ci insegna che dai frutti si conosce ['albero. Il nostro Ordine, piccolo
albero nelle Chiesa di Dio, qui nel Brasile sta sperimentando quanto siano vere que-
ste parole. I frutti di tante e buone vocazioni ne sono la chiara conferma, ed & per
noi un indicibile conforto. Principalmente per questo motivo abbiamo programmato
un anno di celebrazioni: ringraziare il Signore per i Suoi doni e benedizioni, pregare
perché invii nuove vocazioni alla Chiesa e all'Ordine.

| 1 -~

35



Riprendendo il filo interrotto della nostra storia, desidero ricordare le tappe fonda-
mentali del nostro cammino, senza dimenticare con tanta riconoscenza il Priore ge-
nerale che volle la fondazione in Brasile: P. Gabriele M. Raimondo. Dopo l'arrivo a
Rio de Janeiro il 13 giugno 1948, i nostri Padri hanno curato il servizio religioso in
una chiesetta vicina all'attuale parrocchia, sede di una Confraternita religiosa. Ma po-
co dopo hanno comprato un piccolo terreno sotto la collina, nella zona di Ramos, ed
hanno costruito una semplice chiesetta, dedicandola a S. Rita. Era il 1951. Poco do-
po hanno costruito anche la prima casa conventuale.

In questo anno vennero altri due missionari: P. Luigi Fazio e P. Vincenzo Sorce.

Nel 1961 & cominciato il servizio pastorale nella parrocchia di S. José do Ribeiréo,
vicino a Bom Jardim, nello Stato di Rio, dove P.Francesco Spoto apri anche il primo
seminario. Nel 1967, per impulso del nuovo P. Generale, P. Gabriele Marinucci, si
tentava di nuovo attivando un piccolo seminario nella vicina Bom Jardim, in localita
S. Michele, alla “"Casa Verde", messa a no-
stra disposizione dal grande amico e bene-
fattore Péricles Correa da Rocha. Queste
due esperienze non hanno prodotto frutti,
né potevano produrli, specialmente per
mancanza di personale.

Il 1977 segna una svolta storica per lo svi-
luppo vocazionale dell'Ordine in Brasile. Il
Priore generale, P. Felice Rimassa, apre una
casa in Ampére, nello Stato del Parana e
Diocesi di Palmas (oggi Palmas-Francisco
Beltrao), con lo scopo principale di aprire
. : un seminario.

Bom Jardim, febbraio 1970 - (in alto) Conce- P. Vincenzo Sorce, Superiore delegato, do-
lebrazione nella cappella del Collegio (P. Sta- po aver visitato diverse diocesi e consultato
nislao Sotrolana, Prf'm'c* Gf'ne::m’e. P J""r.mr('c- i rispettivi vescovi del sud del Brasile, scelse
sco ISpo{o. P. ‘ﬁ‘uumur)l [_)e.f‘rde.l'r._ ‘P. Lu.mf Ber- ta cittachbng o Ampére, che Dom Agostinho
netti); (in basso) la chiesa parrocchiale del- - i i X "
I'Immacolata Concezione. José Sartori, OFMCapp., offriva all'Ordine
per aprire il tanto agognato seminario con
['unica condizione di accettare la parrocchi
di S. Teresinha, per rispondere alle neces-
sita pastorali. Anche questa volta i fedeli ac-
coglievano con festa e gioia i nuovi religiosi
italiani: P. Antonio Desideri e il sempre rim-
pianto P. Angelo Possidio Caru. Essi giunse-
ro, accompagnati dal Priore Generale. Dopo
due anni di permanenza in Ampére, ecco fi-
nalmente inaugurato e benedetto dal ve-
scovo diocesano il primo piccolo seminario,
che cominciava con quindici ragazzi, tanti
quanti ne poteva ospitare. Erano presenti
alla semplice cerimonia il superiore delega-
to, P. Luigi Bernetti, il nuovo Maestro P. Lui-
gi Kerschbamer, i padri destinati alla par-

36



rocchia e molti fedeli. Biso-
gna riconoscere che anche i
fedeli di Ampére fin dal prin-
cipio hanno appoggiato e
continuano ad appoggiare
com generosita le vocazioni.
Sono state quindi parole pro-
fetiche quelle del Vescovo
che cosi rispondeva al Supe-
riore delegato, preoccupato
per la mancanza di vocazio-
ni: “Non aver paura, le voca-
zioni ci sono! La maggior
parte delle famiglie della dio-

cesi provengono dagli Stati

del Rio Grande do Sul e di S Romn‘l‘)‘)(? -'Mr{n.v, J'.m'.yi. B{U’Hﬂ!f con P, f."um.'t’.\'('r! Spoto, P.
y . Antonio Giuliani, P. Luigi Pingelli ¢ Adelfo Cava.

Caterina, e la ci sono molte 5 :

vocazioni. Basta lavorare!”.

La profezia si & avverata. Infatti, pochi anni dopo ¢ stata costruita una nuova ala
del seminario ad Ampére, cui sono seguiti quelli di Toledo, Nova Londrina, Rio de Ja-
neiro e Bom Jardim. Dunque, in vent’ anni i seminari sono aumentati a cinque e il
sesto sara pronto per il prossimo anno. Nei decenni ‘70 e ‘80 sono giunti in Brasile
altri sacerdoti italiani, che hanno dedicato ogni energia alla soluzione dell'annoso
problema vocazionale; fino ad oggi sono stati gia ordinati venti sacerdoti brasiliani.
Nei diversi seminari vi sono circa duecento fra aspiranti, novizi e chierici. Ogni anno
aumenta anche il numero delle vocazioni, delle professioni religiose e delle ordina-
zioni presbiterali.

Questi fatti sono veramente motivo di profonda gioia, di ringraziamento e di ri-
flessione. Gioia perché la famiglia cresce e crescono gli operai della vigna del Signo-
re, ringraziamento al Signore della messe che ha benedetto la buona volonta, lo spi-
rito di sacrificio, la generosita di tutti i nostri confratelli e di tanti benefattori italiani
che ci hanno sostenuti. Ai religiosi venuti in Brasile con una unica grande ricchezza:
I'amore alla Chiesa e all'Ordine; alle Province italiane che con dgenerosita hanno mes-
so a disposizione religiosi e aiuti materiali, vada la nostra riconoscenza!

Le celebrazioni del cinquantenario, che termineranno a giugno del prossimo an-
no, ci aiutano a riflettere e a leggere la storia dell' Ordine con occhi di fede, cioe liberi
da schemi e parametri umani. Non sono il numero degli elementi, i secoli di storia,
le molte case e attivita che contano, ma la generosita e la fedelta ai piani di Dio.
Aprire una casa in Brasile quando cominciavano a mancare elementi validi per man-
tenere aperte e attive le case dellltalia, cioé privarsi di elementi validi per un lavoro
necessario e indispensabile, poteva sembrare per lo meno una imprudenza o una
sfida alla Provvidenza Divina. [ fatti stanno dimostrando il contrario: quando si lavora
per la gloria di Dio e il bene delle anime, tutto cid che si lascia o si perde ritornera
moltiplicato con il centuplo per uno.

Ad multos annos al Brasile e a tutto 'Ordinel!

Mons. Luigi Bernetti, 0AD

37



DUE MESSAGGI

Pubblichiamo gli interventi di P. Eugenio Cavallari, Priore generale, e di P. Antonio
Desideri, Superiore della Delegazione del Brasile, pronunziati durante la concelebrazione
inaugurale del cinguantenario, presieduta domenica 14 giugno c.a. nella Chiesa di S. Rita
dal Card. Dom Eugénio de Araiijo Sales, arcivescove di Rio de Janeiro.

Eminenza reverendissima,
desidero esprimere a Lei la mia profonda
gratitudine, a nome dell'Ordine, per aver accolto l'invito a presiedere questa Eucare-
stia di ringraziamento per i nostri 50 anni di vita religiosa nel Brasile.

Nella sua persona desidero fare postuma memoria del suo predecessore, il Card.
Dom Jaime de Barros Camara, che ci accolse in Rio de Janeiro e volle dare a questa
prima nostra parrocchia il titolo di “S. Rita dos Impossiveis”. Il mio ricordo, pieno di
venerazione, va anche al Priore Generale di quel tempo, P. Gabriele Raimondo, e ai
primi tre confratelli: P. Luigi Raimondo, P. Antonio Scacchetti e P. Francesco Spoto.
Ma non solo a loro, bensi a tutti quelli che hanno lavorato in questi cinquant'anni; tra
questi, mi permetto di ricordare in particolare Mons. Luigi Bernetti, il nostro religioso
che conta attualmente la presenza pit lunga in Brasile e il defunto P. Possidio Angelo
Cartlt: a ciascuno di loro, nella persona del Superiore Regionale P. Antonio Desideri, il
mio abbraccio e la mia benedizione, a nome di tutto I'Ordine, con un affetto speciale
per i sacerdoti brasiliani.

La mia profonda riconoscenza va anche ai nostri fedeli, agli amici e benefattori di
tutte le nostre comunita brasiliane: Santa Rita e Sant'Antonio in Rio de Janeiro; Bom
Jardim-R]; Ampére-Pr, Salto do Lontra-Pr, Toledo-Pr, Ouro Verde-Pr, Nova Londrina-
Pr. Essi ci hanno aiutato e ci aiutano in tutti i modi per realizzare questo magnifico la-
voro pastorale: sette parrocchie, cinque seminari, un collegio.

In questi anni ci siamo sempre dedicati preferenzialmente alla pastorale vocazio-
nale e alla formazione dei chiamati nei seminari, perché riteniamo che questa sia ['o-
pera pit urgente e necessaria per tutta la Chiesa. Desidero esprimere in questo mo-
mento il mio augurio ai nostri giovani: perseverate, perseverate, presentando Cristo
a tutto il mondo attraverso la testimonianza della vita consacrata e sacerdotale del
nostro S. P. Agostino.

Mi sia permesso, infine, in questo momento solenne e in qualita di responsabile
di tutto 'Ordine, di indicare la missione che ci attende nel prossimo futuro: continua-
re il nostro servizio nel Brasile, ma altresi aprirci a nuove fondazioni in tutte le Ameri-
che, che hanno un grande bisogno di nuovi evangelizzatori!

Maria, Madre di Consolazione, il S. P. Agostino e i nostri Santi confratelli benedi-
cano e proteggano tutti, intercedendo presso il Padre perché st compia quanto prima
questo nostro progetto. Ad multos annos. Amen!

P. Eugenio Cavallari, OAD

38



“Andate per il mondo intero, predicate il mio Vangelo”

Eminenza, P. Generale, Confratelli e fedel,

l'invito di Cristo a predicare il Vange-
lo dove non e stato ancora predicato, non e rimasto mai senza risposta in quasi due-
mila anni di evangelizzazione. Persone singole, Ordini religiosi, hanno sempre dato
una risposta agli appelli, quali che fossero i punti di partenza. Spinti da questa neces-
sita sentita nel Brasile, cinquanta anni fa, tre religiosi Agostiniani Scalzi, diedero inizio
alla periferia di Rio de Janeiro ad un lavoro che avrebbe allargato le sue radici e i suoi
frutti nel Parana, in Italia e nelle Filippine!

Solo Dio conosce quante anime sono state raggiunte dal mistero della redenzione,
grazie al lavoro di evangelizzazione di questi primi pionieri e di tutti coloro che du-
rante questi 50 anni si sono associati col medesimo ideale, entusiasmo e distacco.
Quanti giovani, lungo questi anni, hanno ricevuto una accurata formazione umana,
cristiana e sociale nelle nostre istituzioni educative. Il collegio-seminario S. Agostino
di Bom Jardim-R], il seminario S. Agostino di Ampére-PR, il seminario S. Monica in
Toledo-PR, il seminario N.S. di Consolazione di Nova Londrina-PR, il seminario di S.
Rita in Rio de Janeiro-R], sono sempre stati colmi di giovani, ai quali sono state offre-
te molte opportunita di una buona qualificazione culturale, umana, cristiana e mis-
sionaria. Fra essi, venti hanno completato la loro consacrazione definitiva della pro-
pria vita allo stesso ideale agostiniano e sacerdotale, assumendo poi il medesimo la-
voro nella formazione e nella evangelizzazione, iniziato dai pionieri. Esso deve conti-
nuare ancora, finché tutti scelgano la pienezza della vita in Cristo.

Se noi abbiamo proposto di celebrare questi cinquanta anni di lavoro, ¢ perché
abbiamo come obiettivo una risposta sempre pitt generosa all'invito di Gesti: "Anda-
te”; ¢ una nuova disponibilita di tutti noi figli di S. Agostino ad accorrere la dove si
rende necessaria la nostra presenza; questo ardore missionario deve prendere mag-
gior vigore a partire da questa celebrazione! Questa commemorazione e un canto di
lode e di gratitudine al Signore della messe che si & degnato invitarci a lavorare nel
suo Regno, e con noi, tanti e tanti cuori generosi e sensibili che sono stati sempre al
nostro fianco condividendo fatiche e sudori, dolori e gioie, dimenticandosi ['uno per
l'altro. Tutti costoro sono conosciuti da Dio. A Dio, divino e generoso remuneratore
chiediamo, in questa celebrazione giubilare, di ricompensare con la generosita che
gli e propria. Se desideriamo coinvolgere il maggior numero di persone, & perché
possiamo sempre pilt appassionarci al lavoro di evangelizzazione. Siamo felici per
quanto e gia stato realizzato; collaboriamo con sempre maggiore generosita a quello
che dovra essere ancora fatto.

Sia lodato Dio per i 50 anni di presenza in Brasile degli Agostiniani Scalzi!

P. Antonio Desideri, oAD

39



%ﬁ)opz'ne
GLI AGOSTINIANI SCALZI
NELLE FILIPPINE

Riflessioni dopo un viaggio

Pietro Scalia, 0AD

Oggi i viaggi sono alla portata di tutti e non ci si meraviglia pit se alla fine si costa-
ta di avere visitato quasi tutti i continenti, senza avere avuto ['impressione di essere
un giramondo. E quanto mi accade da qualche tempo, visto che le occasioni mi
portano a girare un poco il mondo - come si dice - e quindi mi ritrovo a fare il conto
dei chilometri percorsi e dei paesi visitati.

La scorsa estate ho avuto 'opportunita di recarmi, per la seconda volta, nelle Filip-
pine. Linvito del P. Generale di presenziare alcune celebrazioni nelle nostre Case di
Cebu e di Butuan ['ho accolto con entusiasmo, e sebbene avessi qualche perplessita
circa la mia tenuta fisica al gran caldo che avrei trovato in quella terra, ho risposto
volentieri. Non poteva essere altrimenti, anche perché il mio primo viaggio, avvenu-
to nell'agosto 1993, era stato quasi il preludio di questa presenza dell'Ordine nelle
Filippine. Sono andato -a rileggere la cronaca di quel viaggio, pubblicata su “Presen-
za" (n. 6/93) e vi ho ritrovato come un presagio di quanto poi sarebbe accaduto:
«Viaggio rivelatosi di estremo interesse per gli sviluppi vocazionali dell'Ordine... e so-
prattutto la grande possibilita di svolgere un proficuo lavoro vocazionale tra i giovani,
hanno rafforzato la convinzione che & necessario affrettare i tempi per iniziare “in lo-
co” con una nostra casa». Un presentimento? una intuizione profetica? Certamente
allora scrivendo quelle parole non potevo neppur lontanamente pensare che, soltan-
to dopo quattro anni, il presentimento sarebbe diventato una realta cosi fiorente, per
cui oggi la “Delegazione delle Filippine”, istituita dal Definitorio Generale dello scorso
settembre, ha due Case canonicamente erette, quattro sacerdoti, quarantadue chieri-
ci (di cui 23 in Italia per gli studi), 14 novizi e una trentina di postulanti.

Il viaggio e stato ricco di emozioni; ma le venti ore di trasferta aerea, Roma-Singa-
pore-Cebu, sono passate in un soffio. Mi sono ritrovato nella grande e caotica citta di
Cebu City e quasi con sorpresa mi sono accorto che alcuni luoghi mi rimanevano fa-
miliari. Non avrei pensato di averli memorizzati cosi bene; cid vuol dire che il primo
viaggio alla ricerca di una possibilita - allora remota - di una presenza sul posto, era
stato effettuato con molta attenzione.

Ma la seconda visita ha riservato certamente molte novita. La comoda ospitalita nella
attuale sede del noviziato, la splendida villa di Sunny Hills, messa generosamente a
disposizione dalla Signora Letizia Flores, dove si puo dire che si respira aria di misti-

40



cismo: essa é infatti po-
sta quasi alla sommita
della collina, lontana
dall'assordante rumore
e dal traffico cittadino.
C'e poi il terreno acqui-
stato alcune centinaia di
metri pitt avanti, sempre
nel quartiere di Banilad,
e che é stato ormai defi-
nitivamente battezzato
dai nostri “Tabor Hill".
Qui ormai da qualche
anno funziona egregia-
mente la casa di postu- Butuan City (Filippine)

lantato, costruita tempo- La Casa “Divine Mercy and St. Augustin™ in fase di costruzione
raneamente con stuoie e

palme, capace di contenere fino a quaranta persone. Proprio durante la mia visita ¢
stata inaugurata una grande palestra multiuso, ricavata alle pendici della collina. Ai
primi di settembre sono finalmente cominciati i lavori per la costruzione del novizia-
to. Cosa dire infine del nuovo complesso di Butuan City, nell'isola di Mindanao? Sul-
['ettaro di terra donatoci dalla Signora Valentina Plaza e occupato esclusivamente da
palme di cocco, sorge ora un nuovo “convento”. Costruito a tempo di record, ¢ for-
mato dalla cappella e sala di riunioni, con alcune camere, tutto in muratura, e da una
serie di stanzette in stuoie per accogliere i giovani studenti.

La novita pit1 bella & perd costituita dalle persone che “popolano” questa piccola
realta. Ho potuto notare un grande entusiasmo, la gioia di lavorare per il Signore sen-
za risparmiare fatiche e sudore, la capacita di gustare le cose semplici ed essenziali
per l'esistenza, il gusto per la preghiera e l'incontro con Dio, e tante altre cose che for-
se il nostro mondo occidentale, progredito e benestante, non riesce pit a cogliere.

Accennavo ad alcune celebrazioni cui avrei dovuto presenziare durante il mio sog-
giorno.

Domenica 7 giugno, dopo un viaggio di dodici ore sulla nave che mi aveva portato
da Cebu all'isola di Mindanao, ho presieduto nella cattedrale di S. Giuseppe di Bu-
tuan City la liturgia della professione religiosa di quindici giovani novizi filippini. Non-
stante ['ora - erano le due del pomeriggio e il caldo si faceva sentire in maniera pe-
sante - la chiesa era strapiena di fedeli. Se si pensa che la nostra presenza nell'isola
risale soltanto a pochi mesi fa, la cosa sembra inverosimile; anche se bisogna consi-
derare che alcuni giovani professi provengono proprio da Butuan o da paesi vicini, e
quindi si poteva contare sulla presenza dei parenti. La liturgia, inserita in una solenne
concelebrazione eucaristica, ha avuto momenti di commozione, quando i quindici
giovani, in abito nero (colore inusuale da queste parti) si sono prostrati a terra duran-
te il canto del “Veni creator”, e quando con voce decisa hanno pronunciato la formu-
la della Professione, consacrandosi al Signore con i voti di poverta, castita, obbedien-
za e umilta nell'Ordine degli Agostiniani Scalzi.

Si era appena conclusa la cerimonia nella cattedrale, che subito siamo partiti per la
residenza di Ambayon, dove si trova il terreno donatoci dalla Signora Plaza, perché

41



per le ore 17 era prevista la
benedizione solenne della
nuova cappella e della co-
struzione gia completata.

Il vescovo diocesano,
Mons. Juan de Dios M. Pue-
blos, era gia ad attenderci
sul posto. La benedizione,
cui faceva da madrina la
donatrice del terreno Signo-
ra Valentina Plaza, si e svol-
ta in maniera semplice, ma
anche in questa occasione
la partecipazione della gen-
te e stata numerosa e senti-
ta. Le due cerimonie, com-
preso il rinfresco seguito al-
la benedizione del comples-
SO, sono state preparate e
seguite dal gruppo carisma-
tico “Divine mercy” molto
attivo nella citta e molto vi-
cino ai nostri religiosi.

Analoga cerimonia si e
svolta la domenica succes-
siva 14 giugno a Tabor Hill,
in Cebu City. Questa volta i
giovani professi erano tre e
la liturgia si e svolta nella
palestra che sarebbe poi
stata inaugurata subito do-
po la Messa. E una costru-
zione magnifica e servira
per molie iniziative: dalle
riunioni, alle celebrazioni li-
turgiche e agli avvenimenti
sportivi. Infatti subito dopo
I'inaugurale taglio del na-
stro da parte della madrina,
la Signora Lim, e un pranzo
servito a tutti partecipanti, e
iniziato un primo torneo di
basket fra i giovani, che si é
protratto fino a tarda sera.

Un'altra cerimonia voca-
zionale si era gia svolta un
paio di mesi prima a Cebu.

42

Cebu City. 3 maggio 1998
La vestizione dei novizi nella cappella “Adoration Center”

Butuan City, 7 giugno 1998
La Professione semplice nella cattedrale di §. Giuseppe

1
Al

Cebu City. 14 giugno 1998
La Professione semplice a Tabor Hill




Novizi OAD - Cebu City, 3 maggio 1998

Fra Joshue Cadorna of John Mary Vianne

Fra Nathaniel Isidore Capacite of the Lord’s Ascension

Fra Carlos Duga of St. Alypius

Fra Philipp Neri M. Fernandez of the Alliance of the Two Hearts
Fra Nifo Stephen Lawrence Jasmin of the Holy Cross

Fra Renan Rafael Marie Hustrisimo of the Risen Christ

Fra Domiciano Ambrosio Larosa of the Lord’s Transfiguration
Fra Porferio Logrofio of St. Maximilian Kolbe

Fra Wendill John Manatad of the Blessed Virgin Mary

Fra Joel Peter Claver Manuel of Our Lady of Consolation

Fra Jstel John Mary Martinez of the Holy Rosary

Fra Heribert Francis Mary Mayol of the Blessed Sacrament
Fra Daniel Vincent Mary Nacaytuna of the Child Jesus

Fra Melchor Nicario of St. Ezekiel Moreno

Fra Roland Joseph Marie Ortega of the Holy Family

Fra Dennis Lorenzo Maria Ruiz of the Crucified Christ

Fra Valentino Benedict Tabelino of the Divine Love

Professi OAD - Butuan City 7 giugno 1998

Fra Melvin James Marie Abiera of the Holy Eucharist

Fra Elmer Jerome Maria Balofinas of the Divine Mercy
Fra Fidelis Russ Marie Bayno of the Sacred Heart of Jesus
Fra Jeffrey Maximilian Cantabeja of the Holy Rosary

Fra Florence Barnabas Cuizon of Our Lady of Mt. Carmel
Fra Cesar Ezekiel Maria Dionson of the Sacred Heart

Fra Justin Mary Estrella of the Holy Spirit

Fra Erwin Alypius Gindang of the Hearts of Jesus & Mary
Fra Juan Diego Mario Labayos of the Crucified Jesus

Fra Charles Boniface Ordona of the Miraculous Medal
Fra Gabriel Marie Porras of the Annunciation

Fra Rolando Casimir Marie Rafol of the Holy Eucharist
Fra Dominic Mary Relampagos of the Blessed Sacrament
Fra Cesar Anthony Mary Serdoncillo of the Holy Family
Fra Randy Stephen Marie Tibayan of the Holy Cross

Professi OAD - Cebu City 14 giugno 1998

Fra Robin Jose Marie Domaguit of the Most Holy Trinity
Fra Romeo Dominic Marie Bersaluna of the Divine Mercy
Fra Roland Augustine Biong of St. Monica

Il P. Generale aveva dato
I'abito religioso, ammetten-
doli cosi all'anno di prova
del noviziato, ad altri quin-
dici giovani, il giorno 3
maggio scorso.

Commovente rimane la
dedizione e l'interessamen-
to di molte persone che so-
no e rimangono vicine ai
nostri religiosi: e stata pro-
prio questa generosa pre-
senza a sorreggere le loro
fatiche e a spronare il loro
entusiasmo.

Bisognerebbe essere pre-
senti sul posto per rendersi
conto di quello che signifi-
cano queste celebrazioni.
Posso affermare che ci si
dimentica del caldo, delle
fatiche e di tanti altri proble-
mi connessi al [uogo e alle
circostanze. Naturalmente
questi avvenimenti hanno
suscitato in me una grande
ammirazione per il lavoro
svolto dai nostri confratelli.
L'aiuto e l'assistenza del Si-
gnore si possono toccare
con mano e qualche volta
non si esita a chiamare mi-
racoli certi interventi risolu-
tivi. Ma anche ['aiuto e la
preghiera di tante persone
che da lontano sorreggono
il loro lavoro é un elemento
essenziale. Termino questo
mio breve resoconto del
viaggio nelle Filippine con
un invito a tutti i lettori di
“Presenza’, affinché senta-
no come proprio questo vi-
tale problema per il futuro
del nostro Ordine.

P. Pietro Scalia, OAD

43



INTERVISTA A...

Pietro Scalia, 0AD

In occasione del viaggio nelle Filippine, in cut ho presieduto la liturgia della profes-
sione di alcuni nostri giovani chierici e presenziato all'inaugurazione della palestra co-
perta di Tabor Hill, ho avuto il piacere di intrattenere un colloquio-intervista con P.
Jandir Bergozza, giovane sacerdote agostiniano scalzo del Brasile, da qualche anno
in questo Paese per attendere alla formazione dei nostri giovani. Una intervista che
sono felice di presentare ai lettori di “Presenza Agostiniana” affinché possano meglio
conoscere l'opera che ['Ordine sta portando avanti con entusiasmo e buoni risultati
in quella terra.

Fin dal primo momento del mio sodgiorno nelle Filippine avevo lintenzione di fare
una intervista con qualcuno di voi. Questa sera, mercoledi 17 giugno, ci troviamo a
Butuan; fra poco prenderd la nave per tornare a Cebu, e fra un paio di giorni ['aereo
per tornare in Italia. Forse, P. Jandir, ti ruberd un po' di tempo, perché il tempo e
molto prezioso: c'e sempre molto da fare, soprattutto qui dove gli operai sono al la-
voro, direi notte e giorno, per approntare l'abitazione della nuova comunita di forma-
zione di Butuan. La prima domanda verte proprio sulle cerimonie vissute in questi
giorni, ossia la professione di domenica 7 giugno qui a Butuan cui é seguita la bene-
dizione di questo complesso e dei lavori ancora in corso, e la professione e la inau-
gurazione del capannone multiuso a Tabor Hill di domenica scorsa 14 giugno. lo na-
turalmente ho vissuto il tutto dal mio punto di vista, da visitatore esterno. Ecco: qual
¢ la tua impressione, il tuo pensiero, per queste ultime realizzazioni e celebrazioni.

Per rispondere devo tenere presente globalmente tutto il nostro lavoro qui nelle
Filippine. Il nostro vero obiettivo € di attirare il maggior numero di giovani e lavorare
con loro, compreso il lavoro vocazionale e le iniziative connesse: in questo Paese le
vocazioni sono veramente tante. La nostra opera a Butuan come anche quella a Ce-
bu, sono portate avanti per dare ai giovani opportunita di studiare, di ammirare e
quindi di scegliere; la solennita nelle celebrazioni fa parte di questo lavoro. Ogni cosa
che si fa & mirata al lavoro vocazionale: molti altri giovani vengono conquistati, come
questi; e io penso che il frutto sara di avere sempre nuove vocazioni.

a4



Percio nel complesso il tuo giudizio su queste celebrazioni € positivo.

Ma si. Ed ¢ una attivita che dobbiamo continuare a fare. Con i giovani bisogna es-
sere dinamici: insomma € una cosa veramente necessaria.
Unaltra domanda, pitt personale. Ormai sono oltre tre anni che sei nelle Filippine,
dopo aver lasciato il Brasile... Allora ti chiedero tre cose: Primo, un po di cronaca di
questi tre anni, ma molto breve; secondo, se hai trovato difficolta, e quali, nelle Filip-
pine rispetto al Brasile; terzo, se c'e qualche rimpianto, anche umano, naturalmente.

Si, sono venuto qui per scelta dei superiori. Appena ordinato sacerdote ho fatto
anche la domanda di essere missionario.

Ti sei messo a disposizione.

Si, si, totalmente a disposizione delle decisioni dei superiori. Essi hanno deciso
che io venissi qui. E ho risposto senza alcun problema, anche perché é una attivita
che mi piace. Dopo un anno di lavoro vocazionale come formatore a Toledo, in Bra-
sile, con P. Moacir e con P. Angelo Cart, sono venuto qui. Il primo problema e stato
la lingua, perché non sapevo nulla di inglese; ma in fondo non era un grosso proble-
ma perché, piano piano, parlando alla meglio, ho superato la difficolta della lingua.
Per il resto qui mi sono trovato molto bene, perché pitt 0 meno e come in Brasile: le
persone, la realta, la poverta, tutto cosi... Lambiente pitt © meno & come quello, non
¢ che sia molto diverso; anche il clima, non & troppo differente dal Brasile. Non &
stata una grossa difficolta.

Ma un rimpianto? Una nostalgia?

Io non sono nostalgico. Non sento troppo la mancanza delle persone, né sono at-
taccato ad un posto dove ho lavorato. Allora, la nostalgia: non so se c'e. Quando ho
cominciato, si, sentivo un poco, come si dice, la solitudine, perché non potevo parla-
re con altri. Poi piano piano e finita anche questa.

Quindi rimpianti non ce ne sono. Ed ora unaltra domanda, a cui fra I'altro hai gia ri-
sposto in qualche modo, ma ti chiedo di rispondere un po meglio: un paragone cioé
fra la realta socio-religiosa del Brasile e delle Filippine. Hai detto che c'é un certo
equilibrio, pero ci sono senz altro differenze. Non ti chiedo la differenza con la realta
italiana, perché tu la realta italiana non la conosci direttamente, ma quali sono le dif-
ferenze sociali e religiose tra il Brasile e le Filippine, se ci sono.

Prima di tutto i due Paesi sono a stragarande maggioranza cattolici, almeno se-
condo le statistiche. Perd nelle Filippine penso che la pratica religiosa sia pit intensa
che nel Brasile. [ filippini frequentano di pitt la Messa, anche i giovani; e anche le al-
tre devozioni sono molto sentite; la stessa pratica religiosa qui €, come si puo dire?,
pitt innocente, non molto riflessiva, pitt spontanea. Quasi una tradizione che fra l'al-
tro ci tengono molto a mantenere. La morale & ancor pit: radicata che in Brasile. Per
quanto riguarda la differenza tra le varie categorie di persone e l'ingiustizia sociale,
nelle Filippine & come in Brasile, anche se penso che qui sia pit1 accentuata. Il para-
gone tra i due Paesi allora si pud fare: con una leggera prevalenza per le Filippine.

45



Quindi, di riflesso, anche la situazione vocazionale, almeno per ora, sembra una si-
tuazione positiva. Pensi che ci siano sempre e ci saranno ancora nel futuro vocazioni
nelle Filippine?

Il futuro non lo conosce nessuno. Ma per ora ci sono molte promesse. Anche qui
la moda americana sta arrivando rapidamente, pero le vocazioni sono ancora nume-
rose. Fra ['altro, la scelta vocazionale e vista a volte corne un mezzo per uscire dalla
poverta, dalle difficolta economiche, anche perché ci sono famiglie numerose. E poi
avere un sacerdote in famiglia € un grande onore, e quindi i candidati sono vera-
mente sostenuti. Le vocazioni sono abbondanti, adesso, e penso che il futuro & mol-
to promettente.

Una domanda forse pitr difficile. Gli agostiniani scalzi, missionari nelle Filippine, cosa
pensano di proporre come specifico loro carisma.

Il carisma & sempre lo stesso. Noi diciamo che é: Servire ['Altissimo, il Signore, in
spirito di umilta. Questa e anche per loro una grande attrattiva. Poi ¢'¢ anche un
obiettivo immediato per lavorare qui: abbiamo scelto le Filippine anche in vista di
una prossima missione in Cina, e questa € una cosa che attrae molto i giovani, essi
sono molto interessati per questo obiettivo: vedere la Cina cattolica. Ed & una sfida
che sempre rilanciamo. Addirittura [a prospettiva di essere anche martiri e dare la vi-
ta per amore di Gest: e della Chiesa, ¢ una spinta perché vengano con pilt entusia-
smo. E, insomma, una vera sfida.

Allora é bene insistere sulla nostra storia missionaria del 1700 in Estremo Oriente.

Certamente; anzi, noi lo facciamo in ogni celebrazione. Ricordiamo i trecento anni
della partenza dei nostri primi missionari e la loro permanenza in Cina e nel Tonchi-
no, durata ben centoventi anni. Fra ['altro, sempre in riferimento alla sfida di cui par-
lavo prima, teniamo continuamente presente 'invito rivolto dal S. Padre in occasione

Cebu City,

14 giugno 1998

Un momento della con-
celebrazione eucaristi-
ca nella palestra di Ta-
bor Hill, il giorno della
sua inaugurazione

46



della giornata mondiale dei giovani di Manila: dalle Filippine deve partire la rievange-
lizzazione dell'Asia. Ma non trascuriamo di presentare la nostra vita di comunita; a
loro piace molto la pratica della carita nella vita comune.

Quindi queste sarebbero anche le prospeittive per un nostro futuro nelle Filippine.

Questo e quanto noi presentiamo ai candidati.

Passiamo ad un altro aspetto, sempre concernente il problema vocazionale e della
formazione. Mi riferisco a quelli che vengono a studiare in Europa, in Occidente, e
poi magari vi rimangono per il ministero sacerdotale. Voi vedete questo in positivo,
o cf sono dei rischi?

Si, i rischi sono sempre molti, ed é per questo che abbiamo messo in guardia i
nostri giovani candidati. Abbiamo detto loro che il cammino religioso nell'Ordine non
deve significare una fuga dalla poverta, avere delle chances migliori nella vita. Per
esempio, i giovani studiano molto e poi non trovano da guadagnarsi la vita; dopo
tanti anni di studio e senza altre prospettive facilmente si dirigono verso questa scel-
ta: il miraggio di una condizione migliore all'estero investe infatti anche il ramo eccle-
siastico e religioso. Per noi un buon discernimento é sempre alquanto difficile, per-
ché non si pud conoscere profondamente l'intimo dei candidati, ma sempre ci si
adopera per fare le scelte migliori. A questo proposito mi sembra molto positivo ten-
tare di fare una comunita internazionale. Sono sempre stato contrario alll'invio di
grandi gruppi; possono bastare pochi elementi, ma validi. Questo vale per le Filippi-
ne come per il Brasile. Fare quindi una comunita internazionale, perché la Chiesa é
internazionale, non una cosa locale. E noi che siamo venuti come missionari, dob-
biamo fare questa scelta missionaria per la Chiesa universale.

In particolare, ti sentiresti di dare un suggerimento ai nostri chierici di Roma, Genova
ed Acquaviva Picena?

Essi conoscono gia il mio pensiero, perché siamo stati insieme e abbiamo parlato
prima della partenza. Ripeto loro: i primi momenti sono certamente difficili, la vita
spirituale anche un po confusa, sia per la lingua che per la difficolta nello studio. Ma
e una esperienza necessaria, anche se difficile, una esperienza veramente bella ed
importante per la vita. Essi sanno che questo era gia previsto. lo prego per loro, per-
ché tutti superino questa difficolta, soprattutto con l'aiuto delle loro comunita.

E adesso una domanda, come dire?, alquanto imbarazzante. Voi avete qualcosa da
chiedere all'Ordine, anche se prevedete di difficile attuazione? Fra poco ci sara la
Congregazione plenaria...

Noi siamo per ora totalmente dipendenti e bisognosi di tutto; quelli che vengono
a farci visita vedono che [a realta locale ¢ una realta di poverta. Ci sono anche i ric-
chi, ma i nostri benefattori sono in genere persone semplici. C'é¢ comunque molto bi-
sogno di aiuto da parte dell'Ordine anche per mantenere i candidati; un aiuto per
continuare a camminare. Ma possiamo dire che anche qui si pud realizzare molto;
cid che stiamo facendo a Butuan € una testimonianza che si pud lavorare con una

47



certa autonomia economica. Quello che invece necessita veramente, sono i formato-
ri, occorrono almeno uno o due sacerdoti. Infatti le case sono due, ma non siamo in
grado di formare una comunita. La casa di Cebu ha addirittura due dipendenze e
due formatori in tutto. lo difendo molto il principio della comunita e due case con
una comunita di due elementi ciascuna, non & una cosa bella. Anche per una valida
testimonianza vocazionale - visto che noi parliamo tanto della vita comunitaria - oc-
corrono vere comunita efficienti.

Ora ti chiedo di inviare un messaggio ai confratelli, un messaggio semplice. Sia per
['Ttalia che ha una realta - e voi la conoscete - di sacerdoti anziani, e una realta voca-
zionale povera, sia per il Brasile dove sono tutti molto giovani e con una realta voca-
zionale molto ricca.

Intanto penso che, vecchi o giovani, tutti siamo fratelli nella stessa misura, che ¢ la
misura di Cristo. Allora: un pd di pazienza. Pazienza - cost in Italia come in Brasile -
molto amore, molto amore e accettazione. Dobbiamo comprenderci, pur nella diffe-
renza. Tra giovani e anziani la differenza e grande, allora la comprensione e I'amore
per capirci € alla base di tutto. Credo proprio che il messaggio finale deve essere: fra-
telli, un’anima ed un cuore solo in Cristo; per 'amore di Cristo e della Chiesa, e per
I'amore dell'Ordine. Rimaniamo tutti fratelli nel corpo di Cristo.

Si, anche perché mi sembra che, in definitiva, essere pochi nel nostro Ordine, ci aiu-
ta a conoscerci meglio, e la vita circola pitt facilmente in tutto il corpo.

Ma si. Questo € il punto. lo ricordo che quando studiave a Rio de Janeiro, cio che
colpiva maggiormente gli altri seminaristi era la nostra vita di comunita, cioe come ci
comportavamo ['uno con ['altro. Essi commentavano, parlavano di questo perché
era veramente una testimonianza bellissima. Questo € certamente un vantaggio: che
ci si pud conoscere. Ma, c'e un'altra cosa: il supporto che dobbiamo darci scambie-
volmente. Ci saranno errori, ci saranno problemi, a volte pitt grandi a volte pit legge-
ri. Ma sempre, nella comunita, il fratello potra trovare un appoggio, un supporto mo-
rale e spirituale per andare sempre avanti. Questa per me ¢ soprattutto la vita della
comunita.

Mi pare comunque che i frutti di questa comunione siano positivi: non potete lamen-
tarvi del nostro appoggio morale.

Proprio per questo ho detto che, nella differenza, si pud fare un corpo solo: pre-
gando e lavorando; e il lavoro non si fermi in una casa, in una famiglia, ma sia vera-
mente per I'Ordine. Se si lavora per 'Ordine, si lavora per la Chiesa; e la Chiesa ¢ il
corpo di Cristo. Il lavoro allora sia unicamente per amore del Cristo.

P. Jandir ti ringrazio; sono certo che questa intervista sara gradita ai confratelli, e ai
lettori di “Presenza Agostiniana”. Mi auguro che in un prossimo futuro possiamo da-

re notizie ancora pit belle e incoraggianti. Auguri per voi!

P. Pietro Scalia, 0AD

48



Commemorazione del

Uen. P Grovanns dr . guyfz'e[mo

Vst s GEMELLAGGIO
<=2~ BATIGNANO-MONTECASSIANO

Antonio Giuliani, OAD

Il 20 settermbre scorso ¢ stata festa grande a Batignano, antico borgo sulle colline
che cingono Grosseto. Tre comunita si sono incontrate per la prima volta per cele-
brare solennemente la memoria del Ven. P. Giovanni Nicolucci di S. Guglielmo, ere-
mita e apostolo della Maremma: 'Ordine degli agostiniani scalzi, di cui fu membro
insigne, la cittadina di Montecassiano (Macerata), che gli diede i natali nel 1552, la
cittadina di Batignano, che ne custodisce amorevolmente le spoglie mortali dal 14
agosto 1621. Un appuntamento atteso e preparato da molto tempo, che ha coinciso
provvidenzialmente con due date memorabili di questa singolare vicenda religiosa e
civile: il quarto centenario del suo arrivo in Maremma sul finire del 1597 e la vigilia
dell'anniversario del Decreto sull'eroicita delle sue virtd, firmato da Clemente XIV il
21 settembre 1770. Festa religiosa, dunque, e insieme civile nel segno di un gemel-
laggio fra i due comuni e parrocchie, fortemente voluto dai rispettivi parroci e asse-
condato dai sindaci ed enti locali per riscoprire e valorizzare la figura e I'opera di que-
sto Grande: Montecassiano e Batignano guardano ancora all'austera figura del P.
Giovanni, lontana da noi nel tempo ma vicinissima e attualissima, capace di richia-
mare ancora con la sua meravigliosa vita 'uomo d'oggi agli eterni valori dello spirito
e del cristianesimo.

Anche i confratelli del suo Ordine hanno voluto rendere omaggio al loro Venerabi-
le, considerato uno dei membri piti eminenti per santita, dottrina e opere, il vero
prototipo della loro spiritualita agostiniana e riformata, che si puo0 sintetizzare cosi:
servire Dio in spirito di umilta, carita e unita. Da Roma e intervenuto il P. Generale, P.
Eugenio Cavallari, accompagnato dal Postulatore Generale, P. Antonio Giuliani, P.
Luigi Pingelli, Provinciale delle Marche, P. Graziano Sollini e P. Giorgio Mazurkiewicz,
che ha lanciato ['iniziativa del gemellaggio in Montecassiano, con un folto gruppo di
chierici di Acquaviva Picena, Roma e Genova.

[ festeggiamenti veri e propri sono iniziati la sera precedente, sabato 19 settembre,
nella chiesa parrocchiale di Batignano con la liturgia eucaristica, presieduta dal Ve-
scovo emerito di Grosseto, Mons. Adelmo Tacconi. L'urna preziosa in vetro e legno,
adorna di fregi dorati, donata nel 1631 dalla Granduchessa di Toscana, Cristina di
Lorena, e stata esposta eccezionalmente nella cappella laterale di sinistra. | fedeli di
Batignano sono accorsi numerosi a venerare il corpo incorrotto del loro P. Giovanni!

49



Nei giorni precedenti, il parroco Don
Ivano Rossi, aveva guidato la prepara-
zione spirituale della popolazione e pre-
parato al meglio ogni cosa per ['eccezio-
nale evento.

Domenica mattina il paese si ¢ animato
insolitamente per l'arrivo da Montecas-
stano di cinque pulmann di fedeli, in to-
tale duecentocinquanta pellegrini, guida-
ti dal loro parroco, Don Giuseppe Orten-
zi, dal sindaco, Francesco Vitali, da alcu-
ni assessori comunali, dal presidente
della “Pro loco”, Giuliano Marconi, e da
P. Giorgio Mazurkiewicz.

Presso la porta d'ingresso a est di Bati-
gnano e avvenuta l'accoglienza solenne
e il primo saluto fra il sindaco di Grosse-
to, Avv. Alessandro Antichi, e il parroco
di Batignano con le delegazioni di Mon-
tecassiano e degli Agostiniani scalzi.
Quindi si forma il corteo, che sfila dietro
ai gonfaloni comunali e a suon di ban-
da, con i personaggi storici del "Palio dei
terzieri” di Montecassiano in suggestivo
costume quattrocentesco, guidati dal
Presidente Prof. Mario Capparulli, si dirige verso la piazzetta centrale, davanti al Pa-
lazzo ove e passato al Signore il Ven. P. Giovanni, ospite di Orindio Baccellieri, all'al-
ba di quel 14 agosto 1621.

Qui e pronto il palco, sul quale attende e saluta le autorita il vescovo di Grosseto,
Mons. Giacomo Babini. Inizia cosi la cerimonia civile del gemellaggio fra Batignano e
Montecassiano, ripresa dalla telecamera di Tele-Maremma. Il Sindaco di Grosseto,
del cui Comune fa parte Batignano, porge il benvenuto al Sindaco e ai cittadini di
Montecassiano, evidenziando il valore spirituale e sociale dell'opera del P. Giovanni;
risponde a lui il Sindaco di Montecassiano, rievocando le virtit e le tradizioni che so-
no alla base di un rinnovato rapporto di amicizia e collaborazione fra le due comu-
nita civili. Lo scambio dei doni e I'abbraccio dei due Sindaci suggella il gemellaggio
fra Batignano e Montecassiano. Grande é I'entusiasmo dei fedeli, forte lo scroscio
degli applausi come forte é il vento che soffia in quella piazzetta gremita di gente:
sembra che lo spirito del Venerabile si sparga su tutti in quel momento toccante...

Alle ore 11,15 i sacerdoti, rivestiti dei paramenti nella chiesetta di S. Giuseppe,
processionalmente si dirigono con il vescovo, i seminaristi e i chierici agostiniani
scalzi verso la chiesa parrocchiale di S. Martino. Le strette viuzze di Batignano, con le
case in pietra ornate di fiori e addobbate per I'occasione, formano uno scenario alta-
mente suggestivo e quasi familiare, mentre la breve processione si dirige alla chiesa,
ove i fedeli attendono il loro pastore, assiepati dentro e fuori del tempio. La giornata
é bellissima e degna dell'ora importante che sta vivendo il popolo di Dio: sembra
che il Venerabile P. Giovanni da S. Guglielmo, dalla sua urna, voglia lodare, sorridere

Batignano, 20 settembre 1998 - La concelebrazione
eucaristica nella parrocchia di S. Martino

50



e cantare con i suoi
devoti. All'inizio della
concelebrazione eu-
caristica il Vescovo
saluta i presenti, a
nome della Diocesi, e
affida tutti all'inter-
cessione del Venera-
bile. Quindi il P. Ge-
nerale tiene omelia,
prima dando lettura
del seguente tele-
gramma, inviato dal
S. Padre: “Occasione
celebrazioni in onore
del Venerabile P.
Giovanni Nicolucci di
S. Guglielmo et de-
mellaggio comunita
Montecassiano - Bati-
gnano, Sommo Pon-
tefice rivolge beneau-
gurante saluto, espri-
mendo apprezza-
mento per liniziativa;
et mentre formula
fervidi voti che ricor-
do, esempio et inse-
gnamento lasciato in
eredita dal Religioso
valga a rafforzare
propositi di rinnovato
impegno testimo-
nianza cristiana, co-
me pure iniziativa
contribuisca a rinsal-
dare reciproca cono-

Batignano, 20 settembre 1998
I parroco accoglie le autorita sulla piazza del paese

Batignano, 20 settembre 1998
Scambio di doni tra il sindace di Montecassiano, Francesco Vitali
e quello di Grosseto, Alessandro Antichi

scenza et sentimenti di fraternita, invoca dal Signore elette grazie celesti et invia
Ecc.mo Mons. Giacomo Babini, che presiede sacro rito, a Lei, parroci, autorita, reli-
giosi agostiniani scalzi, fedeli et presenti implorata propiziatrice benedizione apostoli-
ca. Card. Angelo Sodano, Segretario di Stato”. Quindi tratteggia felicemente gli aspet-
ti salienti della vita e della santita del P. Giovanni, mentre i fedeli sono avidi di cono-
scere tutto di quest'Uomo di Dio. Una vicenda davvero meravigliosa quella del Vene-
rabile, che da Montecassiano lo porta ad entrare nell'Ordine agostiniano, ove diventa
sacerdote e maestro di teologia; poi entra nella Congregazione di Osservanza di Pe-
rugia, e da qui scende in Maremma per ritirarsi nell'eremo di S. Guglielmo d'Aquita-
nia a Stabbio di Rodi, vicino a Castiglione della Pescaia (Grosseto). Ma non si estra-

51



nea dal mondo. Percorre tutti i centri della Maremma e sale sui grandi pulpiti d'ltalia,
da Genova a Roma, ascoltato e venerato dal Papa Paolo V e dal Card. Bellarmino;
fonda cinque eremi, ricostruisce chiese, apre persino un ospedale a Castiglione della
Pescaia, trova il tempo di scrivere quarantadue fra opere e opuscoli di teologia e mi-
stica, organizza infaticabilmente le opere della carita e della misericordia visitando
malati, carcerati e poveri. Tutto questo, fra una ininterrotta unione con Dio, colma di
fatti straordinari e di miracoli. Alla fine della sua vita entra nella riforma degli agosti-
niani scalzi, all'eremo di S. Croce in Batignano, e sei mesi dopo muore alle soglie dei
settant'anni.

Questa, in sintesi, 'omelia del P. Generale. Poi la messa prosegue con ['offerta dei
doni delle due comunita, animata dai canti della corale di Montecassiano. Dopo la
comunione, parla il parroco di Montecassiano, che esprime un ardente desiderio: ve-
dere quanto prima possibile sulla gloria degli altari il P. Giovanni e, se possibile, aver-
lo per il mese di agosto del 2000 a Montecassiano. Quindi dona al P. Generale una
pregevole riproduzione del quadro-ritratto del Venerabile, che si conserva nell’archi-
vio comunale (sec. XVII), realizzata dal pittore montecassianese Sandro Ciampinelli;
e altrettanto fa con il parroco di Batignano, il quale a sua volta ringrazia e si augura di
restituire quanto prima la visita.

Terminata la messa, le autorita rendono omaggio all'urna che accoglie le spoglie
del Venerabile; quindi ci si avvia all'impianto sportivo gitt nel piano, ove la comunita
di Batignano offre il pranzo, preparato per cinquecento persone: una occasione unica
per fraternizzare. La Tv locale, Tele-Maremma, intervista anche il P. Generale ed altre
autorita. In tutti i presenti & evidente la gioia per aver riscoperto una grande figura,
ancora viva e attuale, quella del Venerabile P. Giovanni, ed aver inaugurato una nuo-
va stagione di rapporti umani attraverso il gemellaggio delle due comunita di Bati-
gnano e Montecassiano.

Da queste pagine rinnoviamo il pitt sentito ringraziamento per la splendida iniziati-
va, che non solo ha coinvolto Batignano e Montecassiano, ma ha anche risvegliato la
devozione al nostro Venerabile P. Giovanni di S. Guglielmo, che ci auguriamo di ve-
dere presto suglt Altari!

P. Antonio Giuliani, OAD

Urna contenente i resti
mortali del Ven. P. Giovan-
ni di S. Guglielmo

52



Dati Biografici

1552 -

1565 -

1566 -

1568 -

1574 -

1575 -

1576 -
1577 -

1578 -
1580 -
1581 -
1583 -

1584 -
1589 -

1590 -
1592 -

1594 -

VEN. P. GiovanNI NICcOLUCCI
DI S. GUGLIELMO

II 15 luglio nasce a
Montecassiano (MC) da
Francesco e Francesca
Piccinotti.

Morte dei genitori. Vie-
ne ospitato dalla fami-
glia di Bartolomeo
Quattrini.

Entra come oblato nel-
['Ordine agostiniano. In
settembre inizia il novi-
ziato.

Prosegue gli studi di
grammatica, filosofia e
teologia.

Il 18 settembre e ordi-

nato diacono ad Osimo
(MC) . Immagine tratta da un quadro ad olio

che si conserva nella chiesa di Montecassiano

Il sabato “Sitientes” e
ordinato sacerdote. Il 3
maggio celebra la prima messa a Montecassiano.

Trascorre un anno nel convento di Montefortino (AP).

Nel convento agostiniano di Fermo (AP) studia filosofia sotto la guida
del Maestro P. Gregorio Petrocchino, futuro Priore Generale dell'Ordi-
ne e Cardinale.

A Venezia, nello Studio agostiniano, continua la formazione teologica.
A Rimini perfezione lo studio della teologia.

A Padova consegue il dottorato in teologia.

Calunniato, viene rimosso dall'insegnamento e incarcerato per un an-
no.

Risiede per quattro anni a Sulmona nel monastero dei Celestini.

Entra nella Congregazione agostiniana di osservanza “Perugina” ed e
maestro dei novizi nel convento di S. Felice, presso Giano (PG).
Breve dimora nel convento di Perugia, quindi € priore a Camerino.
Priore di Montecassiano. Insegna nella scuola pubblica. Ministero
della predicazione.

Inizia la vita eremitica a Castelfidardo (AN).

53




1595 -

1597 -

1613 -

1621 -

1621 -

1621 -

1621-

1621-

1624 -

1710 -

1723 -

1770 -
1893 -

1995 -

Vive per due anni nell'eremo della Madonna della Sassetta in Mon-
tauto di Anghiari (SI). Qui scrive il Commento alla Regola di S. Ago-
stino.

Avendo letto pit volte la vita di S. Guglielmo di Aquitania (+1157), si
ritira nello stesso eremo di Malavalle, presso la localita “Stabbio di
Rodi”, a 5 Km. da Castiglione della Pescaia (GR). Qui vivra fino a po-
chi mesi dalla morte, fondando in zona altri cinque eremi, dedican-
dosi alla predicazione in molte citta d'ltalia e nei centri della Marem-
ma, scrivendo 42 opere di catechesti, ascetica e mistica, organizzando
['assistenza ai poveri, ai malati e ai carcerati.

Predica il quaresimale in S. Agostino, ascoltato anche dal Card. S.
Roberto Bellarmino. Paolo V lo vorrebbe a Roma, ma egli preferisce
restare in Maremma. Amico e confessore di Casa Medici a Firenze,
soprattutto della Granduchessa Cristina di Lorena.

| 2 marzo entra nella Riforma degli agostiniai scalzi, sorta a Napoli nel
1592 per Decreto del Capitolo generale dell'Ordine.

Il 3 maggio 1621 viene inaugurato I'eremo di S. Lucia in Batignano
(Gr) ed egli entra a far parte della comunita insieme a P. Fabiano di S.
Maddalena. Emette nelle sue mani la professione religiosa con il quar-
to voto di umilta, dichiarando che “era venuto contro ogni suo merito
a stare con servi di Dio, e che non veniva per altro, se non per servire
tutti; stimando gran dono del Signore che gli concedesse di servire ai
suoi servi”.

II 25 luglio si ammala ed ¢ ospitato in casa di Orindio Baccellieri a
Batignano.

Il 14 agosto muore e viene trasportato all'eremo di S. Lucia. Il 16
agosto vengono celebrate le esequie alla presenza di 8.000 persone.
Il 2 dicembre inizia il primo processo informativo ordinario, con la ri-
cognizione della salma. I processi ordinari in diocesi terminano il 28
maggio 1623.

Il 22 gennaio viene pubblicato il Decreto di apertura del processo
informativo apostolico, in diocesi e poi in diverse citta delle Marche e
della Toscana.

Il 13 settembre iniziano i Processi “sul non culto” e “sugli scritti”.

1 7 agosto la Congregazione delibera di aprire gli atti del processo re-
missoriale riguardante i miracoli.

Il 21 settembre viene pubblicato il Decreto sull’eroicita delle virti.

Si riprende il Processo sull'autenticita di tre miracoli. 11 14 luglio 1896
sono esaminati il primo e secondo miracolo. 1° miracolo: n. 11 su-
spensive, n. 12 constare; 2° miracolo: n. 10 suspensive, n. 11 con-
stare, n. 1 non constare.

La Congregazione esamina nuovamente il 1° miracolo e non lo ap-
prova. Si attende un nuovo miracolo per intercessione del Ven. P.
Giovanni di S. Guglielmo.

54




LA SCALA DEI
QUINDICI GRADI

Ven. P Giovanni di S. Guglielmo, 0AD (%)

GRADO I - Quale sia la natura del nostro cuore e come vuole essere governato.

Anima mia in Cristo, il tuo cuore fu creato da Dio a questo fine solo, di es-
sere da lui amato e posseduto. Con questo amore potrai fare di lui quanto
vorrai e qualsivoglia cosa, per quanto difficile essa sia ti si fara in questa ma-
niera molto facile. Percio devi per prima cosa fondare e stabilire 'intenzione
del tuo cuore in maniera che dallinteriore esca l'esteriore. Perché sebbene le
penitenze corporali e tutti gli esercizi, con i quali si castiga e si affligge la carne,
sono lodevoli ogni volta che siano moderati con discrezione, secondo convie-
ne alla persona che li fa, nondimeno tu non acquisterai mai virtts alcuna per
codesto solo mezzo, se non vanita e vento di vanagloria, con che perderai le
tue fatiche; se con l'interiore non saranno detti esercizi animati e regolati.

La vita dell'uomo non e altro che guerra e tentazione continua; e per cagio-
ne di questa guerra tu devi vigilare sempre e far la guardia sopra il tuo cuore,
accio sia sempre pacifico e quieto. Trovando nell'anima tua qualche movimen-
to di qualsivoglia inquietudine sensuale, devi stare attenta, per quietarla subi-
to, di pacificare il tuo cuore, non lasciandolo deviare, né torcere ad alcuna di
quelle cose. Farai questo tante volte, quante ti si offrira inquietudine, sia nell'o-
razione e sia in qualsivoglia altro tempo. Sappi che allora saprai ben pregare,
quando saprai cosi operare; ma avverti, anima mia in Cristo, che tutto deve
essere fatto con soavita e senza sforzo. Insomma tutto il principale e continuo
esercizio della tua vita deve consistere nel pacificare il tuo cuore e non lasciarlo
deviare mai.

(*) Questo opuscolo di teologia ascetica € stato stampato per la prima volta a Genova nel 1615 dalla
Tipografia Pavone; successivamente in: P. GIAMBARTOLOMEO DI S. CLAUDIA, OAD, Rinforzo dello spirito
religioso etc., Milano 1697, pp. 207-226. Si pud utilmente consultare, per le ricchissime note di dot-
trina agostiniana, anche in: P. IcNAzIO BARBAGALLO, 0AD, Un roveto ardente - Il Ven. P. Giovanni da S.
Guglielmo, Agostiniano scalzo, Roma 1976. Il titolo completo dell'operetta &: La scala dei quindici
gradi, per la quale con molta facilita si pud arrivare alla vera perfezione cristiana. In appendice ad
esso si trovano tre altri testi: Regole per chi desidera farsi santo, Umile richiesta della divina benedi-
zione, Richiesta della benedizione mariana. 1l testo qui riprodotto € stato lievemente modernizzato.

511



GRADO II - La cura che deve avere 'anima di pacificarsi.

Adunque porrai d'ora in avanti, anima mia in Cristo, questa sentinella di
pace sopra i tuoi sentimenti. Cio ti condurra a grandi cose senza travaglio alcu-
no, anzi con molta tranquillita e sicurezza. Con questa sentinella, mandata a te
da Dio, vigilerai su te stessa in maniera che ti avvezzi ad orare, a ubbidire, a
umiliarti e a sopportare le ingiurie senza turbamento. E ben vero che, prima
che tu acquisti questa pace, patirai molto travaglio, perché non c’'e la pratica,
ma rimarra poi ['anima tua molto consolata in qualunque contraddizione che
le succeda e di giorno in giorno meglio imparerai questo esercizio di pacificare
lo spirito. Se talvolta ti vedrai tribolata e tanto turbata che non ti sembrera pos-
sibile darti pace, ricorri subito all’'orazione e persevera in essa, ad imitazione di
Cristo Signor Nostro, che tre volte pregd nell'orto, per darti esempio che 'ora-
zione deve essere il tuo unico ricorso e rifugio. E per quanto ti senta contristata
e pusillanime, non devi partire da essa finché non trovi la tua volonta confor-
me a quella di Dio e, conseguentemente, devota e pacifica, e insieme fatta tut-
ta animosa e ardita per ricevere e abbracciare quello che prima temevi e abor-
rivi, andandogli incontro. «Alzatevi, andiamo, ecco si avvicina chi mi tradisce»
(Mt 26,43).

GRADO III - Come a poco a poco si deve edificare questa abitazione pacifica.

Abbi cura, anima mia in Cristo, di non lasciar mai turbare il tuo cuore, né
mescolarlo in cosa che lo inquieti; ma sforzati sempre di tenerlo quieto, per-
ché in questa maniera il Signore edifichera nell’'anima tua una citta di pace e il
tuo cuore sara una casa di piaceri e di delizie. Il Signore vuole soltanto da te
che, ogni volta che ti altererai, tu torni a quietarti, a rappacificarti in tutte le tue
operazioni e pensieri; e siccome in un di non si edifica una citta, cosi tu non
pensare di acquistare in un giorno questa pace interiore. Perché questo non &
altro che edificare una casa al Signore e un tabernacolo all'Altissimo, facendoti
tempio suo. Lo stesso Signore & colui che deve edificare, perché altrimenti in-
vano sarebbe il tuo travaglio. Considera che tutto il fondamento principale di
questo esercizio deve essere ['umilta.

GRADO 1V - Come l'anima deve rifiutare ogni soddisfazione, perché questa é la
vera umilta e poverta di spirito con la quale si acquista la pace dell’anima.

56

Volendo entrare per questa porta dell'umilta, dal momento che altra entrata
non c'e, devi affaticarti e sforzarti, massime nel principio, d'abbracciare le tri-
bolazioni e le cose avverse, come tue care sorelle, desiderando da ognuno
d'essere disprezzata e che non ci sia chi ti favorisca, né chi ti conforti, se non il
tuo Dio. Tieni fermo e stabilito nel tuo cuore che solo Dio ¢ il tuo unico rifugio
e tutte ['altre cose sono per te spine: se le stringi al tuo cuore, sara male per te.
Se ti sara fatta qualche umiliazione, dovrai essere molto contenta, sopportan-
do con gaudio, tenendo per certo che allora Iddio é teco. Non volere altro
onore e non cercare mai altro che patire per suo amore e volere quello che ¢ a
sua maggior gloria. Cerca di rallegrarti quando qualcuno ti dicesse parole d'in-



giurie, o ti riprendesse e ti disprezzasse, perché gran tesoro sta nascosto sotto
questa polvere. Se le accogli volentieri, ti troverai presto ricca, senza che se ne
accorga quello stesso che ti fa il presente. Non cercare mai nessuno che ti ami
in questa vita, né che faccia stima di te, accid tu sia lasciata patire con Cristo
crocifisso e nessuno t'impedisca.

Guardati da te medesima come dal maggior nemico che tu abbia. Non se-
guire la tua volonta, il tuo genio, il tuo parere, se non ti vuoi perdere. Per que-
sto devi avere armi per difenderti da te stessa. Quando la tua volonta si vuol
piegare verso qualcosa, ancorché santa, ponila prima sola e nuda con profon-
da umilta avanti il tuo Signore, supplicandolo che si faccia in essa, non la tua,
ma la sua volonta. E questo con sviscerati desideri, senza alcuna mescolanza
d’amor proprio, conoscendo che da te non hai niente, né puoi niente. Guarda-
ti dai tuoi pareri che portano seco apparenze di santita e zelo indiscreto, del
quale dice il Signore: «Guardatevi dai falsi profeti, che vengono in veste di pe-
core, ma sono lupi rapaci. Dai loro frutti Ii riconoscerete» (Mt 6,15). I frutti loro
sono lasciar nell'animo ansieta e inquietudine. Tutte le cose che si discostono
dall'umilta e da questa pace e quiete, sono i falsi profeti, che, in figura di peco-
re, sono lupi rapaci che fanno preda della tua umilta e di quella pace e quiete
cosi necessaria a chi vuol far profitto. Quanto pitt la cosa avra aspetto e appa-
renza di santita, tanto pit deve essere esaminata: e questo con molto riposo e
quiete interiore, come s'é detto.

Se talvolta in qualche cosa mancherai, non ti turbare, ma umiliati innanzi al
Signore, riconosci la tua debolezza e impara per 'avvenire, perché Dio forse
permette cid per umiliare una certa superbia che sta in te nascosta e tu non la
conosci. Se talvolta ti senti pungere I'anima da qualsivoglia acuta e velenosa
spina, non ti turbare per questo, ma fa la guardia al tuo cuore e separa la tua
volonta soavemente nel suo luogo di pace e di quiete, conservando l'anima
tua a Dio, che troverai sempre nelle tue viscere e nel fondamento del tuo cuo-
re tuo attraverso la rettitudine della tua intenzione. Certificati che tutto accada
per tua prova, accio in questa maniera ti faccia capace del tuo bene e meriti la
corona di giustizia, apparecchiata dall'infinita misericordia.

GRADO V - Come 'anima deve conservarsi in solitudine mentale affinché Dio
operi in essa.

Abbi pure in grande stima I'anima tua, perché il Padre dei padri e il Signore
dei signori ['ha creata per abitazione e tempio suo. Abbila in tanto pregio da
non lasciarla abbassare, né inclinare ad altra cosa. I tuoi desideri e le tue spe-
ranze siano sempre della venuta del Signore, il quale, se non trovera l'anima
tua sola, non la vorra visitare altrimenti. Non pensare che, alla presenza di al-
tri, egli voglia dire una parola sola all'anima, se non minacciandola e fuggen-
dosi. Egli la vuole sola di pensiero, per quanto puo; sola affatto di desideri e,
molto piti, di propria volonta. Percid non devi da te stessa indiscretamente pi-
gliarti le penitenze, né cercare I'occasione di patire per amor di Dio con la gui-
da sola del tuo proprio volere, ma col consiglio del tuo padre spirituale e dei
tuoi superiori, che ti governeranno in luogo di Dio. Egli, per mezzo loro, di-
sponga e faccia della tua volonta quello che vuole e come vuole.

5/



Mai farai quello che tu vorresti, ma faccia Iddio quello che vorra in te. Fa'
che la tua volonta resti sempre libera da te stessa, e cioé che tu non voglia co-
sa veruna; e quando vorrai qualche cosa, sia di tal maniera che, non facendosi
quello che tu vuoi, anzi il contrario, non ti dia dolore, ma resti lo spirito tuo co-
si quieto, come se tu non avessi voluto cosa alcuna. Questa ¢ la vera liberta
dell'animo: non legarsi a cosa alcuna.

Se darai a Dio I'anima tua cosi sciolta, libera e sola, tu vedrai le meraviglie
ch'egli opera in essa. O solitudine ammirabile e camera segreta dell'Altissimo,
dove solamente vuol dare udienza, e non altrove, e quivi parlare al cuore dell'a-
nima! O deserto, che sei fatto Paradiso! Poiché in esso solo concede Dio d'esser
veduto o che gli sia parlato! «Andro e vedro questa grande visione» (Es 3,3).

Ma se tu vuoi arrivare a questo, entra scalza in questa terra, perché e san-
ta. Spoglia prima i piedi, cioe gli affetti dell'anima tua e rimangano nudi e libe-
ri. Non portar sacco, né borsa per questa strada, perché tu non devi volere co-
sa alcuna di questo mondo, anche se e cercata dagli altri; nemmeno salutare
persona alcuna, occupando tutto il tuo pensiero e affetto in Dio solo e non nel-
le creature. Lascia che i morti seppelliscano i morti, vattene tu sola alla terra
dei viventi e non abbia parte con te la morte.

GRADO VI - Prudenza che si deve avere nell’amore del prossimo affinché non di-
sturbi questa pace.

58

Lesperienza stessa ti mostrera, anima mia in Cristo, che questa via della
carita, o amore verso Dio e il prossimo, € molto chiara e aperta per andare alla
vita eterna. Ha detto il Signore che é venuto a metter fuoco in terra, e che altro
vuole, se non che arda (Lc 12,49)? Benché 'amore di Dio non abbia termine,
quello del prossimo lo deve avere. Se non lo pigli con la debita moderazione,
ti potrebbe far gran danno e condurti, per guadagnare altri, a perdere e rovina-
re te stessa. Devi amare il prossimo tuo in tal modo che non patisca danno ['a-
nima tua. Sebbene tu sia obbligata a dare buon esempio, non farai mai perd
cosa alcuna solamente per questo, perché in questa maniera non ci sarebbe
se non perdita per te. Fa' tutte le cose semplicemente e santamente senza
aver rispetto ad altro che di piacere solamente a Dio.

Umiliati in tutte le tue opere e conoscerai quanto poco puoi con esse giova-
re agli altri. Considera che tu non devi aver fervore e zelo delle anime, in mo-
do tale che tu perda la tua quiete e la pace. Abbi sete ardente e desiderio che
tutti conoscano la verita che tu comprendi e tenti di realizzare; che s'inebrino
di questo vino che Dio a ciascuno promette e dona senza prezzo alcuno. Que-
sta sete della salute del tuo prossimo tu la devi avere sempre, ma deve venire
in te dall'amore che porti a Dio, non dal tuo zelo indiscreto. Dio e colui che de-
ve piantarla nella solitudine dell'anima tua; né deve cogliere il frutto quando
vorrai tu. Da te sola non seminare niente, ma offri a Dio la terra dell'anima tua
pura e netta da ogni cosa, ed allora egli seminera il suo seme come vorra e
fara frutto. Ricordati sempre che Dio vuole codesta tua anima sola, e da per

tutto sciolta, per unirla a sé. Lascia che ti elegga egli solamente, non impedirlo
col tuo libero arbitrio.



Resta seduta senza nessun pensiero di te stessa, fuorché di piacere a Dio,
aspettando di essere condotta ad operare, perché il Padre di famiglia gia &
uscito e va cercando operai. Perdi ogni cura e pensiero; spogliati di ogni solle-
citudine di te stessa e di qualunque affetto di cose terrene, acciocché Dio ti ve-
sta di sé e ti dia quello che mai sapresti pensare. Scordati completamente, per
gquanto possibile, di te stessa, e vivi soltanto I'amore di Dio nell'anima tua. Di
quanto si e detto ti resti questo: con ogni diligenza o, per dir meglio, senza dili-
genza alcuna che ti inquieti, devi pacificare il tuo zelo e fervore con molta tem-
peranza, affinché possa conservare Dio in te con ogni pace e tranquillita e non
perda 'anima tua il capitale che le ¢ necessario, col metterlo a guadagno per
altri indiscretamente.

Questo tacere, nel modo che si & detto, & un forte gridare nell'orecchio di
Dio. Questa oziosita & quella che negozia il tutto e con essa sola devi tu traffi-
care per farti ricca di Dio. Non ¢ altro questo, che rassegnarsi I'anima in Dio,
disoccupata d'ogni cosa. Questo 'hai da fare, senza pero attribuirti o pensare
di fare qualche cosa, perché da Dio viene ogni bene e, dal canto tuo, il Signore
non vuole altro se non che tu ti umili innanzi a Lui e gli offra un'anima spedita
e disoccupata affatto dalle cose terrene, con intenzione e desiderio che in te si
adempia perfettissimamente in tuttc e per tutto la sua divina volonta.

GRADO VIi - Come l'anima, spogliata del proprio volere, deve presentarsi al cospetto
di Dio.

Devi dunque cominciare in questo modo, a poco a poco e con soavita,
confidandoti nello stesso Signore che ti chiama, dicendo: «Venite a me voi tutti
che siete affaticati e oppressi ed io vi ristorero». Tutti voi che avete sete venite
al fonte. Tu devi seguire questo movimento e vocazione divina, aspettando
con essa l'impeto dello Spirito Santo, perché tu risolutamente, a chiusi occhi, ti
getti nel mare di questa Provvidenza divina e dell'eterno beneplacito; pregan-
do che sia fatto in te, vieni in questa maniera ad esser condotta dalle potentis-
sime onde del divino compiacimento, senza poter tu fare pit resistenza e tra-
sportata al porto della tua particolare perfezione e salute.

Fatto questo atto, che devi replicarlo cento e mille volte al giorno, affaticati
e impegnati; in tal modo potrai, con l'interiore e con ['esteriore, accostarti con
tutte le potenze dell'anima tua alle cose che ti eccitano e ti fanno Iddio lauda-
bile. Questi atti siano sempre senza sforzo e violenza del tuo cuore, affinché
non abbia, mediante questi esercizi indiscreti e importuni, ad infiaccarti e forse
indurirti, rendendoti incapace.

Prendi consiglio da quelli che sono esperti e cerca di avvezzarti sempre col
desiderio - e, per quanto possibile, con 'opera - ad attendere alla contempla-
zione della bonta divina e dei suoi continui amorevoli benefici. Ricevi con
umilta la grazia che distillera dalla sua inestimabile bonta nell'anima tua e in
essa discenderanno. Guardati dal procurare per forza le lacrime o altra devo-
zione sensibile, ma nella solitudine interiore stai tranquilla, aspettando che si
adempia in te la volonta di Dio. Quando te le concedera, allora saranno dolci e
senza tua fatica o sforzo; ma con ogni soavita e serenita e soprattutto con ogni
umilta le riceverai. La chiave, con la quale si aprono i segreti dei tesori spiritua-

59



li, e il rinnegamento di te stessa in ogni tempo e in ogni cosa; con la stessa si
chiudono le porte all'insipidita e aridita della mente, quando é per colpa nostra,
perché quando viene da Dio, va con gli altri tesori dell'anima.

Dilettati di stare per quanto puoi con Maria ai piedi di Cristo e ascolta quello
che ti dice il Signore. Guarda che i tuoi nemici, il maggiore dei quali sei tu stes-
sa, non ti impediscano questo santo silenzio e sappi che, quando tu vai col tuo
intelletto a trovare Dio per riposarti in Lui, non devi porre un termine, né rap-
porto con la tua debole e angusta immaginazione, perché senza confronto al-
cuno ¢ infinito e per tutto si trova e in tutto e tutte le cose sono in Lui ed Egli in
tutte le cose. Tu lo troverai dentro ['anima tua ogni volta che lo cercherai in ve-
rita, cioe per trovare Lui e non per trovare te stessa. Il suo diletto & di stare con
i figli degli uomini per farli degni di sé, senza aver bisogno alcuno di noi.

Nelle tue meditazioni non restare legata ai vari punti, in maniera che non
voglia meditare se non quello; ma dove troverai riposo, quivi fermati e gusta il
Signore in qualunque passo egli si vorra comunicare. E se dovessi lasciare
quello che tu avevi ordinato, non avere scrupolo, perché il fine di questi eserci-
zi e gustare il Signore e innamorarsi delle sue opere col proposito di imitarlo in
quello che possiamo. Trovato il fine, non devi essere pitt sollecita dei mezzi,
che si ordinano per acquistarlo. Uno degli impedimenti alla vera pace e quiete
e l'ansieta e il pensiero che si sceglie in simili operazioni, legando lo spirito e
trascinandolo dietro questa cosa o quella, impedendo in tal modo che Dio lo
conduca per il cammino che Egli vuole e obbligandolo a camminare dove s'é
immaginato. In questo fatto esso stima pit: di fare la sua volonta,senza accor-
gersene, che quella del suo Signore: il che non ¢ altro che cercare Dio fuggen-
do da Dio, e voler contentare Dio senza fare la sua volonta.

Se desideri veramente far frutto in questa via e venire al desiderato fine,
non avere altro intento, né desiderio che di trovare Dio. Dove si vuole che ti si
manifesti, lascia ogni cosa e non andare pitt innanzi finché abbia licenza.
Dimenticati allora d'ogni altra cosa, riposandoti nel tuo Signore; e quando pia-
cera a sua maesta di ritirarsi, col non manifestarsi pitt in quella maniera, allora
di nuovo potrai tornare a cercarlo continuando i tuoi esercizi, sempre col me-
desimo intento e desiderio di ritrovare per mezzo di essi il tuo amore. Trovan-
dolo, fa’ cid che abbiamo detto, lasciando ogni cosa,perché ormai hai cono-
sciuto che e stato adempiuto il suo desiderio.

Bisogna fare molta attenzione a questo; infatti molte persone spirituali per-
dono assai frutto e quiete, per il molto stancarsi con i loro esercizi, sembran-
dogli di non far niente se non li finiscono tutti, mettendo quivi la perfezione,
facendosi proprietari della loro volonta, vivendo assai travagliati per questo,
come chi lavora a compito fisso, senza saper mai giungere al vero riposo e
quiete interiore, dove veramente sta e riposa il Signore.

GRADO VIII - Fede che si deve avere nel SS. Sacramento dell’Altare e come la perso-
na deve offrirsi al Signore.

Studiati di aumentare e accrescere dentro di te, anima mia in Cristo, ogni

giorno sempre piti la fede nel SS. Sacramento; né cesserai mai di stupirti per
cosi comprensibile mistero e rallegrartene, considerando come si manifesta

60



Dio sotto quelle umili e pure specie per farti pitt degna. Beati coloro che non
veggono e credono!

Non desiderare che egli ti si mostri in questa vita sotto altra apparenza che
questa. Procura d'inflammare la tua volonta in Iui e di essere ogni di pronta a
far la sua volonta in tutte le cose. Quando ti offrirai a Dio in questo sacramen-
to, devi essere disposta e preparata a patire per suo amore tutti i patimenti,
pene e ingiurie che ti accadranno, e in ogni infermita e insipidezza e aridita,
nell'orazione e fuori di essa. Pensa che devi patire molte volte tutto questo e
devi accettarlo per buono e affaticarti di non essere la cagione di cio. Ogni tua
gioia deve essere patire col tuo amante Gesu per amor suo. Non'essere inco-
stante in quello che tu cominci, ma persevera e sta’ salda. Sii sicura che pi-
gliando tu questi mezzi, affaticandoti per sempre con la soavita suddetta, e im-
possibile che non perseveri sino alla fine, perché non saprai vivere al di fuori
di questa quiete un'ora intera e sarebbe per te un tormento intollerabile.

GRADO IX - Non si devono cercare delizie, né cosa che dia gusto, ma solamente
Dio.

Eleggi sempre i travagli ed abbi caro di non avere certe consolazioni di gra-
zie particolari e favori, che non portano utilita all'anima, e godi di star sempre
soggetta e dipendente dalla volonta d’altri. Ogni cosa deve esserti motivo per
andare a Dio e niente ti deve trattenere per via. Questa deve essere la tua con-
solazione: che ogni cosa sia per te amarezza e solamente Iddio sia il tuo ripo-
so. Tutti i tuoi travagli indirizzali al tuo Signore: amalo e comunicagli tutto il tuo
cuore senza alcun timore; perché egli trovera bene la strada di sciogliere tutti i
tuoi dubbi e ti rizzera quando cadrai. In una parola: se tu I'amerai, alla fine tro-
verai ogni bene. Offriti a Dio in sacrificio, in pace e quiete di spirito.

Per meglio camminare su questa scala e sostentarti senza stanchezza e tur-
bamento, conviene che tu ad ogni passo disponga I'anima tua dilatando la tua
volonta fino a quella di Dio. Quanto piu ['allargherai, tanto pitt lo riceverai. La
tua volonta deve essere disposta cosi: volere ogni cosa e non volere niente.
Sempre, in ciascun passo, rinnova il tuo proponimento d'esser congiunto a
Dio e non ti attardare mai in alcuna cosa che pud succedere, fuori di quell’i-
stante in cui sei, ma tieniti in liberta. Non si vieta perd a ciascuno che con pru-
denza, sollecitudine e diligenza procuri il necessario secondo il suo stato, per-
ché questo modo di operare ¢ secondo ci¢ che vuole Dio e non impedisce la
pace, né il vero profitto spirituale.

In tutte le cose proponiti e fa' quello che puoi e devi; resta indifferente e
rassegnata in tutto quello che fuor di te segue. Quello che sempre puoi fare &
offrire a Dio la tua volonta e non voler desiderare altro, perché nella misura in
cui troverai questa liberta e sarai distaccata da tutto il resto - il che puoi avere
in ogni tempo e luogo -, occupata o senza occupazione, godrai tranquillita e
pace. In questa liberta di spirito consiste questo gran bene: che tu comprenda
che la liberta non & altro che il perseverare dell'uomo interiore in sé, senza di-
latarsi a volere o desiderare o cercare cosa alcuna fuori di sé. In tutto il tempo
che tu sarai cosi libera, godrai di questa servitlt divina che ¢ quel regno che sta
dentro di noi.

61



GRADO X - Come non deve mancar d’animo la Serva di Dio, benché senta in sé
ripugnanza e disturbo per questa pace.

Guarda che molte volte ti sentirai turbata e priva di questa santa e dolce so-
litudine e liberta cara. Dat movimenti del tuo cuore si levera talvolta una polve-
re, che ti sara di molto fastidio in questo cammino che tu hai da fare. Questo
permette Dio per tuo maggior bene. Ricordati che questa ¢ la guerra da cui i
santi trassero la corona di grandi meriti. In tutte le cose che ti turbano dirai:
“Signore, vedi qui la tua serva, si faccia in me la tua volonta. Io so e confesso
che la verita della tua parola stara sempre salda e le tue promesse sono infalli-
bili: in esse io confido. Vedi qui la tua creatura, fa’ di me quello che vuoi. Dio
mio, o non ho nulla che mi impedisce cio. lo sono tutto e solo per te”. Felice
quell'anima che si offre cosi al suo Signore, ogni volta che si turba e inquieta.
Se durera questa battaglia e non potrai cosi presto, come vorresti, conformare
la tua volonta con la divina, allora non perderti d'animo e non smarrirti; ségui-
ta ad offrirti e a pregare, perché avrai vittoria. Guarda nell'Orto la battaglia che
ebbe il tuo Cristo e come ['umanita ricusava, dicendo: «Padre, se é possibile,
passi da me questo calice» (Mt 26,39). Ma subito tornava a porre I'anima sua
in solitudine; volendo essere sciolto e libero, diceva con profonda umilta: «Tut-
tavia, si compia non la mia, ma la tua volonta».«Guarda e agisci secondo I'e-
sempio» (Es 25,40).

Non muovere passo, quando ti trovi in qualche difficolta, senza alzare pri-
ma gli occhi a Cristo in croce, dove vedrai scritto e stampato a lettere ben
grandi, come devi comportarti. Copia da questo esempio fedelmente. Non ti
smarrire se talvolta ti verra scusato il tuo amor proprio per sottrarti alla Croce,
ma ritorna all'orazione e persevera in umilta, finché tu perda la tua volonta vo-
lendo che si compia quella divina in te. Se partirai dall'orazione avendo raccol-
to solo questo frutto, stai contenta. Ma se non sei arrivata fin qui, 'anima tua
sta digiuna e senza il suo cibo. Affaticati affinché nessuna cosa abiti nell'anima
tua, neanche per breve tempo, all'infuori di Dio. Non aver fiele, né amarezza
di cosa alcuna; non mettere gli occhi nelle malizie e cattivi impeti degli altri;
ma sii come un fanciullino che non subisce ancora nessuna di queste amar-
rezzerPassa dappertutto senza subirne l'influsso!

GRADO XI - Diligenza che usa il demonio per disturbare questa pace; noi dobbia-
mo guardarci dai suoi inganni.

62

Poiché il nostro avversario cerca sempre di divorare le anime, procura
quanto pit possibile che si discostino dall'umilta e semplicita e attribuiscano a
sé e alla propria industria o diligenza qualche cosa, senza considerare il dono
della grazia, senza il quale nessuno puo dire: Gest. Sebbene possiamo perso-
nalmente fare resistenza alla grazia col libero arbitrio, non possiamo tuttavia
accoglierla senza di essa; per cui, se uno non la riceve & per colpa sua, ma se
la riceve, non lo fa, non lo pud fare senza la stessa grazia, la quale si offre a
tutti sufficientemente.

Procura dunque I'avversario che uno giudichi e creda di essere pit diligen-



te dell'altro e si disponga meglio a ricevere i doni di Dio e questo atto lo fac-
cia con superbia, non considerando la insufficienza di se stesso, se non fosse
aiutato. Per questo passa a disprezzare gli altri nel suo pensiero, perché non
fanno quelle opere buone che egli fa. Per cui, se non vigili molto e non torni
subito con molta prontezza a confonderti, abbassarti e annichilirti - come si &
detto -, ti fara cadere nella superbia, come quel fariseo, del quale parla il Van-
gelo, che si gloriava dei suoi beni e giudicava gli altrui mali. Se per questa via
il demonio pigliasse possesso della tua volonta, se ne farebbe signore, met-
tendovi ogni sorta di vizio, e sarebbe grande il danno e il pericolo. Per questo
ci avverti il Signore di vigilare e pregare. Dunque é necessario che tu, con
ogni cura, vigili perché il nemico non ti privi di cosi gran tesoro, quale ¢ la pa-
ce e la quiete dell'anima, in quanto egli con ogni sua forza s'ingegna di levarti
questo riposo e far si che ['anima viva in ansieta e turbamento: nel che egli sa
che consiste tutta la perdita e il danno. L'anima quieta opera ogni cosa con
facilita, fa assai e bene, persevera agevolmente, resiste ad ogni incontro; al-
['opposto, essa se sta turbata e inquieta, fa poco e molto imperfettamente,
subito si stanca e infine vive un martirio infruttuoso. Tu, se vuoi uscir con vit-
toria, e il nemico non guasti il tuo lavoro, in nessuna cosa devi essere pitt vi-
gilante che non lasciare entrare turbamento nell'anima tua, né consentire che
stia un momento inquieta. Perché ¢ meglio che tu ti sappia guardare dai suoi
inganni; in questo caso piglia questo per regola certa: ogni pensiero, che di-
scosta e allontana da maggiore amore e confidenza in Dio, &€ un mezzo del-
[Inferno e, come tale, I'hai da scacciare e non ammetterlo, né dargli udienza.
Pertanto ['ufficio dello Spirito Santo altro non é se non d'unir I'anima sempre
pitt e in ogni occasione a Dio, accendendola e infiammandola nel suo dolce
amore, ponendo in essa nuova confidenza. Invece ['ufficio del demonio é
sempre al contrario, valendosi di tutti i mezzi in suo potere a questo fine,
mettere cioe un soverchio timore, aggravare la debolezza ordinaria, dare ad
intendere che non si dispone 'anima come si deve, si per la confessione co-
me per la comunione e orazione; per cui egli fa procedere 'anima sempre
senza confidenza, timorosa e turbata. La mancanza poi di devozione sensibi-
le e di gusto nell'orazione e negli altri esercizi, li fa accogliere con una impa-
ziente tristezza, dandole ad intendere che in quella guisa tutto & perduto e
che meglio sarebbe lasciare tali esercizi. Finalmente le fa venire una si grande
inquietudine e diffidenza, da pensare che quanto fa ¢ inutile e senza frutto,
per cui le accresce ['afflizione e il timore fino a pensare di essere da Dio di-
menticata.

Ma la verita non ¢ cosi. Infatti sono innumerevoli i beni che dall'aridita e
mancanza di questa devozione sensibile causa il Signore; se ['anima intendes-
se quello che Sua Divina Maesta attraverso questo vuol fare, con avere essa
solamente dalla parte sua pazienza e perseveranza nell'operare bene come
pud. Perché tu l'intenda meglio, affinché il bene e ['utile che ti vuol dare Dio
non serva - dal momento che tu non lintendi - a farti danno, brevemente
esporrd qui i beni che vengono dall'umile perseveranza in questi aridi esercizi,
affinché conoscendoli non perda per questo la pace se accadra di trovarti in si-
mili aridita di mente e oppressione di cuore circa il sentimento e gusto della
devozione e qualsivoglia altra tentazione, per quanto sia orribile.

63



GRADO XII - L'anima non deve inquietarsi per le tentazioni interiori.

Molti sono i beni che ['amarezza o aridita spirituale causa nell'anima, se ¢ ri-
cevuta con umilta e pazienza. Se l'anima intendesse questo, senza dubbio non
avrebbe tanta inquetudine e afflizione quando le sopraggiunge. La piglierebbe,
non come segno d'odio che gli porge il Signore, ma come segno di grande e
particolare amore e la riceverebbe come segnalata grazia che egli fa. Questo si
riconosce molto chiaramente, se si pensa che simili cose non occorrono se
non a quelli che pitt degli altri si vogliono dare al servizio di Dio e allontanare
da quelle cose che lo possono offendere. Non accade comunemente nel princi-
pio della loro conversione, ma dopo che hanno servito il Signore qualche tem-
po e quando sono decisi di volerlo servire con maggior perfezione e gia hanno
messo mano all'opera; non vediamo mai che i peccatori e quelli che sono tutti
dediti alle cose del mondo si lamentino di simili tentazioni. Da ci® appare chia-
ramente che questo & un cibo prezioso col quale Dio nutre coloro che egli ama.
Benché al nostro gusto siano insipidi, ci giovano tuttavia sommamente, senza
che noi intanto ce ne avvediamo, perché 'anima si trova in siffatta eredita. OI-
tre a cio, soffrendo spesso tali tentazioni - e il solo pensiero ci scandalizza -,
viene in questa maniera ad acquistare quel timore e quel disgusto di se stessa
e quell'umilta che Dio pretende; quantunque, come s'¢ detto, essa, che non in-
tende per allora questo segreto, ['aborrisca e fugga d'andare per tale cammino.
Essa non vorrebbe mai restare senza gusto e diletto e, mancando questo, con-
sidera ogni altro esercizio tempo perso e fatica senza profitto.

GRADO XIII - Le tentazioni ci sono date da Dio per il nostro bene.

64

Per intendere dunque pitt in particolare che le tentazioni ci sono date da
Dio per nostro bene, si deve considerare che ['uomo, per la cattiva inclinazione
della natura corrotta, ¢ superbo, ambizioso e lagato al suo proprio parere, pre-
sumendo sempre pitt di quello che ¢. Questa stima e cosi pericolosa per il ve-
ro profitto spirituale che solamente I'odore & sufficiente a non lasciar giungere
alla vera perfezione. Per questo il fedelissimo Dio, con la sua amorosa provvi-
denza che ha di ciascuno, e particolarmente di quelli che davvero si sono dati
al suo servizio, si piglia cura di metterci in stato tale, che possiamo uscir di
tanto pericolo e quasi a forza veniamo ad avere di noi una vera conoscenza.

Cosi fece con l'apostolo S. Pietro, permettendo che lo rinnegasse, affinché
cosi si conoscesse e non confidasse pit in se stesso; e all'apostolo S. Paolo,
dopo averlo rapito al terzo cielo e conferitigli i segreti divini, diede una molesta
tentazione affinché, conosciuta la sua naturale debolezza, restasse umile, glo-
riandosi solo nelle sue infermita, e la grandezza delle rivelazioni che Dio gli
aveva fatto non lo lo facessero montare in presunzione, come egli stesso dice.
Iddio, dunque, mosso a compassione della nostra miseria e perversa inclina-
zione, permette che ci vengano queste tentazioni e siano talvolta molto orribili
e svariate, affinché ci umiliamo e riconosciamo, benché a noi non paia, che
siano inutili. Qui mostra la sua bonta e sapienza, poiché con quello che a noi
sembra pilt nocivo, piti ¢i giova, perché veniamo ad umiliarci di pitt: cio di cui
ha pilt bisogno I'anima nostra.



Infatti ordinariamente avviene che il servo di Dio, il quale sente simili pen-
sieri e tanta mancanza di devozione e aridita di spirito, pensa che questo gli
deriva dalle sue imperfezioni e non potra esserci alcuno che abbia cosi difetto-
sa ['anima e serva a Dio con tanta tiepidezza come la sua. Egli crede che tali
pensieri non vengano se non a gente che si sia allontanata da Dio, e per que-
sto meriti di essere abbandonata da lui. Da cid ne segue che, chi pensava di
essere prima qualche cosa, ora con questa medicina amara, venutale dal cie-
lo, si reputa la pits infelice creatura del mondo e anche indegna del nome di
Cristo. Né mai sarebbe venuta a cosi basso sentimento di sé e ad umilta cosi
profonda, se le grandi tribolazioni e quelle tentazioni straordinarie non ['aves-
sero forzata: é infatti una grazia che Dio fa in questa vita a quell’anima che in
Iui si & rimessa e rassegnata, che la medichi come gli piace e con quelle medi-
cine che esso solo perfettamente conosce necessarie per la sanita e il suo be-
nessere.

Oltre a questo frutto, che simili tentazioni e mancanza di devozione cagio-
nano nell'anima nostra, ce ne sono molti altri. Perché chi é cosi tribolata, e
quasi costretta a ricorrere a Dio, a cercare d'operare bene, come rimedio a
questo travaglio; anch'essa, per arrivare ad essere libera da tale martirio, va
esaminando il suo cuore, fuggendo ogni peccato e tutto quello che sembra
imperfetto e allontanarci da Dio in qualsiasi modo. Cosi, quella tribolazione
che essa giudicava tanto contraria e nociva, le serve poi da sferza, per cercare
Dio con pitt fervore e discostarsi da tutto quello che pensa non essere confor-
me al volere divino. Infine, tutte queste tribolazioni e fatiche e travagli, che I'a-
nima sostiene in queste tentazioni e mancanza di diletto spirituale, non sono
altro che un Purgatorio amoroso, se con umilta e pazienza, come si e detto, si
sopporta; e servono a farci avere in cielo quella corona che col mezzo loro so-
lamente si acquista, tanto piu gloriosa, quanto maggiori saranno state queste
fatiche e travagli. Da questo si conosce quanto poco dobbiamo turbarci e stare
scontenti per questo, come fanno le persone poco sperimentate, le quali attri-
buiscono al demonio o ai loro peccatri e imperfezioni quel che viene dalla ma-
no di Dio.

GRADO XIV - Quale rimedio si deve usare per non inquietarsi nelle colpe e debo-
lezze.

Questa ¢ cosa perfettissima per ['anima: esser destituita d'ogni consolazio-
ne divina e umana; e in questo stato, con pazienza, longanimita e pieno rinne-
gamento di se stessa, sottomettersi a Dio. Quelli che cosi sono fedeli e si acco-
stano al Signore - benché non abbiano devozione, né amore sensibile e fac-
citano ogni cosa con il cuore duro, arido, oscuro e secco -, e tuttavia non vo-
gliono allontanarsi dal loro Signore, questi, dico, sono i veri amici di Dio, la lo-
de dei quali, benché proceda dal cuore angustiato, tuttavia molto e prediletta
da Dio. Essi, non avendo altro su cui sostenersi, se non la sola e nuda fede e
carita, per la quale neppure sentono in tutto quello che loro accade affanni, tri-
bolazioni e contrarieta, né si ritirano, si difendono o si alimentano, questi han-
no acquistata la vera pazienza e ormai non patiscono pitt da soli, ma Dio pati-
sce in essi.

65



66

Aspira, anima mia, alla perfezione! Questa e la croce che Dio molte volte
manda per farti umiliare e risorgere con maggiore spirito e fervore. La croce,
da qualunque parte ti venga, ricevila con desiderio, gioiosamente e con pa-
zienza. Il soffrire qui é la via regia, la quale da Dio ¢ chiamata stretta e condu-
ce al regno del cielo.Piglia dunque tutto da Dio senza alcuna ansieta, umilian-
doti dentro te stessa: una volta, pensando di non poter mai uscire da simili
debolezze; un'altra volta, pensando che le tue imperfezioni e il tuo debole pro-
ponimento ne sono la causa; tal'altra ancora rappresentandoti che non cam-
mini davvero nello spirito e nella strada del Signore e con mille altri timori sen-
za frutto, ma che solo serve per caricare I'anima tua a ogni passo di sconten-
tezza e pusillanimita. Ne consegue percio che hai vergogna di presentarti a
Dio, ovvero che sei sfiduciata, come se non gli avessi serbata la fede che gli
devi, e per rimedio ti getti a perdere il tempo pensando a queste cose, scru-
tando quanto ti trattenesti e se vi acconsentisti apposta, se volesti o no, se li-
cenziasti quel pensiero; e mentre pitt vi pensi, non pigliando la vera strada,
manco riesci a capirti; e pit ti cresce il fastidio e il turbamento e ['ansieta per
confessarti; e si va alla confessione con un noioso timore, dopo avere perduto
molto tempo; e dopo esserti confessato, meno si pud aver lo spirito quieto
per timore di non aver detto tutto. Cosi si vive una vita assai amara e inquieta,
con poco frutto e perdendo gran parte del merito.

Tutto questo nasce per non intendere la propria naturale fragilita e per non
conoscere in che modo 'anima deve trattare con Dio, col quale, dopo essere
caduta in tutte le suddette debolezze e in qualunque altra, pit facilmente si
tratta con un'umile e amorosa conversione che con la scontentezza e afflizio-
ne, che deriva dalla colpa; fermandosi solamente nell'esame, e specialmente
nelle colpe veniali ordinarie, delle quali si parla, perché in queste sole ¢ solita
cadere un'anima che vive nella maniera che qui si suppone, perché tutto que-
sto che fin qui si & detto & solamente per quelle persone che fanno vita spiri-
tuale e cercano di fare progresso e vivono senza peccati mortali. Invece, per
quelli che vivono a caso e in peccati mortali, offendendo spesso Dio, occorre
un altro tipo di esortazione, né ¢ per loro questa medicina, perché questi tali
hanno di che turbarsi e piangere e aver gran pensiero esaminandosi e confes-
sandosi, affinché per loro colpa e negligenza non manchino del rimedio neces-
sario per la salute.

Ritornando dunque a dire della quiete e pace, nella quale si deve sempre
mantenere il servo di Dio, dico di pit, che quell'umile e amorosa conversione
tutta confidente in Dio si deve intendere non solo nelle colpe piu leggere e
quotidiane, che per inavvertenza si commettono, ma anche nelle altre pit gra-
vi del solito. Se il Signore permettesse che tu vi cadessi, e talora molte volte, e
non per mera inavvertenza o fragilita ma con qualche magdgiore avvertenza,
poiché la contrizione che solamente fa ['animo turbato e scrupoloso, mai con-
durra 'anima allo stato perfetto, se non si congiunge con questa confidenza
amorosa della bonta e misericordia di Dio. Questo principalmente e necessa-
rio alle persone che desiderano, non solo uscire dalle loro miserie, ma anche
acquistare alto grado di virtli, grande amore e unione con Dio. Molte persone
spirituali, non volendo intendere bene cid, se ne stanno sempre con il cuore e
con lo spirito affranto e sfiduciato, che li trattiene dal poter passare innanzi e



farsi capaci delle maggiori grazie, che Dio ha loro apparecchiato di mano in
mano, e vivono spesso una certa vita assai miserabile e inutile da avere loro
compassione. Essi non vogliono seguire se non la propria immaginazione,
non abbracciando la vera e salutare dottrina che indirizza per la via regia alle
alte e solide virtt della vita cristiana e a quella pace che ci é stata lasciata in
terra dallo stesso Cristo. Devono anche questi tali, ogni volta che si trovano in
qualche inquietudine per dubbi della loro coscienza, pigliar parere dal loro pa-
dre spirituale, o da altra persona che stimino capace di dare simili consigli e in
esso rimettersi e quietarsi in tutto. E, per finire, dird quanto si riferisce all'in-
quietudine che nasce dalle mancanze.

GRADO XV - Come l'anima debba quietarsi senza perder tempo e fare profitto.

Piglia questa regola, anima mia in Cristo, per tutte quelle volte che ti vedrai
caduta in gualche difetto, sia grande o piccolo, benché quattro mila volte al di
avessi commesso o stesso, e sempre volontariamente e accorgendotene. Non
ti turbare con fastidiosa amarezza, non t'inquietare e non ti trattenere molto
nello scandagliare, ma subito, riconoscendo quello che hai fatto con ogni
umilta, guardando la tua fragilita, rivolgiti amorosamente al tuo Dio e con la
bocca, o solo con la mente digli: «Signore, io ho fatto secondo quello che sono;
da me non si poteva aspettare altra cosa, se non questi difetti e altri; e non re-
sterei in questi soli, se non fosse per la vostra bonta che non mi abbandona. Vi
rendo grazie di quello da cui mi avete liberato e mi duole di quello che ho com-
messo, non corrispondendo alla vostra grazia. Perdonatemi e daterni grazia af-
finché io non vi offenda mai pilt e nessuna cosa mi separi da voi, al quale vo-
glio servire e ubbidire sernpre». Fatto questo, non perder tempo con ['inquietu-
dine, pensando e stimando che il Signore non ti abbia perdonato, ma con fidu-
cia e riposo va' innanzi seguitando sempre i tuoi esercizi, come se non fossi ca-
duta in alcun difetto. Questo lo devi fare non solo una volta, ma cento, se ci
fosse bisogno, e in ogni momento e con la medesima confidenza e riposo ['ulti-
ma volta, come la prima. In questo modo tu fai grande onore alla bonta e mi-
sericordia di Dio, del quale sei obbligata ad avere un concetto, che sia tutto be-
nigno e grazioso in infinito, pitt di quello che tu possa immaginare.

In secondo luogo non si viene mai a disturbare il tuo profitto, la tua perse-
veranza e il tuo andare innanzi; né perdi il termpo invano e senza frutto. In ter-
zo luogo tu puoi uscire da questo peccato o mancanza, operando in maniera
da guadagnarci: risorgendo con un atto intenso di riconoscimento della tua
miseria, abbassandoti dinanzi a Dio, e con un altro atto di riconoscimento del-
la sua misericordia, amandola ed esaltandola. E avverra che la stessa caduta ti
faccia saltare piu in alto, con I'aiuto che Dio ti dara, di quanto non fu donde tu
cadesti, purché tu voglia servirtene in bene. A tutto questo che si ¢ detto do-
vrebbero attendere le persone inquiete e ansiose. Vedrebbero quanta gran ce-
cita & la loro, perdendo il tempo. Si deve notar molto questo avvertimento,
perché e una delle chiavi che ha I'anima per aprir grandi tesori spirituali e in
breve tempo arricchirsi. Laus Deo et Beatae Mariae. Amen.

Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo, 0AD

67



Il lungo periodo che va dal mese di
maggio fino a settembre, e stato, come
al solito, ricco di avvenimenti che cer-
cheremo di ricordare ai nostri lettori. |
pitt significativi si riferiscono alle cele-
brazioni vocazionali del Brasile e delle
Filippine, e anche alle solenni comme-
morazioni del 50° della presenza degli
agostiniani scalzi in Brasile. Ci limitiamo
a pochi cenni, rimandando, per una let-
tura pitt attenta, alle apposite rubriche
che questo numero di “Presenza” dedica
a quegli avvenimenti.

Congregazione Plenaria

Secondo il dettato delle Costituzioni,
la Congregazione Plenaria riveste nel-
I'Ordine una importanza inferiore solo
al Capitolo Generale. Quella del quinto
anno, poi, ha il compito di “preparare
accuratamente quanto da proporre allo
stesso [Capitolo Generale] nell'anno se-
guente, e stabilire in forma definitiva il
numero dei vocali, che vi dovranno par-
tecipare”. Dal 29 giugno al 9 luglio 1998
i quindici partecipanti alla Congregazione
Plenaria si sono riuniti nel convento di S.
Maria Nuova per assolvere a questo
compito. Essa aveva anche un altro
compito importante: discutere ed even-
tualmente presentare un nuovo testo del
Direttorio sulla "Comunita provinciale”. E
stata ['occasione per rivedere un po tutta

68

Notrzre

VITA NOSTRA

Scalia Pietro, OAD

la materia nel suo complesso. Le pro-
poste di modifica alle Costituzioni e il
nuovo testo del Direttorio, preparati dai
gruppi di lavoro e approvati in aula, so-
no stati demandati per un ulteriore stu-
dio ad una apposita Commissione “affi-
dandole il compito di riesaminare il testo
approvato per eventuali correzioni e in-
tegrazioni, nonché per individuare tutti i
punti delle Costituzioni e del Direttorio
che necessitano di una nuova formula-
zione e collocazione”. Sara un lavoro de-
licato che la Commissione (gia formata e
composta da P. Gabriele Ferlisi, P. Ange-
lo Grande, P. Gregorio Cibwubwua, P.
Lianor Moreschi) sara chiamata a svol-
gere prima del prossimo Capitolo Gene-
rale. La Congregazione Plenaria ha prov-
veduto anche alla elezione del IV Defini-
tore generale, in sostituzione di P. Pio
Barbagallo, reso inabile dalla malattia,
nella persona di P. Emilio Kisimba: egli e
il primo membro non italiano della Curia
generalizia dopo oltre cinquant’anni.

Filippine

Anche della realta filippina si parla
nella rubrica apposita. Qui ricordiamo
l'ingresso nel noviziato di 17 giovani. La
vestizione dei novizi e avvenuta nella
cappella dell'’Adoration Center in Cebu
City, presieduta dal P. Generale. Dome-



nica 7 giugno, nella cat-
tedrale di S. Giuseppe in
Butuan City, 15 novizi
hanno emesso la profes-
sione semplice e la do-
menica successiva, 14
giugno, a Tabor Hill, altri
3 novizi sono stati am-
messi alla professione.
Le due cerimonie sono
state presiedute dal Vica-
rio generale, P. Pietro
Scalia. Nelle stesse circo-
stanze sono state bene-
dette e inaugurate rispet-
tivamente due nuove
opere: la costruzione del-
la Casa di Butuan e la
palestra di Tabor Hill.
Per dare il necessario
sostegno alle opere vo-
cazionali avviate nelle
due case di Cebu e di
Butuan, sono partiti per
le Filippine anche i due
sacerdoti filippini presen-
ti in Italia: P. Crisologo
Suan e P. Libby Dafos. 1l
primo ha raggiunto P.
Jandir Bergozza a Bu-
tuan, nel mese di mag-
gio, diventando anche il
primo priore della Casa
“Divine Mercy and St.
Augustin”, eretta canoni-
camente dal Definitorio
generale il 5 agosto
1998. 1l secondo é parti-
to in settembre, destinato
alla formazione dei po-
stulanti di Tabor Hill. Pro-
prio il bene e il futuro
dell'Ordine nelle Filippi-
ne hanno indotto i supe-
riori a questa difficile
scelta, anche se hanno
ben compreso il disagio

Butuan City (Filippine)
La Casa “Divine Merey and St. Augustin” in fase di costruzione

Butuan City. 7 giugno 1998
[l Vescovo diocesano inaugura la Casa “Divine Mercy & St. Augustin”

Cebu City, 14 giugno 1998
Inaugurazione della palestra multiuso di Tabor Hill

69



e le difficolta delle comunita di Acquavi-
va Picena e di Marsala, da dove essi ve-
nivano tolti. Lo stesso Definitorio gene-
rale il 13 luglio ha eletto P. Luigi Kersch-
bamer come Delegato, dopo che il 1 lu-
glio precedente la Congregazione Plena-
ria aveva eretto la "Delegazione delle Fi-
lippine”. A tutti i nostri migliori auguri!

Brasile

L'apertura dell'anno giubilare ha avuto
un prologo nella chiesa di S. Rita in Rio
de Janeiro, il 17 maggio 1998, anniver-
sario della partenza dei nostri primi mis-
sionari da Genova con la nave "A. Co-
sta”. Erano presenti anche il Rev.mo P.
Generale, P. Eugenio Cavallari, il Supe-
riore della Delegazione Brasiliana, P. An-
tonio Desideri, e Mons. Luigi Bernetti,
vescovo ausiliare di Palmas-Francisco
Beltrdao. La cerimonia ¢ stata accurata-
mente preparata dalla comunita e per
['occasione e stato stampato un elegante
opuscolo di preghiere. Nella Messa, pre-
sieduta da Mons. Bernetti, hanno rice-
vuto il diaconato i due chierici: Frei Car-
los Alberto Moraes de Ramos e Frei Dar-
ci Nelson Przyvara. Subito dopo la cele-
brazione eucaristica, il P. Generale ha
inaugurato una interessante mostra fo-
tografica rievocativa dei cinquanta anni
della presenza degli agostiniani scalzi nel
Brasile. Nei giorni seguenti ¢ stata cele-
brata la festa della titolare della parroc-
chia, “S. Rita da Cascia”, che quest'anno
si e svolta con una particolare solennita,
proprio in considerazione del giubileo.

Il 14 giugno, anniversario dell'arrivo
dei primi missionari in terra brasiliana, il
Card. Eugénio de Aratjo Sales, arcive-
scovo di Rio de Janeiro, ha solenne-
mente aperto l'anno giubilare nella no-
stra chiesa di “S. Rita dos Impossiveis”.
Il P. Generale e il Superiore della Dele-
gazione brasiliana, P. Antonio Desidert,
hanno rivolto un indirizzo augurale al-

70

I'Em.mo presule e a tutti i presenti.

Le celebrazioni sono continuate nelle
altre case del Brasile, secondo il calen-
dario gia preparato in precedenza: il 9
agosto si e avuta la celebrazione nella
Casa di Bom Jardim, la seconda casa
aperta in ordine di tempo. Qui la pre-
senza pitt "preziosa” e stata certamente
quella di P. Francesco Spoto: il primo
missionario agostiniano scalzo partito
dall'ltalia per il Brasile, e per molti anni
presente in questa citta dove, negli anni
sessanta, e stato aperto anche un pri-
mo seminario. Dopo oltre quarant'anni
di ministero in Brasile e aver vissuto gli
anni difficili, ma anche quelli esaltanti
della costruzione, egli ¢ tornato in Italia.
Non poteva perd mancare a questo ap-
puntamento, debitamente festeggiato da
tutti come il pioniere. Le celebrazioni
sono continuate il 23 agosto in Ampére-
PR, I'11 ottobre in Toledo-PR, e il 6 di-
cembre sara la volta di Nova Londrina-
PR. Esse si concluderanno il 13 giugno
1999 nella chiesa di S. Rita in Rio de Ja-
neiro.

Giubilei sacerdotali

E stato un anno ricco di ricorrenze e
di giubilei, e ne abbiamo parlato nel pre-
cedente numero di “Presenza”. Non po-
tevamo pero non ricordare un altro giu-
bileo: il 60° di sacerdozio di P. Domenico
Rossi. Lo ha ricordato con commozione
e con gioia, attorniato dai confratelli del-
la comunita di S. Nicola di Sestri, da altri
religiosi della Provincia e con la parteci-
pazione del P. Generale, il 28 agosto
scorso, festa del S. P. Agostino. Al P. Do-
menico, che abbiamo simpaticamente
presente per la sua fresca giovialita e lo
spirito “sbarazzino” (ma lui preferisce
certamente definirlo “da alpino™) nono-
stante la sua veneranda eta, vanno gli
auguri da parte di tutti i confratelli: che il
Signore gli conservi ancora per molti an-



ni la vitalita che ancora sprizza dalla sua
persona. Ad multos annos!

Ma non possiamo non ricordare un
altro avvenimento eccezionale. D'accor-
do che non & un giubileo a cifre tonde,
ma il 78° anno di sacerdozio di P. Luigi
Torrisi sono una data che non pud pas-
sare sotto silenzio. E dobbiamo dire che
i settantotto anni di sacerdozio sono sta-
ti davvero pieni, visto che egli ancora
celebra la sua Messa in piena lucidita e
con tanto di omelia nei giorni festivi. Il
18 settembre scorso, attorniato dall’af-
fetto dei confratelli, ha festeggiato con
una commovente celebrazione il suo an-
niversario. P. Luigi si avvia a compiere i
104 anni di vita: con lui ringraziamo il Si-
gnore e per lui chiediamo ogni benedi-
zione celeste. | confratelli di Palermo che
condividono con lui la vita di comunita,
assicurano che la sua compagnia ¢ ol-
tremodo gradevole, incluse le barzellette
che egli racconta con una verve ancora
giovanile.

Commemorazione del
Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo

Anche di questo avvenimento si parla
diffusamente nella rivista, per cui e suf-
ficiente qui riferirne la notizia. Ricordan-
do il centenario dell’arrivo in Maremma
del nostro Venerabile, nel 1597, i due
paesi di Montecassiano (MC), dove egli
era nato, e Batighano (GR), dove & mor-
to e dove si trovano ora le sue spoglie
mortali, hanno voluto sancire, in suo no-
me e in suo ricordo, un gemellaggio. OI-
tre alle autorita civili e religiose dei due
paesi, anche il P. Generale, P. Eugenio
Cavallari, P. Antonio Giuliani, Procurato-
re generale e Postulatore della Causa di
beatificazione, e P. Luigi Pingelli, Com-
missario Provinciale della Provincia Mar-
chigiana, non hanno voluto mancare al-
la solenne cerimonia che si & svolta a
Batignano il 20 settembre scorso.

P. Luigi Torrisi
il giorno in cui ha compiuto cento anni

Il P. Generale con P. Giorgio Mazurkiewicz
durante la concelebrazione eucaristica
nella parrocchia di Batignano

71



Batignano, 20 settembre 1998
Gli invitati alla solenne commemorazione, durante il pranzo

Corso di formazione permanente

Si e svolto dal 14 al 19 settembre
scorso nel convento di S. Maria Nuova.
Argomento stabilito per quest'anno era-
no le Costituzioni degli agostiniani scalzi,
iniziando dal primo testo approvato nel
1598. P. Gabriele Ferlisi e P. Angelo
Grande hanno tenuto le lezioni, illu-
strandone 'aspetto storico, spirituale e
formativo. La rivista presenta in questo
numero la relazione di uno dei parteci-
panti, il chierico Fra Carlo Moro.

La televisione slovacca
per Fra Luigi Chmel

Nello scorso mese di luglio la televi-
sione nazionale slovacca ha mandato in

72

onda una serie di
servizi sulla vita e la
spiritualita del nostro
chierico slovacco, il
Servo di Dio Fra Luigi
M. Chmel (Spisska
Stara Ves 17 ottobre
1913, Roma 16 ago-
sto 1939). Il pro-
gramma e stato mol-
to apprezzato nel
Paese, in quanto la fi-
gura di Fra Luigi e
abbastanza conosciu-
ta non solo nella Slo-
vacchia, ma anche in
tutta ['Europa orien-
tale. La giornalista curatrice del pro-
gramma ha voluto inoltre integrare il ser-
vizio con una ripresa sia della chiesa di
Gest e Maria in Roma, e sia della tomba
del nostro religioso che si trova in detta
chiesa. Per 'occasione ha intervistato il
P. Generale, il quale ha sottolineato ['at-
tualita del messaggio che Fra Luigi ha
dato con la sua vita e molto pili con la
sua morte, e quindi lo ha presentato co-
me modello per i giovani europei del-
I'Est, e non solo. E stato intervistato an-
che Don Giuseppe Rajcdk, il quale ha
curato ['edizione slovacca della biografia
del Servo di Dio e sta adoperandosi per-
ché egli sia sempre pitt conosciuto nel-
['Europa orientale. Il servizio & andato in
onda sul programma nazionale della TV
slovacca, domenica 27 settembre.

P. Pietro Scalia, OAD



Db lro gra ﬁ'a

SEGNALAZIONI

Gabriele Ferlisi, OAD

In questi ultimi anni il nostro Ordine sta pubblicando diversi documenti di archi-
vio, finora inediti, sulla spiritualita, storia, agiografia, missioni. Cid si deve, fra l'altro,
al fervore suscitato dalle celebrazioni giubilari di alcuni importanti eventi che hanno
scandito la nostra storia, nonché all'impegno personale di alcuni religiosi che hanno
dedicato parte del loro tempo alle ricerche di archivio. Ritornare alle origini € sempre
il modo migliore di vivere il presente e di programmare il futuro. Diceva al riguardo
Agostino: «Chi compie un lavoro deve tener presente ['inizio e la fine, perché in ogni
movimento della propria azione se non si volge a guardare l'inizio non preordina la
fine. E necessario quindi che il proposito che si volge in avanti sia rilanciato dalla
memoria che si volge indietro, perché se si dimentichera di avere cominciato 'opera,
non si trovera il modo di finirla» (Citta di Dio 7,7).

In particolare sono da segnalare: 1) La Collana “Documenti O.A.D.", iniziata nel
1992, anno giubilare della nostra fondazione (1592-1992), con la pubblicazione del
primo testo manoscritto delle nostre Costituzioni del 1598, a cura di P. Pietro Scalia,
OAD. La stessa collana, nella ricorrenza del terzo centenario della partenza dei nostri
primi missionari nell'Estremo Oriente (1697-1997), si e arricchita di due altri bei
volumi di lettere dei nostri primi missionari in Cina e in Vietnam, a cura dello stesso
P. Pietro Scalia. 2) 1 Dizionari biografici dei nostri religiosi delle Province Torinese,
Milanese, Germanica, che vengono ad aggiungersi a quelli gia pubblicati delle
Province Romana, Genovese, Napoletana, Sicula, Ferrarese Picena. Cosi prende
forma quasi completa il meraviglioso piano di lavoro che P. Felice Rimassa, 0AD,
aveva programmato, per portare alla conoscenza di tutti i nomi dei religiosi che in
questi quattro secoli di storia hanno tenuto accesa la fiaccola del carisma degli ago-
stiniani scalzi. 3) La Ccllana “Quaderni di spiritualita agostiniana”, che vede aggiun-
gersi altri due volumi di antologia di testi: il primo, di testimonianze sul P. Andrea
Diaz, promotore della nostra Riforma, e di pensieri del Venerabile P. Tommaso di
Gestt dal libro "I Patimenti di Cristo”; 'altro, di pensieri sullo Spirito Santo, tratti dalle
opere di S. Agostino. Essi sono stati curati da P. Eugenio Cavallari, Priore generale. 4)
La Collana “Canticum novum”’, curata dai Confratelli del Santuario mariano di
Valverde (CT), che divulga la conoscenza della nostra spiritualita agostiniana e dei
nostri Religiosi, morti in concetto di santita. A questi Confratelli che hanno reso un
servizio tanto prezioso all'Ordine, vadano la nostra riconoscenza e 'apprezzamento
pitt incondizionati; e ai giovani 'augurio di far tesoro di questo materiale e di portarlo
avanti.



74

SCALIA PIETRO. OAD, Agostiniani Scalzi missionari nel Tonchino e
nella Cina (sec. XVII-XVIII), Epistolario I° ., Collana “Documenti
0.A.D.” n. 2, Edizioni Presenza Agostiniana, Roma 1998, pp. 200.

Questo primo volume & un omaggio ai primi nostri missionari
che partirono per il lontano Oriente e morirono lungo il viaggio
senza poter raggiungere la destinazione, perché alcuni furono
assassinati, altri naufragarono, altri si ammalarono. Il volume si
divide in tre parti: la prima contiene le lettere (quattro in tutto) di
P. Alfonso della Madre di Dio. La seconda contiene quarantatre
lettere degli altri cinque missionari (P. Giovanni Giocondo di S.
Elisabetta, P. Giovanni Damasceno di S. Ludovico, P. Tommaso
dell'Ascensione, P. Giovanni Francesco di S. Gregorio e P.
Giovanni Francesco di S. Giuseppe). La terza contiene alcune
testimonianze (incluse le relazioni sulla morte di alcuni di loro)
riguardanti in particolare questi nostri missionari. Le lettere sono
precedute da un breve profilo biografico dei quattro religiosi e
sono completate da una indicazione essenziale di bibliografia.
Nell'indice generale ¢ offerta una brevissima sintesi di ogni lette-
ra, allo scopo di favorire una eventuale consultazione. C'e da
dire ancora che la trascrizione delle lettere é stata effettuata dalle
fotocopie di un volume che si trova attualmente nell'archivio di
Stato di Roma (busta 156, fasc. 117) dal titolo “Registro delle let-
tere dei Missionari Orientali”, iniziato nel 1719 da P. Claudio di S.
Nicola, Procuratore e Commissario generale. Queste lettere ivi
contenute non sono autografe, ma c'eé da essere certi sulla loro
fedelta alle originali, in quanto esse venivano trascritte man
mano che arrivavano a destinazione. Chissa che un giorno non
si trovino anche le lettere originali! Il volume & presentato al pub-
blico dal Priore Generale, P. Eugenio Cavallari.

ScALIA PIETRO, OAD, Agostiniani Scalzi missionari nel Tonchino e
nella Cina (sec. XVII-XVIH), Epistolario 1I° , Collana “Documenti
0.A.D.” n. 3, Edizioni Presenza Agostiniana, Roma 1998, pp. 264.

Questo secondo volume raccoglie le lettere del secondo gruppo
di Agostinani Scalzi che partirono da Roma ['11 novembre 1711:
P. Roberto Barozzi di Gest e Maria, P. Giovanni Andrea Masnata
di S. Giacomo e P. Marcello di S. Nicola. Questi missionari furo-
no quelli che raccolsero ['eredita di P. Giovanni dei Ss. Agostino e
Monica, il fondatore della nostra missione tonchinese. L'opera si
divide in tre parti. La prima contiene cinquantatre lettere dei sud-
detti missionari. La seconda contiene una dettagliata relazione di
P. Roberto di Gestt e Maria sullo stato della nostra missione in
Tonchino, presentata al Card. Imperiali della Congregazione di
Propaganda Fide. La terza contiene alcune testimonianze e rela-
zioni sui nostri missionari. Le altre indicazioni metodologiche
sono le stesse del volume precedente. Resta solo da aggiungere



Dizionario biografico

Feien Romansa i

AGOSTINIANY SeALZH

Dizionario biografico
ORI s

ACCETINANY $CALEL

Dizionario biografico
[Ee v e

Ehimrans bogretiin

AGOSTINIANT SCALZL

[E—

che la lettura di queste lettere & fonte di informazioni missionarie
e cibo solido per lo spirito. Ne raccomando vivamente la lettura.

RiMAssA FELICE, 0AD, Agostiniani Scalzi - Dizionario biografico -
Provincia Genovese, Genova 1997, 2a edizione riveduta, pp. 384.

La novita di questo volume, a differenza della prima edizione
ormai esaurita e di tutti gli altri volumi, e la diversa sistemazione
della materia. P. Felice ha preferito seguire non pit ['ordine alfa-
betico ma cronologico, in relazione alla data di morte o di pro-
fessione o di altro fatto del testo. Questo nuovo metodo pud
creare certamente qualche difficolta nella ricerca dei nomi - che
perd e ovviato con 'appendice finale che elenca i nomi in ordine
alfabetico - ma offre in compenso l'opportunita di rapidi e utili
confronti sul numero e le attivita dei religiosi vissuti in epoche
diverse. La successione cronologica € divisa in decenni, a partire
dal 1594 al presente. Sono elencati 1123 religiosi.

RiMASSA FELICE, 0AD, Agostiniani Scalzi - Dizionario biografico -
Provincia Piemontese, Genova 1998, pp. 92.

La Provincia Piemontese fu istituita nel 1659 con sette case, per
smembramento di quella Genovese. La sua vita si svolse tra
molte difficoltd che ne ostacolarono un pitt ampio sviluppo.
Cesso nel 1840. Nei suoi 180 anni di vita si rese altamente
benemerita. Particolare attenzione fu data alla formazione mis-
sionaria dei religiosi. Ad essa appartenne il grande vescovo mis-
sionario Mons. Ilario Costa di Gest. Sono elencati 559 religiosi.

RivassA FELICE, 0AD, Agostiniani Scalzi - Dizionario biografico -
Provincia Milanese, Genova 1998, pp. 112.

Anche la Provincia Milanese fu istituita per smembramento di
quella Genovese nel 1674. Durd 150 anni. Non fu mai tra le pit
numerose di religiosi e di case; ma ebbe uomini di grande valo-
re, come il P. Arcangelo Moltrasi di S. Nicola, P. Eustachio
Cacciatore di S. Ubaldo, autore dei Quodlibeta regularia, P.
Giambartolomeo Panceri di S. Claudia, autore dei Lustri storiali.
P. Rimassa raccoglie i nomi di 511 religiosi.

RimAassa FELICE, 0AD, Dizionario biografico degli Agostiniani Scalzi
- Provincia Germanica, Genova 1998, pp. 208.

La Provincia Germanica sorse ufficilmente nel 1656, quando gia
alcuni religiosi di quelle terre, che avevano emessa la professio-
ne a Roma, erano stati inviati a fondare alcuni conventi nelle
nazioni d'origine. In breve essa divenne la prima Provincia
dell'Ordine per il numero dei religiosi e dei conventi. I suoi reli-
giosi si distinsero per la santita e la dottrina. Due nomi per tutti:

75



ANDREA DIAZ

TOMMASO DI GESU

LO SPIRITO SANTO

P

i Eree Canta ana ap

76

P. Abramo Megerle di S. Chiara e Fra Luigi Maria Chmel del
Crocifisso. Subi le vicende dolorose delle soppressioni, ma cercd
di riprendersi; 'ultimo colpo mortale fu inferto dal comunismo
nel 1950. L'ultimo religioso mori nel 1992. P. Rimassa é riuscito
a raccogliere 1530 nominativi.

CavaLLARI EUGENIO, 0AD, Andrea Diaz e Tommaso di Gesi. Alle ori-
gini degli agostiniani scalzi - Storia e carisma, Quaderni di spiritua-
lita agostiniana, n. 13, Roma, Edizioni Presenza Agostiniana 1996,
pp- 279.

Due figure di primo piano negli inizi della storia degli Agostiniani
Scalzi sono il P. Andrea Diaz, di cui nel 1996 & stato ricordato
['anniversario della morte (1552-1596) e il P. Tommaso di Gest,
che fu maestro di noviziato di P. Andrea Diaz. P. Eugenio li pre-
senta al pubblico in maniera molto efficace, in quanto egli fa
parlare direttamente i documenti storici. Lopera si divide in due
parti. La prima é riservata a P. Andrea Diaz, promotore della
Riforma degli Agostiniani Scalzi in Italia: di [ui offre una scheda
biografica e nel primo capitolo traccia un profilo biografico,
mentre nei capitoli seguenti trascrive dalle fonti originali quanto
hanno scritto P. Epifanio di S. Geronimo nelle Croniche, P.
Giambartolomeo Panceri di S. Claudia nei Lustri Storiali, P.
Giacomo di S. Felice nel Memoriale sull'origine degli Scalzi
d’Italia, P. Giuseppe Giacinto De Marchi di S. Maria
nell'Introduzione alla storia generale degli Agostiniani Scalzi. La
seconda parte dell’'opera e riservata al Ven. P. Tommaso di Gesi
(1533-1582), una delle figure agostiniane pit splendide che
preparo il sorgere delle Riforme in seno all'Ordine Agostiniano.
Anche di lui P. Eugenio offre una scheda biografica e un profilo
biografico, trascrive quanto ha scritto Alexio de Meneses e intro-
duce alla lettura dei Travagli di Gesu, opera di profonda spiritua-
lita e di grande mistica di P. Tommaso di Gest, di cui offre una
antologia di testi scelti. Il libro e corredato da alcune illustrazioni
ed ¢ dedicato a Mons. Luigi Vincenzo Bernetti, 0aD, Vescovo
Ausiliare di Palmas-Francisco Beltrao (Brasile). Il volume si rac-
comanda da sé; esso pud costituire un ottimo libro di medita-
zione.

CavaLLARI EUGENIO, OAD, Lo Spirite Santo, Roma, 1998, pp. 160.

Nell'anno preparatorio al Giubileo del Duemila, dedicato allo
Spirito Santo, questi testi raccolti dalle opere di S. Agostino da P.
Eugenio, profondo conoscitore del Santo, costituiscono un pre-
zioso sussidio di meditazione. [ brani, preceduti da un titoletto,
sono raccolti attorno a questi temi: La Santissima Trinita, Lo
Spirito Santo nella Trinita, Lo Spirito Santo: il nome e i simboli,
Lo Spirito Santo e Gesit Cristo, Lo Spirito Santo e la Parola di



GLI AGOSTINIANI SCALZI
NEL VIETNAM E NELLA CINA

LUIGI MARIA CHMEL

agastiniana scalza

un discepalo del Crocifisso

F.LORENZDSAPIA mid

FRA ANDREA

s A

NALVERBE 1917

Destana Crrmom, GAL

0S5 AGOSTINIANOS
el DESCALCOS
i NO BRASIL

/Y 1948 - 1988

Dio, Lo Spirito Santo e la Chiesa, Lo Spiriro Santo nel cuore dei
giusti, Lo Spirito Santo e i suoi doni.

CAVALLARI EUGENIO, 0AD, Gli Agostiniani Scalzi nel Vietnam e nella
Cina. Quaderni di spiritualita agostiniana, n. 14, Edizioni Presenza
Agostiniana, Roma 1997, pp. 64.

Si tratta di un libretto di ampia divulgazione, nella ricorrenza del
terzo centenario della partenza dei primi religiosi agostiniani scal-
zi in Oriente. Il libro & corredato da alcune illustrazioni e da una
bibliografia essenziale sulla materia. Esso si legde volentieri e
raggiunge bene lo scopo per cui e stato scritto.

BORRI RAFFAELE, OAD, Luigi Maria Chmel, agostiniano scalzo - Un
discepolo del Crocifisso, Edizioni Presenza Agostiniana, Roma
1997, pp. 35.

Questa breve biografia e stata scritta dal compianto P. Raffaele
Borri, 0oap, Postulatore generale dell'Ordine. Egli era stato com-
pagno di noviziato e professorio di Fra Luigi Chmel, e per questo
cido che egli scrive ha il valore della testimonianza personale.
Scopo di questo libretto, stampato anche in traduzione slovacca,
é di far conoscere il Servo di Dio alla vigilia dell'inizio ufficiale
della Causa di Canonizzazione. Diverse illustrazioni fotografiche
arricchiscono il libro, cui auguriamo una grande diffusione.

Sapia LORENZO, OAD, Fra Andrea Tonda, Chierico agostiniano scal-
zo - Il sogno nel cuore, Collana “Canticum novum™ 5, Valverde
1997, pp. 40.

«Queste pagine vogliono essere memoria di un mio giovane
confratello, Fra Andrea Tonda, chierico agostiniano scalzo, a 50
anni dalla sua morte, avvenuta a Trabia (PA) il 24 febbraio
1947». E proprio vero che le anime pitt semplici, pitt umili che
sono vissute o vivono nascoste in Cristo, profumano l'aria ed
aprono il cuore alla speranza. Fra Andrea ¢ stato un fiore del
giardino del Signore, piccolo ma profumatissimo. Il suo messag-
gio di bonta invita fortemente anche noi all'imitazione.

CETERONI DORIANO, 0AD, Os Agostinianos Descalcos no Brasil,
1948-1998, Rio de Janeiro 1998, pp. 48.

P. Doriano ha voluto regalare questo agile libretto divulgativo a
colori sulla presenza dei cinquant’anni degli Agostiniani Scalzi in
Brasile. La pubblicazione, destinata principalmente ai lettori bra-
siliani, € stata scritta in lingua portoghese e contiene sintetici ele-
menti di storia, spiritualita, cronaca, elenchi di religiosi.
Limpaginazione grafica, opera dei chierici della Madonnetta di
Genova, e riuscita veramente bene.

(i)



1L CASSICIACO AGOSTINIANO

CASSAGO 0 CASCLIGO!

Verso
il Sole

Possie

78

GRAZIANI ALIPIO, OAD, Il Cassiciaco Agostiniano: Cassago o
Casciago?, Genova 1998, pp. 113.

Un vecchio problema agitato dagli studiosi e quello di sapere
quale dei due paesi - Cassago (CO) o Casciago (VA) - sia il
Cassiciacum, dove Agostino si ritird dopo la conversione per
prepararsi al battesimo. L'indagine dell'’Autore, condotta attraver-
so memorie storiche, lessicografiche e toponomastiche, ¢ con-
dotta con competenza e passione. Egli opta per Casciago. Il
volume é corredato da bellissime illustrazioni, che sono dello
stesso Autore, il quale e anche un apprezzato pittore. Il volume
si legge con piacere.

Sapia LORENZO, OAD, Verso il sole - Poesie, Valverde (CT), 1996, pp.
74.

Dopo la sua prima raccolta di poesie “Svegliando ['aurora”, que-
sto nuovo lavoro «vuole essere - scrive 'Autore - il grido del
desiderio in un cammino che ¢ capacita di verificare le proprie
emozioni nel saggio apprendimento spirituale e nella ricerca di
se stessi. "Verso il sole” & desiderio dell'infinito nella contempla-
zione del mondo che ci circonda e, nello stesso tempo, insegna-
mento alla saggezza interiore». Le poesie si leggono d'un fiato e
appassionano. Auguro a P. Lorenzo che il grido del suo desiderio
di infinito raggiunga e coinvolga il cuore di tutti.

Funarl DEMETRIO, OAD, Poesia sulle orme della vita, Biemmegraf,
Macerata 1998, pp. 392.

P. Funari ha voluto raccogliere in un unico volume tutte le poesie
che finora ha pubblicato: "Canti del cuore”, "Il crepuscolo del
Parnaso”, "Il mio cielo”, "Il lago dei cigni”. L'occasione di questa
raccolta e stata la celebrazione giubilare del suo cinquantesimo
di sacerdozio. In una poesia dal titolo “Sacerdote”, nel fiore della
sua giovinezza, aveva scritto: «... Candido fior, tua vita immoli /
fior di giovinezza, / vibri celestiali ardori / e vai cantando amore. /
Giglio profumato, candore e giota / all'aura intorno spiri; / sacra
dal labbro tuo s'effonde / la prece, zampillo cristallino, / calda di
gioia e di sorriso piena: / “Dona, Signor, la pace al mondo, / I'a-
more ai cuori inquieti, il tuo sorriso in cielo”». Al carissimo Padre
['augurio di essere sempre questo sacerdote, innamorato della
Bellezza, con il candore, la gioia e la freschezza spirituale nel
cuore.

P. Gabriele Ferlisi, OAD



U sogno che diventa realla. )

Il nuovo noviziato e centro di evangelizzazione
degli agostiniani sealzi
a Tabor Hill - Cebu City - Filippine

In settembre sono iniziati i [avori per [a costruzione del nuovo

edificio. Chiediamo aiuto ai nostri amici lettori!
Si puo collaborare con una offerta o con [‘adozione di un semi-
narista filippino. Per ['invio di denaro servirsi del

CCP n. 56864002
OPERA VOCAZIONI E MISSIONI

AGOSTINIANI SCALZI
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma

\_ gmzz@







	1: Cover
	2: Index
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	Pagina 35
	Pagina 36
	Pagina 37
	Pagina 38
	Pagina 39
	Pagina 40
	Pagina 41
	Pagina 42
	Pagina 43
	Pagina 44
	Pagina 45
	Pagina 46
	Pagina 47
	Pagina 48
	Pagina 49
	Pagina 50
	Pagina 51
	Pagina 52
	Pagina 53
	Pagina 54
	Pagina 55
	Pagina 56
	Pagina 57
	Pagina 58
	Pagina 59
	Pagina 60
	Pagina 61
	Pagina 62
	Pagina 63
	Pagina 64
	Pagina 65
	Pagina 66
	Pagina 67
	Pagina 68
	Pagina 69
	Pagina 70
	Pagina 71
	Pagina 72
	Pagina 73
	Pagina 74
	Pagina 75
	Pagina 76
	Pagina 77
	Pagina 78
	79: Publicity
	80: C.COVER

