
presenza
agostiniana

2 Marzo - Aprile 1994
AGOSTINIANI SCALZI Spedizione in abbon. postale - 50% - Roma



presenza agostiniana
Rivista bimestrale dei PP. Agostiniani Scalzi

Anno XXI - n. 2 (113) Marzo-Aprile 1994

SOMMARIO

Editoriale 3 P. Eugenio Cavallari

Documenti:
La vita consacrata oggi:
Carismi nella Chiesa per il mondo (II parte) 4 Unione Sup. Generali

Costituzioni e Carisma:
L'aspetto evangelico dell'amore 17 P. Gabriele Ferlisi

Antologia Agostiniana:
Tutti siamo l'unico tempio 23 P. Eugenio Cavallari

Brasile:
Suscita, Signore, una rinnovata effusione
del tuo Spirito 28 P. Luigi Kerschbamer
L’ultimo nato: Noterelle di un viaggio 31 P. Aldo Fanti

Notizie:
Vita nostra 33 P. Pietro Scalia

Copertina e impaginazione: P. Pietro Scalia

1 a di copertina: Allegretto Nuzi: Particolare di S. Agostino che presenta la Regola, nel Trittico
ad servorum Dei”, sec. XIV (Fabriano, Pinacoteca civica).

Testatine delle rubriche: Sr Martina Messedaglia

Direttore Responsabile P Pietro Scalia

Redazione e Amministrazione PP Agostiniani Scalzi. Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma - Tel. (06) 5896345

Autorizzazione Tribunale di Genova n. 1962 del 18 febbraio 1974

Approvazione Ecclesiastica
ABBONAMENTI: Ordinario L. 15.000, sostenitore L. 30.000, benemerito L. 50.000, una copia L. 3.000

C C P 46784005 intestato a: Agostiniani Scalzi Procura Generale. Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma

Stampa Tipolitografia «Nuova Eliografica» snc - 06049 Spoleto (PG) - Tel. e Fax (0743) 48.698



L'Ordine Agostiniano celebra quest'anno il 750° anniversario della
sua fondazione, voluta da Innocenzo IV con le due Bolle Incumbit nobis
e Praesentium vobis (16 dicembre 1243), e avviata nel marzo 1244 con
la celebrazione in Roma del primo Capitolo Generale. Si tratta della co¬
siddetta "piccola unione", risultante dalla fusione di alcuni gruppi eremitici
della Tuscia, che sarà estesa nel 1256 ad altre famiglie eremitiche dell'Ita¬
lia: la "grande unione".

Questo evento si innesta opportunamente nelle celebrazioni appena
concluse del nostro IV Centenario di fondazione, poiché ci invita ad al¬
largare ulteriormente il nostro orizzonte a tutto l'arco della lunga storia del¬
la Famiglia Agostiniana, fino a risalire alle sorgenti del nostro carisma, rac¬
cogliendo la cospicua ricchezza della nostra tradizione.

Anche di fronte al prossimo Sinodo dei Vescovi sulla vita consacrata,
interrogarci sulla nostra identità agostiniana per verificarne l’autenticità in
rapporto alle origini, contribuirà a farci prendere coscienza del nostro ruo¬
lo specifico nel più vasto ambito della vita consacrata nella Chiesa di que¬
sto tempo.

Questo regolare e ravvicinato succedersi di date commemorative as¬
sume così un chiaro significato provvidenziale, in quanto ci costringe a “fa¬

re memoria" della nostra identità per attualizzare sempre meglio il nostro
carisma. E uno dei tanti “segni dei tempi", di cui Dio vuole servirsi per far

conoscere alla Chiesa il suo progetto di salvezza, è proprio Agostino, lu¬
cerna posta di nuovo sul candelabro perché faccia luce a tutti coloro
che sono nella casa.

Agostino e, perchè no?, gli Agostiniani possono e devono essere uno
dei molti segni pasquali di speranza e rinascita per la Chiesa e per il mon¬
do. Se a noi è toccata la grande ventura di essere figli spirituali di Agostino,
a noi spetta anche la formidabile responsabilità di tramandarne intatti i
contenuti della sua esperienza di monaco, mistico e pastore.

Egli vuole che oggi siamo "giorno” non solo singolarmente, ma “uni¬
co giorno" perché cementati dalla carità: «Tutti i Santi, tutti i credenti e, di
conseguenza, tutti i giusti, dal momento che il giusto vive di fede, nel lo¬
ro complesso sono giorno, purché vivano nella più perfetta concordia e
unità; anzi, proprio questa unità che vige fra tutti forma l'unico giorno. Co¬
me infatti non si dovrà chiamare unico giorno coloro di cui negli Atti de¬
gli Apostoli si dice: Avevano un’anima sola e un sol cuore nel Signore?»
(Discorso 260/D.l).

P. Eugenio Cavallari, OAD

3



LA VITA CONSACRATA
OGGI

Carismi nella Chiesa per il mondo

Unione Superiori Generali

Parte seconda
SINTESI TEOLOGICA

I Superiori Generali (USG) allegano questa sintesi teologica come una chiave di inter¬
pretazione di quanto presentato nella Parte prima di questo documento.

La sintesi è opera del P. José Cristo Rey Garcia Paredes, cmf, in collaborazione con alcuni
altri teologi che hanno partecipato nella preparazione e celebrazione del Convegno inter¬
nazionale.

L'Unione dei Superiori Generali, nell'Assemblea dell'1-2 dicembre 1993, ha dato a tale
sintesi una “approvazione globale" come espressione di valori teologici e di orientamenti che
l'Unione ritiene significativi per la vita consacrata oggi.

Fare una sintesi ha qualcosa a che vedere con il Regno di Dio. È tensione e ri¬
conciliazione. E pluralità ed unità. Non esiste mai la sintesi perfetta, poiché emer¬
gono sempre nuovi elementi da integrare e che, nello stesso tempo, cambiano
quanto precede. Esiste un’ecologia delle idee, in continuo dinamismo. Noi che ci
siamo impegnati in questa sintesi (voglio citare soprattutto i PP. Jesus Castellano
OCD e Michael Amaladoss SJ, ma anche i suggerimenti dei PP. Secondin, Zago e
Maccise) abbiamo fatto un’esperienza di dialogo assai ricca, accresciuta dal dia¬
logare interiormente con la moltitudine di parole dette durante questi giorni. Parole
cariche di saggezza e di esperienze. Abbiamo tenuto in considerazione tutte le con¬
ferenze e le comunicazioni, i risultati dei lavori di gruppo e delle costellazioni. In
questa ultima redazione, non abbiamo dimenticato le reazioni avute in assemblea,
dopo la lettura della sintesi teologica.

Non abbiamo avuto l’intenzione di fare un riassunto, né di mettere in risalto le

(*) Pubblichiamo la seconda parte del documento dell'USG. Riportiamo qui l’Indice della pri¬
ma parte già pubblicata nel numero precedente di Presenza Agostiniana:
I. La situazione della vita consacrata:

1. Varietà di situazioni e di carismi; 2. Varietà di prospettive
II. Nuclei centrali della vita consacrata:

1. La missione: A) Nostre convinzioni; B) Alcune proposte
2. La comunione: A) Vita fraterna; B) Comunione e collaborazione tra i diversi Isti¬

tuti; C) Comunione organica
3. L'identità

III. La formazione e le vocazioni:!. Convinzioni; 2. Proposte
IV. Alcune attese più generali
Conclusione

4



contrapposizioni di pensiero. Abbiamo voluto fare una sintesi dinamica in cui sia
possibile cogliere in che modo la vita consacrata stia camminando, anche se a vol¬
te con vari ritmi e stili, ma tutti insieme, verso il futuro. Dopo, detta sintesi sarà chia¬
mata a morire per dar luogo ad una nuova sintesi. La vita è cosi. Essere aperti al¬
la vita è crescita spirituale.
Quanti siamo. Il momento in cui ci troviamo

1. Se consideriamo la vita consacrata nella cornice della Chiesa cattolica vediamo
che essa è costituita da una piccolissima minoranza di cristiani1: solamente lo
0,12% del totale2. La gran maggioranza ecclesiale è costituita da donne e uomini,
laici secolari, che sono il 99,88%3. La vita consacrata, pur essendo una piccolissima
minoranza, ha un volto assai variegato: vi sono infatti 1.423 Istituti femminili4 di vi¬
ta consacrata e 250 Istituti maschili5, secondo i dati dell’Annuario Pontificio del
1992. Questi stessi dati ci indicano che la vita consacrata è laicale nel suo insieme
(82,2%), femminile (72,5%), e solo in minoranza maschile (27,5%) e clericale
(17,8%)6. È interessante notare che questo gruppo minoritario si trova presente in
modo capillare nella maggioranza delle Chiese particolari e alle frontiere della
missione, e svolge molti dei servizi della Chiesa.

2. Nei paesi dell’emisfero nord, la vita consacrata sta invecchiando e diminuendo
senza ombra di dubbio. Nei paesi dell’emisfero sud, invece, assistiamo ad un pro¬
cesso contrario: lì la vita consacrata diventa sempre più giovane ed il numero au-
1 Poiché i dati seguenti non ci sono stati offerti da studi sociologici presentati durante il Congresso, ab¬

biamo dovuto ricorrere ad alcuni dati che avevamo a disposizione, ma rispondenti a diverse statistiche
fatte durante gli ultimi tre anni. II numero dei membri degli Istituti di Vita consacrata ci è stato co¬
municato per telefono dalla Congregazione per gli Istituti di Vita consacrata e le Società di Vita apo¬
stolica. Abbiamo già indicato la fonte degli altri dati. Per noi l'interessante era un'approssimazione
alla proporzione tra persone consacrate e laici. In ogni caso, per maggiori precisazioni, è necessario
attualizzare la statistica con gli ultimi dati, a cui non abbiamo avuto accesso.

2 Secondo gli ultimi dati della Congregazione per gli Istituti di Vita consacrata e le Società di Vita apo¬
stolica, i membri che vi appartengono sono attualmente 1.116.332 (è ovvio che non si includono co¬
loro che appartengono agli Istituti di diritto diocesano). Di questi, 875.332 sono donne e 240.988 uo¬
mini. II totale dei novizi e delle novizie è di 28.340: 19.340 novizie e 9000 novizi. Se il numero glo¬
bale di cattolici è di 906.400.000, ciò significa che noi religiosi/e siamo circa lo 0,12%. Quale elemento
di paragone: secondo l’Annuario statistico della Chiesa cattolica del 1989, nel mondo si contava un
totale di 5165 milioni di abitanti, di cui 906,3 milioni cattolici. Di essi, 281,6 milioni in Europa, 80,7
milioni in Asia, 85,6 milioni in Africa, 451,5 milioni in America e 7 milioni in Oceania.

3 Anche il ministero ordinato è considerevolmente minoritario. Secondo i dati dell'Annuario Statistico
della Chiesa cattolica del 1989, i vescovi religiosi nel mondo erano 1114; i vescovi non religiosi 4159.
In totale: 5273. I presbiteri diocesani erano 255.240.

4 Femminili:
- 1370 Istituti religiosi:

- 59 Ordini ed Istituti con case autonome;
- 1311 Istituti centralizzati;

- 42 Istituti secolari;
- 11 Società di vita apostolica.

5 Maschili:
- 6 Istituti di Canonici regolari (1 federazione, con 6 Istituti)
- 11 Istituti monastici (21 Congregazioni nella Federazione Benedettina; 2 Congregazioni tra i

Mechitaristi,12 Congregazioni cisterciensi; 4 Ordini tra gli Antoniani; 5 Ordini tra i Basiliani)
- 17 Ordini mendicanti
- 8 Chierici regolari
- 89 Congregazioni religiose clericali
- 33 Congregazioni religiose laicali
- 10 Istituti secolari
- 28 Società di vita apostolica.

6 E necessario avvertire che, ciò nonostante, negli Istituti definiti generalmente clericali, vi è un numero
considerevole di fratelli laici.

5



menta. La vita consacrata si sposta da nord a sud, da occidente ad oriente. Si sta
radicando in nuove culture e tra popoli nuovi, anche se il processo non si è anco¬
ra consolidato. Desta una grande preoccupazione poter offrire una iniziazione
carismatica o formazione iniziale, che sappia unire la fedeltà al carisma fondazio-
nale e la fedeltà alla cultura. Quando il processo sarà più avanzato, c’è da sperare
che la vita consacrata avrà un volto pluriculturale e sarà meno determinata dagli
schemi tradizionali.

3. Le analisi sociologiche - che ci furono presentate in questo Congresso -
mostrano che la vita consacrata sta vivendo in questi anni un processo di trasfor¬
mazione7 o cambiamento8 assai forte. Si stanno trasformando le sue tradizioni, il
suo mondo simbolico e culturale; scompaiono vecchie istituzioni mentre emergono
nuove presenze. Il motore di questo cambiamento è stato lo Spirito Santo, mediante
il Concilio Vaticano II, con due postulati di fondo: il ritorno alle origini carismatiche
e l’aggiornamento, o adeguamento ai segni dello Spirito nel momento storico e
nell’ambiente geografico. La forma di assumere e di realizzare il cambiamento è sta¬
ta assai diversa in ogni istituto, comunità e persona. Il cambiamento si presenta¬
va come un cammino inesplorato e pieno di avventure9.

4. Nella misura in cui la vita consacrata è entrata nei sentieri del rinnovamento
ha dovuto affrontare situazioni caotiche10 ed è stata sommersa nell'incertezza. Si
è vista anche colpita dalle proprie incoerenze e peccati. Da ciò non sono rimasti

7 «While this term "transformation" has been used in a variety of ways, in thè organizational reai it refers
basically to qualitative discontinuous shifts in organizational members’ shared understandings ofthe or-
ganization, accompanied by changes in thè organization's mission, strategy, and formai and informai
structures. In contras! to carrying out comparatively simple incrementai changes, organizations undergoing
transformation come to understand themselves and their mission very differently than they originally had»
(Future ofReligious Orders in thè United States, in Origins, September 24, 1992, voi. 22, n. 15, p. 259).

8 «Il cambiamento è più profondo e trasformatore di quanto si creda, e meno spettacolare di quanto a vol¬
te si spera. II cambiamento non consiste nell'assumere i fatti esterni nuovi, le nuove innovazioni della
società... Ciò che trasforma radicalmente l'uomo e la donna, le istituzioni o la società e la vita religiosa
è il cambiamento della gerarchia di valori» 0.Lopez - B.Isusi, La realidad actual de la vida religiosa, p.9).

9 Gli aspetti più importanti in cui questo cambiamento si sta verificando sono:
a) La centralità della figura di Gesù, il Cristo, della Parola di Dio, ispirazione fondamentale per un
nuovo modello di vita religiosa.
b) Il recupero del profetismo carismatico dei fondatori e delle loro comunità per rendere possibile che
lo Spirito ri-fondi o ri-vitalizzi in nuovi contesti culturali ed umani. Ed anche l'aspettativa di accogliere nuo¬
ve forme di vita consacrata nate in altre culture o in momenti di cambiamento culturale, senza ricorre¬
re alla facile alimentazione delle forme conosciute di vita consacrata.
c) Il posto prioritario che viene concesso ad una opzione evangelica per i poveri quale determinante di
stile di vita e missione nella vita consacrata e quale ispirazione di un nuovo tipo di teologia e di spiritualità,
d) La valutazione della persona umana con tutti i suoi carismi e possibilità in un modello di comunità aper¬
ta e dialogante e quale realtà che non deve essere mai posposta alle norme o alle istituzioni; ciò comporta
un nuovo modello di autorità e di leadership, più complesso e che richiede nuove strategie.
e) Il ruolo nuovo della donna nella società e nella Chiesa, che si verifica in special modo nella leadership
carismatica della donna consacrata alle iniziative più rischiose della missione, nel suo contributo origi¬
nale e creativo alla riflessione teologica e nella sua resistenza a modelli teologici ed ecclesiologici che so¬
no discriminatori ed ideologici.
f) La valorizzazione del laico come soggetto della vita ecclesiale dinanzi ad un clericalismo eccessivamente
protagonista e monopolizzatore; ciò si ripercuote nella vita consacrata laica e nelle sue legittime riven¬
dicazioni di autonomia e di riconoscimento carismatico, da una parte, e, nella necessaria rivalutazione
del laicato secolare come autentico co-soggetto nella missione, dall’altra.
g) La rivitalizzazione teologica-spirituale della secolarità e, con essa, di tutti i processi di inculturazione,
inserimento e dialogo.
h) La riscoperta della ministerialità simbolica che la vita consacrata deve esercitare in mezzo alla gran¬
de comunità ecclesiale e alla società.

10 L'aggettivo "caotico" o la parola "caos" si riferisce a quella realtà informe, confusa, ma nella quale ci so¬
no possibilità, semi. Nel pensiero biblico si dice che Io Spirito aleggia sulla realtà informe, per poi iniziare
da lì la sua nuova creazione.

6



esenti il governo e la formazione. La mancanza di "role clarity", i dubbi riguardo al¬
la definizione tradizionale della nostra identità come vita consacrata, le nuove espe¬
rienze di vita, ed anche i nostri insuccessi ed errori sono stati un requisito previo e
necessario per cedere il passo ad un nuovo modello di vita consacrata, ad un nuo¬
vo modello simbolico, la cui aurora spunta già. Con tutto ciò, esiste anche la ten¬
tazione del restaurazionismo che minaccia gli impazienti e questa tentazione vie¬
ne alimentata anche da coloro che capiscono meno la vita consacrata ed i suoi ci¬
cli storici. Non basta, comunque, riaffermare il processo di rinnovamento. Resta an¬
cora da fare un rinnovamento che deve incidere con più radicalità nelle istituzioni,
nei sistemi troppo complicati di vita e di governo, in uno stile di vita borghese e nel¬
la perdita di fede di cui siamo vittima. Alcuni osano chiamarla “ri-fondazione” o “ri-
vitalizzazione”11 . In ogni caso, si tratta di un ritorno a ciò che è fondamentalmente
carismatico.

Il mondo in cui viviamo e le sue sfide
5. Stiamo giungendo ad una nuova tappa, non per semplici esigenze interne del¬

la vita consacrata, bensì per il nostro inserimento nella storia del nostro mondo.
Questa sfida la nostra creatività e viene percepita come clamore dello Spirito. La
Chiesa, e la vita consacrata in essa, fanno una lettura particolare di questo momento
storico. Riconoscono, in primo luogo, che il Regno di Dio procede e si rende pre¬
sente tra i nostri popoli e culture. Il soffio dello Spirito di Dio ed i semi del Verbo agi¬
scono e si esprimono tra i nostri popoli, le loro genti e le loro creazioni culturali. Ma
costatiamo anche una tensione costante tra forze del bene e forze del male12. Po¬
trebbe sintetizzarsi nei punti seguenti:

a) I poveri aumentano e continuano ad essere sempre più poveri; i ricchi sono
sempre più ricchi, meno solidali e più perversi; emergono nuove povertà; malgrado
tutto, sono i poveri coloro che mantengono i più ricchi valori umani e da cui è pos¬
sibile una rigenerazione.

b) La violenza è sempre più crudele, più onnipresente nelle istituzioni, nei
gruppi, tra le persone; sono i non violenti coloro che introducono una logica diversa
ed alla fine vittoriosa.

c) Le grandi religioni hanno un enorme potenziale per generare un futuro nuo¬
vo per coloro che vivono senza senso; ma il fondamentalismo li rinchiude in se stes¬
se e le trasforma in violenza sacra; coloro che stabiliscono un dialogo di vita e di
esperienza tra di esse, coloro che si arricchiscono con la loro morale e le loro
espressioni di fede purificano il cuore del mondo per vedere Dio.

d) Il fenomeno della postmodernità denuncia l’insoddisfazione dinanzi alla ti¬
rannia della ragione, della macchina, dell’autosufficienza; può, comunque, di¬
ventare una consolazione facile che rinuncia alla lotta a favore della giustizia e di¬
venta una religione light, dominata dall’Apparato scientifico-tecnologico, che è l’ido¬
lo nell’ombra; coloro che hanno fame e sete di giustizia vengono giudicati come i
primi cristiani, “i senza Dio”.

e) Vi è una cultura, sostenuta dal potere politico ed economico - la cultura
dell’Apparato scientifico-tecnologico - che vuole imporsi in modo idolatrico; nello
stesso tempo emergono con forza nuove culture o culture non integrate e nuovi pro¬
tagonisti culturali: la donna, gli indigeni, i poveri; ci sono coloro che lottano per il
dialogo delle culture, delle civiltà.

11 Si parla in questi termini soprattutto nell'area di lingua inglese.
12 Cfr. La correlazione tra forze del bene e del male nel sermone della pianura di Luca, cap. 6, e nelle

beatitudini in Matteo 5, che ci ha offerto uno schema per leggere la situazione del tempo presente.
La situazione del male viene contrastata con la beatitudine di coloro che agiscono in modo alterna¬
tivo: costoro non sono necessariamente i cristiani.

7



0 II dono della libertà, quale espressione della dignità personale della donna e
dell’uomo, viene spesso sequestrato nelle società e nelle religioni; coloro che
lottano per la libertà, sono perseguitati e messi a tacere.

6. Le comunità umane, i popoli d’America Latina, Africa, Asia e Pacifico, Ame¬
rica del Nord ed Europa orientale sono i protagonisti di questo momento storico.
Manca molto per giungere alla grande comunione. Le tensioni e i conflitti tra il nord
e il sud, l'oriente e l’occidente, collocano il nostro mondo in una situazione in cui
è necessario implorare la venuta urgente del Regno e del Signore. E questa la sfi¬
da della missione della Chiesa.

Vita consacrata: stimolo profetico-escatologico
nella missione della Chiesa

7. Noi che apparteniamo alla vita religiosa siamo coinvolti nella missione della
Chiesa. Moltissimi sono i carismi e i ministeri attraverso i quali diamo il nostro con¬
tributo nei cinque continenti. Le sfide della missione sono così impressionanti e co¬
sì complesse e la missione è talmente misteriosa che non ci diamo mai per sod¬
disfatti.
La missione che viene da Dio

8. La missione è misteriosa perché non e proprietà della Chiesa. La missione pro¬
cede e viene da Dio. In essa si rende visibile la missione dello Spirito Santo; que¬
sta stessa missione che, in modo misterioso, dinamizza il camminare dei popoli ver¬
so il Regno di Dio. Lo Spirito è il grande missionario del Padre e di Gesù, il Signo¬
re. Con gemiti ineffabili, con segni e prodigi rende testimonianza dell’amore di Dio
Padre-Madre verso il suo popolo e la sua creazione e attualizza e re-interpreta la
missione di Gesù nel tempo della Chiesa. Mediante il suo Spirito, Gesù che è la Pa¬
rola, per cui il mondo e stato creato ed è portato al suo culmine, si rende presen¬
te in ogni parola di rivelazione che è stata concessa agli uomini e alle donne, ma so¬
prattutto nella sua Chiesa. Consacrato dallo Spirito, Gesù non solamente passò fa¬
cendo del bene con segni e prodigi, proclamò il Vangelo del Regno, dette la sua vi¬
ta per tutti sulla croce e fu risuscitato, ma attualmente continua ad essere presente
e ad agire nella Chiesa, che è il suo Corpo, e nel mondo, di cui è stato costituito Si¬
gnore.

9. Per questo, siamo consapevoli del fatto che la missione non è una attività che
si aggiunge all’essere della Chiesa. Ne è il suo stesso essere. Alla Chiesa compete
l’impegno di essere segno e strumento docile e umile della missione dello Spirito:
essere testimone dell’Amore di Dio per il mondo, annunciare e rendere presente Ge¬
sù Cristo, impegnarsi nella riconciliazione e nella fraternità di tutti gli uomini e le
donne della terra.

Lo Spirito concede a ciascuno il suo carisma nella missione.
10. Far parte della Chiesa, essere christifìdeles, vuol dire essere missionari, crea¬

tura dello Spirito. O, detto in un altro modo, ogni battezzato-cresimato viene
consacrato dallo Spirito, mediante i carismi che lo Spirito concede, per essere mis¬
sione nella Chiesa.

a) Alcuni sono consacrati mediante un dono personale, intrasferibile.
b) Altri per mezzo di un dono duale, che si condivide nella sponsalità o coniu-

galità, per esempio.
c) Altri ancora vengono consacrati mediante un carisma comunitario, in cui mol¬

ti e diversi si incontrano e si comunicano. Lo stesso Spirito ha suscitato nella
Chiesa una diversità ammirevole di carismi collettivi, mediante persone e/o grup-

8



pi (fondatori/fondatrici, gruppi fondazionali).
- Vi sono carismi collettivi nel ministero ordinato, nella vita laicale-secolare (mo¬

vimenti ecclesiali) e nella vita consacrata.
- Alcuni carismi collettivi sono concessi dallo Spirito a persone di varie forme di

vita; per questo, possono essere vissuti e tradotti in forme di vita laicale secolare,
ministeriale e consacrata.

- A questo tipo di carismi appartiene il dono della vita consacrata. Lo Spirito San¬
to, mediante esso, ricorda e rappresenta nella Chiesa Gesù, celibe, povero ed ob¬
bediente per il Regno. I consigli, o meglio i carismi evangelici, sono tre aspetti
dell’unico carisma che costituisce il dono della vita consacrata. Ad esso rispondiamo
personalmente e comunitariamente compiendo, così, in noi un’alleanza d’amore.

d) Nella loro complementarità, rendono visibile la memoria che lo Spirito fa del
Signore nel tempo, per quanto riguarda la missione. Poiché anche se i carismi so¬
no molti, la missione è una sola. Le differenze carismatiche non si misurano se¬
condo la misura del più e del meno, bensì secondo la”mutua relatio” all’interno
dell’unica missione.

11. Nel momento attuale della Chiesa, tutte le forme di vita consacrata rico¬
noscono che la sua ragion d’essere è tradurre in azione, passione e testimonianza
la missione dello Spirito partendo da una prospettiva peculiare che le è stata
concessa.

a) La vita contemplativa è missione di testimonianza e di irradiazione di quella
esperienza-fontale umana di Dio che fu concessa a Gesù dallo Spirito durante il per¬
corso della sua vita, e che continua ad essere concessa oggi.

b) La vita consacrata apostolica riconosce che l’azione e la passione comunitaria
per il Regno appartiene al suo proprio essere e, quindi, si sente chiamata e capa¬
citata a vivere l’unità di vita che Gesù visse senza dicotomie.

c) Le società di vita apostolica e gli istituti missionari evidenziano il loro essere
missione “estroversa” insieme fino a prescindere da qualsiasi legame istituziona¬
le che in qualche modo lo limiti; e rappresentano così Gesù itinerante verso altri luo¬
ghi dove predicare il regno.

d) Gli istituti secolari sono missione nella dispersione e a partire dall’individualità
personale. In mezzo alla situazione secolare, rendono visibilmente presente Gesù
mediante i carismi evangelici.

Ciò che intuiamo che lo Spirito ci chiede nella missione
12. Qualsiasi forma di vita consacrata deve cercare di collocarsi lì dove lo Spi¬

rito vuole condurre la sua Chiesa. E lì collaborare con altri carismi e ministeri del po¬
polo di Dio, senza rinunciare alla propria identità ministeriale, ma senza pregiudicare
l’unità della missione:

a) L'annuncio di Gesù Cristo: nella missione “ad gentes", dove è necessaria una
prima evangelizzazione (Asia, Africa); dove molti si allontanarono dalla fede e si ren¬
de necessaria una seconda evangelizzazione o nuova evangelizzazione (coloro che
sono lontani dalla fede); o l’evangelizzazione permanente del popolo credente, so¬
prattutto delle comunità cristiane abbandonate, senza pastore e senza eucari¬
stia. La vita consacrata attualizza questa evangelizzazione mettendo a fuoco le sue
molteplici possibilità: la testimonianza comunitaria e personale, il ministero della
parola, la diaconia de!la carità, secondo il proprio carisma.

b) L’opzione per i poveri (in quanto carisma di compassione, accolto e pro¬
gressivamente sviluppato) deve essere fattore determinante in qualsiasi progetto
missionario per il Regno. Attraverso questa povertà carismatica e compassionevole
la vita consacrata supererà lo stile borghese ed annuncerà la beatitudine dei poveri.
La vita consacrata ha scoperto, come espressione qualificata dell’opzione per i po-

9



veri, la missione partendo dall'inserimento: le comunità inserite appaiono come un
cammino dello Spirito per rivivere l’esperienza di Gesù, evangelizzatore del Regno,
e per incarnarsi veramente nella condizione dei fratelli e delle sorelle che aspettano
con ansia la venuta del Regno. Nello stesso modo, l’opzione per i poveri diventa
profezia per i non-poveri e stimolo ad evangelizzarli mediante la denuncia e l’an¬
nuncio.

c) L’opzione a favore della non-violenza e della vita dà un volto nuovo alla vita
consacrata. Denuncia le guerre, i conflitti armati, le forme di violenza così quotidiane
nella vita sociale e familiare. Si presenta come un’alleata della vita, della pace: per
questo cura gli anziani, i bambini abbandonati e maltrattati, coloro che si sentono
soli e senza senso; cura ed assiste i malati e i disabili; si impegna nella lotta per la
giustizia, la pace, l’integrità della natura, la difesa dei maltrattati o dei discrimina¬
ti sessualmente.

d) L'opzione per il dialogo di vita: con le religioni, con le culture, per spezzare in
questo modo il circolo sempre più chiuso dei fondamentalismi e dogmatismi.
Nel dialogo, la vita consacrata diventa serva della Parola; per essere serva l’ascol¬
ta e l’accoglie dagli altri e la pronuncia umilmente e fraternamente per gli altri. Non
pretende di convertire, ma di pellegrinare insieme agli altri.

La vita consacrata: un dono per la comunione
13. Noi che apparteniamo alla vita consacrata siamo coinvolti anche nella co¬

munione della Chiesa. La nostra presenza in moltissime chiese particolari e co¬
munità ecclesiali dei cinque continenti, attraverso mille e mille comunità o frater¬
nità, ci permette di offrire al Popolo di Dio un grande servizio di comunione. La co¬
munione è complessa e difficile. La comunione è, soprattutto, mistero.

La comunione che viene da Dio
14. La comunione è mistero perché procede da Dio. La Trinità è la prima co¬

munità. E con le sue mani, la Trinità ci rende comunità. Per questo l’Abba inviò il
Figlio e lo Spirito: per creare la comunione sulla terra. Gesù rimise il suo spirito al¬
la Chiesa facendosi per tutti corpo spezzato e sangue sparso; lo Spirito scese a Pen¬
tecoste per renderci uno in Cristo Gesù (Gal 3,28). Così la Chiesa è corpo di Cristo
nel crescente dinamismo di comunione, fino ad avere un solo cuore, una sola ani¬
ma e tutto in comune (Atti 4,32-34). Tutti i carismi sono chiamati ad integrarsi nel¬
la comunione.

15. La comunione carismatica è il risultato della donazione. Non nasce spon¬
taneamente. Passa attraverso la croce, la dimenticanza di sé, per affermare la per¬
sona dell’altro. La comunione di volontà tra Gesù e il Padre raggiunse il suo mo¬
mento più difficile e drammatico nell’orto degli ulivi e sul Calvario. La comunione
non risparmia neanche a noi i conflitti e le tensioni previ alla con-cordia reciproca.
La morte e risurrezione di Gesù riunisce i figli di Dio che erano dispersi; così, in ogni
avvenimento di ri-unione c’è un po’ di morte e di vita. Elemento costitutivo della co¬
munione è la compassione, la disponibilità a perdonare “settanta volte sette”,
ma anche l’apertura reciproca, Io stabilirsi di rapporti interpersonali autentici, la for¬
za dell’amicizia...
Comunità carismatica

16. Un carisma collettivo richiede una esperienza di comunione veramente
intensa. La formazione, sia iniziale che permanente, dovrà preparare i membri di
un instituto a vivere in comunione permanente, lavorare in équipe, e far progetti in¬
sieme. Fu questo l'insegnamento di Gesù ai suoi discepoli e discepole nel cammino

10



verso Gerusalemme, fu questo lo stile che egli adottò: imparare a lasciar tutto, ad
essere l’ultimo e il servo di tutti, ad amare il prossimo come noi stessi. Ed anche Ge¬
sù ebbe i suoi conflitti interni con Giuda e con Pietro. Alla fine, «avendo amato i suoi
che stavano nel mondo, li amò fino alla fine». Questo tipo di formazione è tanto più
necessaria quanto più forti sono le tendenze verso l’individualismo.

17. La comunione carismatica rende più facile il cammino verso la fede, quan¬
do viene percepita dai non credenti. Così lo domandò Gesù all’Abba: "che siano uno
affinché il mondo creda". Ogni forma di vita consacrata è un modo carismatico ed
esistenziale della “communio” nello Spirito. È "comunione per la missione e nella
missione”. La missione carismatica si realizza insieme. Solo così il Regno si rende
credibile.

a) Alcuni con la stabilità monastica per essere communio come assemblea li¬
turgica permanente, o liturgia esistenziale.

b) Altri partendo dall’itineranza evangelizzatrice per essere comunione nella di¬
spersione e nella ri-unione.

c) La comunione carismatica si vive in forma specialmente intensa in ogni Co¬
munità locale. Così si sperimenta la fraternità, il nostro essere famiglia nello Spirito.
La comunione si crea giorno dopo giorno, essendo docili allo Spirito, facendo
dell’amore l’arma più potente e cercando di essere un gruppo autentico di amici e
fratelli...

18. Il dinamismo della comunione e della con-vocazione si ri-genera nell’ascol¬
to e nell’accoglienza della Parola di Dio (lectio divina), nella celebrazione della Pre¬
senza e del Mistero pasquale eucaristico, nella convivenza fraterna, nel discerni¬
mento, nel vivere insieme un itinerario di vita spirituale, nella comunicazione re¬
ciproca delle proprie esperienze e sentimenti, nell’aiuto reciproco, nell’allegria e nel
buon umore, nell’accoglienza e ospitalità, soprattutto verso coloro che si avvicinano
a noi nel bisogno, nel progetto comunitario per la missione.

Nella comunione della Chiesa
19. Ogni comunità è un dono per gli altri:
a) In primo luogo, per le altre comunità dell’istituto. Per questo, non si rinchiude

nei propri interessi, condivide i propri beni, si rende disponibile per il servizio e l’aiu¬
to, accoglie la correzione fraterna, accetta con umiltà e riconoscenza le mediazio¬
ni di comunione intercomunitaria. È consapevole del fatto che tutte le altre comunità
sono un dono per lei.

b) Ogni comunità è quindi un dono per le altre comunità ecclesiali, con cui de¬
ve mantenere rapporti fraterni e di mutuo arricchimento. Ma, soprattutto, può e de¬
ve essere un dono per il popolo, per la gente, a cui offre il meglio di sé, sapendo
che, così facendo, riceverà molto più di quanto dà.

c) Ogni comunità è in primo luogo un dono per la Chiesa particolare in cui è in¬
serita. E un carisma per la Chiesa universale, coltivato nella Chiesa particolare. E
questa è per la comunità un ambito in cui sperimenta il mistero di tutta la Chiesa.
La comunità di vita consacrata può offrire alla Chiesa particolare la ricchezza del¬
la Tradizione, dell’universalità della Chiesa.

20. La vita consacrata riconosce con gratitudine le sollecitudini della Chiesa uni¬
versale e delle Chiese particolari e dei loro ministri a favore del suo rinnovamento
e della sua esistenza. II magistero pontificio ed episcopale è stato una grazia spe¬
ciale a cui la vita consacrata deve molto, ma essa è assai riconoscente anche
verso il popolo di Dio da cui scaturisce una permanente energia e vitalità che
mantiene la vita consacrata nella sua vigilanza e generosità. I rapporti reciproci con
la gerarchia sono stati e continuano a volte ad essere difficili. Quasi sempre per

11



mancanza di conoscenza reciproca, per visioni distinte su ciò che è la Chiesa, per
mancanza di esperienze di comunione nel dolore e sempre per deficienze nel
dialogo e nel discernimento, che devono essere caratteristici di fratelli o sorelle nel¬
la fede. La vita consacrata deve impegnarsi, in virtù della sua identificazione con
l’ubbidienza di Gesù, nella comunione, consapevole del fatto che l’ultima parola ce
l'ha il Dio della storia.

Il servizio dell'autorità
21. Il servizio della comunione e della comunione per la missione corrisponde

in modo particolare all’autorità carismatica nella vita consacrata. Chi esercita
questo servizio deve ricevere la grazia del carisma di una certa leadership, esercizio
in comunione e per la comunione. Chi esercita la funzione di guida nella comunità
ha bisogno di autorità morale ed evangelica. Questa gli viene concessa non dalla
semplice nomina ufficiale, ma da:

a) la sua identificazione entusiasta con il progetto carismatico del proprio istituto,
intesa come sequela di Gesù e missione dello Spirito;

b) la capacità di “sentire cum Ecclesia”;
c) l’amore compassionevole e l’opzione per i poveri;
d) l’amore sincero ai fratelli ed il rispetto pieno di riverenza verso la loro libertà,

i loro carismi ed i loro diritti.

Come spieghiamo la nostra identità carismatica nella Chiesa
22. Noi che apparteniamo alla vita consacrata non abbiamo spiegato sempre la

nostra identità teologico-spirituale allo stesso modo. Il Concilio Vaticano II parlò di
noi nella costituzione sulla Chiesa; affermò che apparteniamo alla struttura della vi¬
ta e santità della Chiesa; pose in risalto la condizione carismatica nel dire che sia¬
mo un dono del Signore risorto alla sua Sposa, la Chiesa. Questa prospettiva ci spin¬
se, non solo a cambiare gli schemi teorici, ma, soprattutto, ad iniziare una espe¬
rienza più ricca di vita ecclesiale e di "mutua relatio", con altre forme di vita e mi¬
nistero nell’ambito del popolo di Dio ed anche fuori della Chiesa. Queste esperienze
e la conoscenza più vasta delle nostre tradizioni e radici ci conducono ad esprimere
le diverse caratteristiche della nostra identità carismatica, evitando la semplifica¬
zione e descrivendola da diverse angolature: la storia, le religioni, l’opzione per Ge¬
sù, l’inserimento nella Chiesa, la profezia ed il simbolo.

Ciò che la storia ci dice
23. Ciò che è la vita consacrata, ce lo dice innanzitutto la sua storia:
a) Non è un fenomeno esclusivamente cristiano. Già nelle società preistoriche

vi erano saggi e persone sante che svolgevano una funzione importante nella vita
spirituale dei popoli13. Apparve nell’induismo, fin dalle sue origini, un forte orien¬
tamento monastico, che si cristallizzò nella figura del sannyasi14 o nelle donne asce-
te sannayasini. Il buddismo sorse come una religione monastica15. II movimento
monastico fu anche presente nel giudaismo (terapeuti, esseni, recabiti, nazirei). Po¬
co tempo dopo la nascita dell’Islam apparve il sufismo - Vili secolo - che agiva da
forza critica sulla cultura16. Nelle “nuove religioni" del nostro tempo ci sono grup-

13 Tra di essi si trovavano gli sciamani, personalità numinose-religiose nei popoli tribali, a contatto con
il sacro e con i poteri di guarigione.

14 Monaco che vive da solo, o in comunità - ashram -, o in un monastero - matha.
15 Budda era monaco e trasmise ai suoi seguaci un sistema monastico, preso fondamentalmente dal

sannyasi indù. Le tre grandi virtù del monaco buddista erano: la non violenza, la castità e la povertà.
16 Più tardi si organizzarono fraternità, chiamate oggi Ordini (tarigahs = seguaci del cammino).

12



pi che esprimono modalità simili17.
b) Quale fenomeno cristiano, la vita consacrata è stata presente nella storia bi¬

millenaria della Chiesa fin dalle sue origini ed ha assunto forme assai variegate18.
Uomini e donne carismatici - fondatori e comunità fondazionali - intuirono le
grandi necessità spirituali e missionarie della Chiesa e della società del loro tempo
o luogo; diedero una risposta mediante progetti di vita ed opere di servizio mino¬
ritari e significativi. Pur trattandosi di progetti ridotti, avvertirono la necessità di in¬
serirsi nel tessuto sociale della Chiesa, e di chiedere la sua approvazione. Mediante
l’autorizzazione gerarchica i diversi istituti appartengono pubblicamente alla vita e
santità della Chiesa; sorgono da essa e verso di essa si orientano, evitando qualsiasi
aspetto settario. Oggi sussistono molte di queste forme e ne emergono altre nuo¬
ve.

c) Si tratta di un fenomeno ecumenico: nella Chiesa ortodossa orientale il mo¬
nacheSimo ha delle radici e una presenza assai importanti, come espressione vi¬
sibile della dimensione monastica di tutta la Chiesa. Anche nella Chiesa Anglicana
e nella Riforma sorgono, con sempre maggior forza, forme diverse di vita monastica
e religiosa.
La prospettiva delle religioni

24. Nel porci la domanda circa l'identità della vita consacrata nella Chiesa, in¬
tuiamo che dietro le diverse espressioni di vita consacrata, nelle religioni e nella
Chiesa, vi è un’ispirazione fondamentale comune ed una aspirazione condivisa in
tutte le epoche e culture. Questi gruppi minoritari e marginali esercitano sulla
società in cui nascono una funzione simbolica, critica e trasformatrice. Rispondo¬
no a una tendenza, propria della cultura umana, ad incarnare in modo radicale e
profondo i valori più profondamente apprezzati, soprattutto i valori sacri. Sono grup¬
pi minoritari e radicali. Verso questi gruppi la società proietta le sue speranze, i suoi
sogni e le sue aspirazioni. La vita consacrata nelle sue variegate forme e attraver¬
so le diverse religioni è una delle prime e più autentiche espressioni della funzio¬
ne simbolica-trasformatrice delle minoranze all’interno delle maggioranze. Crediamo
che queste forme di vita, non solo nel cristianesimo, ma anche fuori di esso, non
stiano al margine dell’azione misteriosa dello Spirito del Signore e dei “semi del Ver¬
bo” tra i popoli.

L’opzione che spiega tutto: Gesù, il Signore, ed il Vangelo
25. La profonda ragione d’essere della vita consacrata nella Chiesa è seguire Ge¬

sù, il Signore, attraverso una ispirazione particolare dello Spirito. In questo senso,
contiene una novità unica, rispetto alle forme di vita religiosa in altre religioni: il ri¬
ferimento ineludibile ad una persona storica, Gesù di Nazaret, e al suo messaggio.

a) Noi che facciamo parte della vita consacrata nella Chiesa sappiamo che sia¬
mo stati eletti e abilitati (consacrati mediante il carisma dello Spirito) per essere con
Gesù ed essere inviati, come lo fu la comunità prepasquale; ci sentiamo chiamati
a rendere visibile il sogno di comunità, un solo cuore, una sola anima e tutto in co¬
mune, che appare negli Atti.

b) L'esperienza di secoli ci fa capire che Dio Padre vuole la vita consacrata nel-

17 Come avviene con ISKON (la coscienza Krishna), coloro che affermano il mondo come la scientologia,
e coloro che si adattano al mondo come i gruppi pentecostali/carismatici. Molti di questi gruppi as¬
sumono un orientamento monastico/religioso-consacrato.

18 Si è andata configurando quale vita consacrata femminile o maschile nelle figure dei primi missionari
itineranti, gli asceti, i continenti e le vergini, i monaci (sia eremiti che cenobiti), i canonici regolari, i
mendicanti, i membri delle società apostoliche, società di vita comune senza voti, e congregazioni di
vita apostolica o istituti secolari.

13



la Chiesa affinché le caratteristiche più significative dell’umanità di suo Figlio Ge¬
sù continuino ad essere presenti ed attirino tutti verso il Regno. E per questo, lo Spi¬
rito concede il carisma evangelico di celibato, povertà e obbedienza19 ad alcuni/e
seguaci di Gesù.

c) La pluralità dei carismi nelle varie forme di vita consacrata viene interpreta¬
ta da noi quale intenzione dello Spirito di ricordare alcuni gesti esistenziali di Ge¬
sù20, di evocare alcuni dei suoi insegnamenti21 o di rappresentare qualche suo mi¬
stero22. Ogni istituto di vita consacrata pone in evidenza, “esagera” carismatica¬
mente qualche tratto del Mistero del Signore, e diventa una memoria viva di que¬
sto nella Chiesa. Noi membri della vita consacrata siamo simbolo-memoria del Si¬
gnore più per il nostro stile di vita che per le nostre attività o imprese.

d) Seguiamo Gesù che seguì a sua volta un cammino spirituale di crescita. In lui
non tutto avvenne in modo simultaneo, bensì storico. Passò per diverse tappe:
dall’infanzia alla Croce, dal discorso iniziale delle beatitudini fino al discorso fina¬
le escatologico-apocalittico23, Per noi la sequela è un processo di formazione
continua, diretto dallo Spirito e dalla Parola, che ci identifica con nostro Signore. La
lettura del Vangelo e a partire da esso di tutto il Nuovo e il Vecchio Testamento, per
tradurlo nella vita, ha costituito sempre la grande ispirazione, la prima regola
della vita consacrata. La vita consacrata cerca così di essere una biografia viva del¬
la sequela “sine glossa”.

e) Tutte le opzioni che definiscono il nostro stile si centrano e concentrano in una
sola: l’opzione per la sequela di Gesù, per vivere il mistero del Gesù storico nel no¬
stro tempo e nel nostro luogo.

La prospettiva del principio e della fine

26. Mentre le forme di vita cristiana secolare incarnano i modi normali, crea-
zionali del vissuto storico della fede, le forme di vita consacrata, così come è
stato sottolineato soprattutto nelle sue origini monastiche, cercano di essere me¬
moria del progetto originario di Dio, espresso nelle prime pagine della Genesi, e pro¬
fezia della pienezza escatologica. Poiché l'integrità e l’unità cosmica in cui Dio pro¬
gettò l’essere umano sono state rotte e rese impossibili dal peccato, la vita con¬
sacrata, mossa dallo Spirito, si sente chiamata a rappresentare, come lo fece Ge¬
sù, in questo mondo caduto quegli aspetti del progetto originario di Dio che il pec¬
cato ha oscurato; per questo rinuncia a quei beni di cui si è abusato. Il celibato-ver¬
ginità, la povertà e il servizio dell’obbedienza diventano così richiami profetici di un
progetto creatore-escatologico che si è visto e si vede assai spesso contraddetto nel¬
la storia umana. In questo modo, le forme profetiche di vita consacrata cercano di
equilibrare resistenza storica dei credenti laici con la memoria delle origini e del¬
la fine. Condividiamo l’impazienza di nostro Signore Gesù e della Chiesa-Sposa af¬
finché quanto prima il Regno irrompa nella sua pienezza, affinché giunga il mo¬
mento dell’alleanza di Dio con il suo popolo. Questo desiderio diventa impazien¬
te, quando entriamo nel deserto, la frontiera, la periferia del mondo e siamo soli¬
dali con coloro che esperimentano questo tempo come condanna, morte, delusione,
tortura. Il carisma evangelico di celibato, povertà e obbedienza diventa in questo
contesto denuncia ed annuncio.

19 Si tratta di un carisma unico in tre dimensioni, come ha sempre detto la tradizione della vita con¬
sacrata.

20 La sua misericordia verso i peccatori, la sua vicinanza agli ultimi ed emarginati, la sua orazione con¬
tinua, la sua attività evangelizzatrice, i suoi miracoli verso gli infermi e indemoniati.

21 Carità, Ospitalità, Perdono.
22 Nascita, vita a Nazaret, Passione, Morte, Risurrezione.
23 Luca e Marco pongono in risalto questa prospettiva del cammino, dell'itinerario.

14



La prospettiva delle forme di vita nella Chiesa
U . Nella Chiesa confessiamo che lo Spirito, fondatore originario e permanen¬

te della vita consacrata, è colui che disegna la sua identità e la rende possibile. Va¬
rie volte la teologia ed il diritto sono dovuti ricorrere ad espressioni nuove e più am¬
pie per poter accogliere nei suoi concetti tutta la ricchezza delle forme nuove di vi¬
ta consacrata che lo spirito suscitava24. Attualmente, l’emergere di una nuova con¬
sapevolezza della vocazione laica-secolare e delle sue possibilità spirituali e mis¬
sionarie ci obbliga anche a modificare la nostra comprensione teologica della vita
consacrata25. Ciò indica che la definizione dell’identità della vita consacrata diventa
correlativa all’identità della vita cristiana comune e secolare e a tutte le sue forme,
e nello stesso tempo diventa interdipendente. Ciò che di fatto è esistenzialmente
ciascuna forma di vita ridefinirà l’altra.

28. La vita consacrata è un modo di configurare una realtà comune e previa, con¬
divisa da tutti i membri della Chiesa: essere christifìdeles (comune condizione di fi¬
gli di Dio, seguaci di Gesù Cristo, consacrati ed unti dallo Spirito, soggetti attivi del¬
la vita e missione della Chiesa). I sacramenti dell’iniziazione conferiscono a tutti una
dignità comune, una uguaglianza fraterna e li orientano e spingono verso la per¬
fezione dell’amore. Le forme di esistenza cristiana sono i modi peculiari in cui, sot¬
to l’azione dello Spirito e la guida della Chiesa, ogni persona particolare indivi¬
dualizza la sua vocazione fondamentale.

29. Quando si prende in considerazione la struttura gerarchica della Chiesa e si
distingue tra ministri ordinati e laici, la vita consacrata appare come prevalente¬
mente laicale. Solo una minoranza sono membri del ministero ordinato. Essere lai¬
co o ministro ordinato a partire dalla vita consacrata implica che si offra agli altri il
proprio dono: lo stile di vita che emerge dalla condizione carismatica e profetica.

30. Da tutto quanto abbiamo appena esposto, emerge che la vita consacrata
esercita una funzione di simbolo, così come le è stato riconosciuto dal Concilio (LG
44). Simbolo in una Chiesa che a sua volta è tutta simbolo in rapporto al mondo,
poiché rappresenta per lei la profezia esistenziale di Gesù. La sua funzione simbolica
non la innalza sugli altri; la rende sussidiaria e minore. Questa forma di vita diventa
ancor più necessaria là dove 1'esistenza cristiana è più colpita dalla disintegrazio¬
ne e corruzione prodotte dal peccato. Lì dove si rendono più necessari i segni esa¬
gerati dell’ordine originario o dell’ordine escatologico.

Il futuro nello Spirito della vita consacrata
31. Non poche volte ci poniamo domande circa il nostro futuro. Sappiamo

che è nelle mani di Dio, ma a noi tocca lavorare con i talenti che ci sono stati con¬
cessi, da servi fedeli, fino a quando il Signore vorrà. Per questo dobbiamo man¬
tenere e riaccendere il fuoco carismatico delle origini, e dobbiamo ritornare con¬
tinuamente al primo amore.

32. La spiritualità, sorta in diverse culture, porterà a sentire l’esperienza di

24 L'emergere del carisma minoritario di vita consacrata in ciascuna delle sue forme principali obbligò
i pensatori della Chiesa a risituare il resto del gruppo ecclesiale con essa. Così, per esempio, fecero
i Santi Padri nei riguardi nel monacheSimo (Giovanni Crisostomo, Basilio, Agostino), o i grandi teo¬
logi medievali riguardo al monacheSimo ed agli Ordini mendicanti (Tommaso d’Aquino, Bonaventura),
o i teologi rinascimentali riguardo a tutte le forme di vita religiosa, incluse le forme emergenti in quel
tempo (Francisco Suarez, Bellarmino).

25 II Sinodo sulla Vita Consacrata acquista un significato in questa prospettiva; affronta la vita consacrata
dopo che tre Sinodi trattarono il tema del sacerdozio ministeriale (De Sacerdotio ministeriali et de lu-
stitia in mando, 1971), dei laici (Christifìdeles laici') e della formazione per il ministero ordinato (Pa-
stores dabo vobis).

15



Dio in mezzo alle esperienze di vita ingannevoli dei nostri fratelli e delle nostre so¬
relle nel mondo, a partire dalla situazione dei poveri, dalla mancanza di senso per
coloro che soffrono e sono senza speranza, dai nuovi valori e interpretazioni del
mondo.

33. Ogni Istituto dovrà tornare a riscoprire e ad assumere il proprio itinerario di
spiritualità lungo il cammino spirituale del popolo di Dio. La rivitalizzazione cari¬
smatica renderà necessario impostare di nuovo i processi formativi di iniziazione
e configurerà la formazione continua quale autentica re-iniziazione carismatica. For¬
mare partendo dalle esperienze forti e pedagogiche nella linea del carisma, per¬
metterà alla vita consacrata di riscoprirsi in una nuova epoca e cultura. Per ciò che
ci riguarda, gran parte del nostro futuro si gioca nella formazione. Essa deve tra¬
durre nel processo di iniziazione carismatica i valori della missione e della comu¬
nione che sono stati scoperti. Essa viene chiamata a rendere possibile il contatto con
il fuoco delle origini evangeliche e carismatiche.

34. La vita consacrata spera che la Chiesa le conceda uno statuto aperto che le
permetta di essere fedele alla profezia escatologica che la caratterizza e la spinga
a situarsi nei deserti, nelle periferie e nelle frontiere della missione per essere ‘evan¬
gelica testifìcatio”. Non deve permettere che diventi un ricorso facile per risolvere
i problemi pastorali ordinari.

35. In questo momento storico di cambiamento culturale, quando ci accingia¬
mo a celebrare il 2000° anniversario della nascita di Gesù, rileggiamo il grande se¬
gno della Donna che appare nel cielo, ma che è di questa terra (Ap 12) come un
messaggio di speranza, anche per noi. E la donna che deve dare alla luce. E la Chie¬
sa. Siamo tutti noi, le nostre comunità e fraternità. Sono i nostri sogni sul punto di
divenire realtà. Ma lanciamo delle grida di dolore. Stiamo soffrendo una notte pro¬
lungata. Desideriamo che cessino le tenebre ed appaia il giorno, perché sono do¬
lori di parto. Il dragone è dinanzi, disposto a divorare il nuovo essere con volto uma¬
no. Il dragone è rappresentato dalle tante forze negative, fuori e dentro di noi. E il
seme del Maligno che non è stato ancora superato. Ma già si ascolta la preghiera dei
Santi che canta un inno di vittoria, poiché il Regno di Dio si consolida. La vita con¬
sacrata si sente consolata dal suo Signore che le dice: «Non avere timore, mio pic¬
colo gregge, perché ho visto Satana cadere come un fulmine». E allora anche essa
potrà consolare gli altri con la stessa consolazione che essa riceve da Dio.

36. In questo contesto, come non evocare Maria, la donna simbolo di ogni Na¬
scita, il «modello perfetto del discepolo del Signore» (MC 37)? La vita consacrata-
carismatica, chiamata ad essere profezia di un mondo diverso, si sente ispirata da
Maria26 e riceve da lei una misteriosa forza spirituale.Si sente consacrata dallo Spi¬
rito per far parte della discendenza della Donna. Maria è per la vita consacrata un
modello di dedizione totale al Regno di Dio: in lei ha scoperto ciò che significa ascol¬
tare questa Parola nella Scrittura e nella vita, e credere in essa in tutte le circostanze
per vivere le sue esigenze; ispirandosi ad essa vive accanto alle necessità dei
fratelli (Le 1,39-45; Gv 2,1-2; At 1,14).

* * *

26 La Vergine del Magnificat annunciò la fine di un mondo vecchio e corrotto ed annunciò l'aurora di una
storia nuova in cui Dio caccia dal trono i potenti ed esalta i poveri. Maria si mise dalla parte del Re¬
gno di Dio come la Donna dell'Apocalisse (Ap 12) e contro la Donna, Città prostituita (Ap 17) e l'im¬
pero di cui era serva.

16



costituzioni
e carisma

L’ASPETTO EVANGELICO
DELL’AMORE

Gabriele Ferlisi, OAD

1. Il dettato delle Costituzioni
«Sull’esempio di S. Agostino e della prima comunità agostiniana di Tagaste, noi

Agostiniani Scalzi ci proponiamo con l'aiuto della grazia di raggiungere la perfezione
dell’amore evangelico, cercando e godendo comunitariamente, in un peculiare at¬
teggiamento di umiltà, Dio, che è bene comune non privato ed è la somma di tutti i
beni»1.
2. Premessa

Dopo aver precisato, nei primi due numeri, la configurazione giuridica dell’Ordi¬
ne nel tessuto canonico della Chiesa2, le Costituzioni offrono in questo articolo l’in¬
quadratura teologico-agostiniana della spiritualità dell’Ordine, alla luce del tema
centrale del Vangelo: l'amore.

Le riflessioni seguono lo stesso schema: prima un'analisi del testo, e poi un
tentativo di sintesi. Abbondano, come al solito, le note di riferimento alle opere di S.
Agostino. Esse hanno lo scopo di aiutare quanti desiderano approfondire il tema, spe¬
cialmente i giovani delle case di formazione, nel loro lavoro di ricerca.

I - ANALISI DEL TESTO

1. II modello della comunità di Tagaste
«SuH’esempio di S. Agostino e della prima comunità agostiniana di Taga¬

ste». Già dal Prologo sappiamo che S. Agostino, nel cui cuore fu concepita l’istituzione
religiosa agostiniana, e la prima comunità di Tagaste, che si formò attorno al Santo
nel 388, costituiscono il modello cui si ispira la spiritualità del nostro Ordine3. In que¬
sto numero le Costituzioni guardano nuovamente a Tagaste, nella speranza che un
ripetuto riferimento al modello incida più efficacemente nell’attuazione dell’ideale. Ri¬
pete infatti il proverbio della sapienza popolare: «Verba volani, exempla trahunt»; e
lo stesso Agostino ce ne diede l’esempio richiamandosi più volte nella Regola e nei
discorsi al modello evangelico della prima comunità di Gerusalemme4.

In che senso la comunità di Tagaste è modello, le Costituzioni lo preciseranno più
avanti; ma già si può dire: nel contenuto e nel metodo.
1 Costituzioni 1983, n. 3.
2 Cfr. Presenza Agostiniana, n. 2 (1993) 9-21.
3 Cfr. Presenza Agostiniana, n. 5-6 (1992) 29-38.
4 Reg. 2-3; Disc. 356,1-2; cfr. Confess. Vili,11,27; IX.2,3; Disc. 264,4.

17



Nel contenuto, perché propone Io stesso ideale di vita che, in sintonia con il Van¬
gelo, propongono tutte le Famiglie religiose5, e cioè la perfezione dell’amore evan¬
gelico. Consacrarsi all’Amore, vivere con radicalità l’Amore, testimoniare l’Amore, è
l’impegno primo e più fondamentale di ogni singolo religioso e di ciascun Istituto.

Nel metodo, perché indica la via peculiare dei figli di Agostino per arrivare
all’ideale, e cioè la ricerca comunitaria di Dio, in un particolare atteggiamento di
umiltà.
2. L’ideale dell’amore evangelico

«Noi Agostiniani Scalzi ci proponiamo di raggiungere la perfezione
dell’amore evangelico». Queste parole formano la proposizione principale di tut¬
to il periodo; in esse si possono evidenziare quattro punti:

1) «Noi Agostiniani Scalzi». S’impone subito all’attenzione questa forma re¬
dazionale in prima persona plurale. Le Costituzioni l’hanno preferita, nella speranza
che uno stile più personale, quasi confidenziale, incida maggiormente nel nostro im¬
pegno di testimonianza religiosa e di proposta vocazionale.

2) «Ci proponiamo di raggiungere». Il tono di queste parole, e degli articoli se¬
guenti delle nostre Costituzioni6, coglie bene l’istanza agostiniana, che vede l’uomo
come ricercatore7, viandante, pellegrino8, “iditun”9, “essere proteso verso”10; e ve¬
de la vita in prospettiva dinamica, come ricerca*11, cammino12, storia13, progetto14,
conversione15, esperienza di salvezza quotidiana16, combattimento17, desiderio18, for¬
mazione permanente19. A questa visione di dinamismo non fa eccezione neppure la
vita religiosa, la quale, pur appartenendo alla natura e alla santità della Chiesa20, è un
cammino verso la perfezione, non uno stato di perfezione acquisita. I religiosi infatti
non sono professionisti di amore evangelico, ma novizi. Essi entrano in convento col
proposito di incamminarsi sui «sentieri della carità»21 e col desiderio di imparare a vo¬
lersi bene, non con la presunzione di sapersi già amare. E significativo al riguardo il
confronto che S. Agostino stabilisce tra il convento e il porto22. Nell’uno come

5 Can. 573,1.
6 Per esempio, leggiamo al n. 4: «tendiamo... a rendere nitida... divenire... edificarci»; al n. 5: «vogliamo

vivere... ponendo... imitando... divenendo... offrendoci»; ecc.
7Esposiz. salmo 41,8; cfr. Esposiz. salmo 76,3; Confess. 111,6,11; X,6,8ss.; Solil. 1,1,5-6.
8 Comm. Vg. Gv. 40,10; Esposiz. salmo 64,1-3; 83,8-12; 148,4; La città di Dio 1,15,2.
9 Esposiz. salmo 76,1: «Iditun significa "colui che li oltrepassa"»; cfr. Esposiz. salmo 38,1; 61,1.

10Confess. 1,1,1; 111,6,10; 111,6,11; VI,11,18; VII,10,16.
11 Confess. 1,1,1; La Trin. IX,1,1; cfr. La Trin. XV,2,2.
12 Cammino di interiorità trascendente: La vera religione 39,72-73; Confess. X,6,8ss.; Esposiz. salmo 41,7-

8; Comm. Vg. Gv. 18,10; 20,11-13; 25,17. Cammino di fede: Disc. 131,2; 346; 346/A; 346/B; Esposiz.
salmo 31,11,5; 33,d.2,10; Comm. Vg. Gv. 15,28; 25,10-14; 26,3-10; La città di Dio I, premessa; La Trin.
XIII,9,12. Cristo è la via dell'uomo e della storia: Comm. Vg. Gv. 15,7: «la carne assunta è il suo cam¬
mino»; 1,17; 2,3; 13,4; 34,9; 36,2-8; 69,2-3; Esposiz. salmo 109,1-3; Disc. 16/A.9-10; 185,1; 235,2;
236,2; Confess. IV,11-12; VII,18,24.

13 La città di Dio 7,7; XIV,28; Esposiz. salmo 64,2; 61,6-7; 92,1; 148,1; Comm. Vg. Gv. 9,6.10ss. 15,9;
26,15; 124,5-8; Disc. 216,7-8; 217,5ss.; 252,12; 254,5; 259,2.

14 La vera religione 46,88; Esposiz. salmo 111,1; La Trin. XIII,12,16; Cfr. Disc. 356,2; 8,16-17; 68,5; Discorso
sulle beatitudini.

15 Confess. IV, 11; Conversione, esodo continuo: Disc. 8,14; 219-223/K; L'uomo deve creare un continuo
processo di somiglianza con Dio Unitrino: Lett. 92,3; Esposiz. salmo 32,II,d.1,10; 111,1; Disc. 278; 279;
360; 361,22; La città di Dio 18,49.

16 Esposiz. salmo 32,II,d.1,10; 56,14-15; 79; 94,12-13.
17 De agone christiano; Confess. passim; Disc. 346/C; La città di Dio XVIII,49-54.
18 Comm. 1 Gv 4,6; Comm. Vg. Gv. 10,3; 18,13; Disc. 298,2; 350/A.3.
19 Comm. Vg. Gv. 16,3; 3,15; 26,7; 96,4; 97,1; 98,8; Comm 1 Gv. 3,13; 4,1; Esposiz. salmo 34,d.1,1; 126,3;

De magistro 11,8; Confess. IX,9,21.
20 Can. 574,1.
21 La Trin. 1,3,5.
22 Esposiz. salmo 99,9-10.

18



nell’altro nessuno può ritenersi totalmente al sicuro, perché è possibile che dall’uni¬
co lato rimasto aperto entri il vento della tempesta che manda a picco navi e reli¬
giosi23. Nella lettera 78 Agostino ci fa sapere con crudo realismo di non aver incon¬
trato persone migliori, ma neppure peggiori, di quelle che vivono nei monasteri24! Per¬
ciò tutti, nella consapevolezza di questa precarietà, devono essere costantemente vi¬
gilanti. Non ritenerti mai un “arrivato”, ammoniva S. Agostino, perché «se avrai det¬
to: basta, sei finito»25.

3) «L’amore evangelico». Tutto gira intorno a questo tema centralissimo della
Rivelazione cristiana. Perciò è necessario averne chiaro il significato. Innanzitutto ve¬
diamo ciò che esso non è:

a - Non è semplice filantropia, perché questo amore è di natura solamente uma¬
na, e si muove sul piano di cortesia dei rapporti e di una generica benevolenza ver¬
so gli uomini26.

b - Non è semplice peso gravitazionale dell’uomo, secondo la suggestiva imma¬
gine agostiniana, perché questo si muove sul piano metafisico esistenziale del de¬
siderio naturale di Dio e di solidarietà sociale27.

c - Non è neppure semplice amore veterotestamentario, perché questo, pur
avendo origine dalla Rivelazione divina, era copia della verità28, si muoveva nell’al¬
veo del timore servile, delle promesse terrene, e usava la legge del taglione29.

Cos’è allora l'amore evangelico? E l’amore che con termine specifico è chiamato
“carità ’30. Esso ha origine nell’uomo dall’effusione dello Spirito Santo31 ed ha come
misura l’amore di Cristo per gli uomini32. È la nuova legge del cristiano33. Il suo di¬
namismo interiore è tale che trasforma totalmente la natura dei rapporti con Dio e con
il prossimo. Con Dio, perché cambia la relazione di riverenza e di timore di servi a pa¬
drone34, in relazione di amore di figli a Padre. S. Paolo dice che è lo Spirito stesso che
grida nell’uomo: «Abbà, Padre!»35. Con il prossimo, perché ne estende il significato,
fino ad includere non solamente i vicini per consanguineità o per simpatia o per la¬
voro o per altro plausibile motivo, ma tutti gli uomini sparsi nel mondo intero, sen¬
za nessuna distinzione di razza e di cultura36. Ormai, in forza della redenzione di Cri¬
sto e il dono dello Spirito Santo, ogni uomo ci è prossimo, vicino, consanguineo spi¬
rituale, fratello, amico, addirittura membro dello stesso Corpo, quello mistico di Cri¬
sto37.

Questo, in breve, il significato dell’amore evangelico, proposto come ideale: un
amore radicalmente nuovo nei confronti di ogni altra forma di amore umano.

4) «La perfezione dell’amore evangelico». Le Costituzioni non si limitano a par¬
lare di amore evangelico, che pure è tanto superiore in qualità alle altre forme di amo¬
re, ma parlano di perfezione dell’amore evangelico. In che senso? Risponde S.

23 Esposiz. salmo 99,9-10; 132,4ss.; Lett. 78,9.
24 Lett. 78,9.
25 Disc. 169,15,18; 16/A,11-13.
26 Disc. 359,9; Comm. 1 Gv 1,11.
27 Confess. XIII,9,10; Esposiz. salmo 9,15; 29,11,10; 31,11,5; Comm. Vg. Gv. 26,4-5; Disc. 65/A.l; Lett.

55,10,18; La città di Dio XI,28; La Trin. Vili,10.
28 Esposiz. salmo 118,d.18,37.
29 Mt 5,21-48; Es 21,23-25; Lv 24,19-20; Dt 19,18-21.
30 Esposiz. salmo 9,15; 31,11,5; Comm. 1 Gv. prologo; 5,4.13; 6,4; La città di Dio XIV,7,1; Disc. 10,8;

53,14,15; 349; 350; 350/A; 358,4; Lett. 140,26,64; 147,14,34.
31 Comm. Vg. Gv. 27,6; 102,5; 121,4; Comm. 1 Gv. 6,9; Disc. 163/B.2; 265,9,10; 378.
32 Gv 15,9-12.
33 Esposiz. salmo 98,4; Comm. Vg. Gv. 17,9; 26,1; La Trin. 1,3,6; Disc. 163/B.2.
34 Gv 15,15; Disc. 270,4.
35 Gal 4,6; Esposiz. salmo 144,1.
38 Ef 2,11-22; Comm. Vg. Gv. 15,26; 17,9.
37 Esposiz. salmo 130,1; 140,2-3; 147,7; Comm. Vg. Gv. 12,9; 13,8; 21,8; Comm. 1 Gv. 5,4-8; 10,3.

19



Agostino: nel senso che anche l’amore evangelico nasce in noi non adulto ma piccolo,
e quindi destinato a crescere38.

I mezzi che lo fanno maturare sono: la parola di Dio, la speranza della vita futu¬
ra, il fervore spirituale, l’innamoramento delle realtà spirituali, ed in particolare la con¬
tinua docilità all’azione dello Spirito39.

I momenti che ne scandiscono la crescita sono: la condivisione dei beni materiali,
il soccorso dei fratelli indigenti40, la condivisione dei beni spirituali41, il dono della pro¬
pria vita42, a favore anche dei nemici43. Il tutto però, precisa S. Agostino, fatto con
vera carità e retta intenzione, perché se questa fosse viziata dalla vanagloria, prive¬
rebbe di valore il dono sacrificale dei propri gesti e della propria vita44. Quando si agi¬
sce «non per viscere d'amore», «non sul fondamento della carità»45, si regredisce, non
si progredisce, si rompe l’unità, non si costruisce.
3. Sorretti da Dio

«Con l’aiuto della grazia». Questa espressione è la limpida consapevolezza dei
limiti umani, segnati dal peccato, nonché la totale adesione al monito di Gesù:
«Senza di me non potete far nulla»45, mentre al contrario tutto ci è possibile con il suo
aiuto47. Qui si sente l’eco dell’insegnamento di Agostino, il "Dottore della grazia", che
difese e spiegò con tutte le sue forze la necessità della grazia per l’uomo nella sua vi¬
ta morale48.
4. La ricerca comunitaria di Dio

«Cercando... comunitariamente... Dio». Questa frase ha un sapore tutto ago¬
stiniano, perché indica lo stile comunitario di squadra, proprio dei figli di Agostino,
nell’avviarsi al traguardo. Vi si possono cogliere cinque significati. Cercare comuni¬
tariamente Dio equivale a:

1) "Cercarlo con gli altri”. E il significato immediato più ovvio: quello che esclude
l’individualismo e afferma la dimensione comunionale del cammino religioso, in per¬
fetta sintonia con il prescritto della Regola: «Il motivo essenziale per cui vi siete in¬
sieme riuniti è che viviate unanimi nella casa e abbiate unità di mente e di cuore pro¬
tesi verso Dio»49.

Fanno eco a questo testo numerose testimonianze autobiografiche del Santo. Per
esempio, nell’Esposizione sul salmo 3350 e nell'Esposizione sul salmo 41: «Orsù, fra¬
telli, fate vostra la mia avidità, partecipate con me a questo desiderio; amiamo in¬
sieme, insieme bruciamo per questa sete, insieme corriamo alla fonte di ogni co¬
noscenza. Aneliamo perciò come il cervo alla fonte»51. E si sa che i cervi corrono al¬
la fonte insieme in branco, appoggiando gli uni la testa sugli altri52.
38 Comm. 1 Gv. 5,4.12; 6,1; Comm. Vg. Gv. 96,4-5.
39 Comm. Vg. Gv. 96,4-5.
40 Reg. 4; Esposiz. salmo 105,34; 131,5; Comm. 1 Gv. 5,12; 6,1; Disc. 355,1.6; 356,8.9.13.14.
41 Gv 15,13; 119,3; 1 Gv3,16; Comm. 1 Gv. 5,4.12; 6,1; Esposiz. salmo 71,3; 75,17-18; 103,d.2,ll;

121,10; 131,5; Disc. 61,11-12; 107/A.9; 131,5; 205,2; 301/A.4; 302,8; 355,6; 356,8,9; Lett. 83,3.
42 Comm. 1 Gv. 1,9; 5,4.12; 6,1.
43 Comm. 1 Gv. 1,9; 7,11; 8,3.10; 9,1; 10,7; Disc. 13,8; 49,6; 386; La città di Dio XIV,6; Lett. 153,1,3.
44 Comm. 1 Gv. 6,2; Disc. 47,11.23; Esposiz. salmo 31,11,4.
48 Comm. 1 Gv. 5,7; 6,2.4; 7,7-8.
46 Gv 15,5.
47 Fil 4,13
48 Confess. X,29,40; La Trin. XII,10,14; Esposiz. salmo 31,11,9; 31,11,24; 70,d.2,5; 98,8; Lett. 194,5,19;

Lett. 149,19; 186,11,37; 217,2,7; De spirita et littera 19,34.
49 Reg. 3; cfr. 4; 31.
50 Esposiz. salmo 33,d.2,6-7.
51 Esposiz. salmo 41,2.
52 Esposiz. salmo 41,4; cfr. Esposiz. salmo 39,1; 62,5; 132; 149,2; Comm. Vg. Gv. 17,9; 18,6;

25,15; 40,7-11; Disc. 8,17.

20



2) “Cercare contemporaneamente gli altri”. Non si può “cercare con i fratelli
Dio”, se non si “cercano anche i fratelli”, assieme ai quali si vuole condividere la fa¬
tica.
Gli altri infatti ci sono sconosciuti, non diversamente di come ognuno è sconosciuto
a se stesso. Nei Soliloqui così dialogano la Ragione ed Agostino: «R. Oseresti dunque
dire che ti è ignoto un tuo amico e per di più assai intimo? A. E perché non dovrei osa¬
re? Io ritengo che sia giustissima quella legge dell’amicizia con cui viene comanda¬
to che si ami l'amico né più né meno che se stesso. Pertanto se io ignoro me stesso,
in qual maniera mi si può rinfacciare che l’offendo se devo affermare che m e igno¬
to? E poi penso che neanche egli conosca se stesso...»53. E se non ci si conosce, non
si può percorrere insieme in armonia un cammino lungo quanto tutto l’arco della vi¬
ta. L’ignoranza delle cose e delle persone causa errori54, impedisce di amare55 e di
condividere un progetto. Per questo gli antichi sapienti ammonivano: «Conosci te stes¬
so», e di riflesso: «Conosci l’altro», perché solo a questa condizione egli potrà esse¬
re un amico, un fratello, un “tu” nella fatica quotidiana del cammino.

3) "Cercarlo negli altri”. La conoscenza degli altri produce la meravigliosa scoperta
che essi sono non soltanto compagni di cammino, ma anche il luogo privilegiato del¬
la presenza di Dio. Sul volto degli amici infatti si incontra l’infinita bellezza di Dio; ed
entrando nel loro cuore, si scopre la terra inesplorata che è Dio nei fratelli. «O si vi-
derent internum aeternum» (O se gli uomini vedessero l’interno come irradiazione
dell’eterno)55, esclamava Agostino. Vedrebbero Dio «interior intimo meo et superior
summo meo»57, e piegherebbero le ginocchia uno dinanzi all'altro in un reciproco at¬
to di adorazione: «Tutti dunque vivete unanimi e concordi e, in voi, onorate reci¬
procamente Dio di cui siete fatti tempio»58.

4) “Cercare nella propria interiorità”. Questo significato è originale di S. Agostino.
Egli dice che la vera ricerca dell’altro, nel cui animo si trova Dio, avviene calandosi non
tanto sua, quanto piuttosto nella propria interiorità. Come anche la ricerca comune
delle soluzioni ai grandi problemi esistenziali e teologici si fa entrando ognuno
nell’interiorità del proprio cuore.

Ecco come Agostino intendeva il senso della ricerca in comune dell’immagine tri¬
nitaria di Dio: «Cercherò io, ma cercate anche voi con me; non io in voi e voi in me,
ma voi dentro di voi e io dentro di me. Cerchiamo insieme e insieme consideriamo
a fondo la nostra comune natura e sostanza»59. Per capire bene questo pensiero di
S. Agostino, può aiutarci il riferimento alla celebre icona della Trinità, dipinta nel 1422
dal monaco russo Andrej Rublev. Le tre figure, che rappresentano l’episodio biblico
della Genesi60, non si guardano tra di loro; ma sono ognuna dolcemente ripiegata su
se stessa; eppure risalta evidente la loro perfetta comunione, perché sembra che
ognuna veda l’altra dentro di sé. Lo scambio incessante e la comunicazione di
amore tra di loro è un mistero di totale interiorità. Lo stesso processo di conoscen¬
za e di comunione avviene analogicamente nelle relazioni umane tra le persone: ognu¬
na conosce l’altra e stabilisce un rapporto di amicizia passando dalla propria inte¬
riorità.

Molto bella al riguardo questa testimonianza, attibuita ad A. d’Aosta: «Come pos¬
so dimenticarti? Nel tuo silenzio so che tu mi ami. Anche tu, quando io taccio, sai che
ti amo. Non solo io non dubito di te, ma ti rispondo che tu pure sei sicuro di me. Sei
53 Solil. 1,3,8.
54 L’Ordine 1,1,3.
55 Comm. 1 Gv. 2,8; La Trin. IX,3,3; X,3,5; Esposiz. salmo 104,3.
56 Confess. IX,4,10.
57 Confess. Ili,6,11.
58 Reg. 9.
59 Disc. 52,6,17.
60 Gn 18.

21



la mia seconda anima. Entra nel segreto del tuo cuore e osserva in esso il tuo amo¬
re per me, e vi scorgerai il mio per te». In fondo, cos’altro è la ricerca in comune e la
vera amicizia se non una forte esperienza di Dio nelle profondità del proprio cuore?

5) “Cercarlo eroicamente”. Ecco il quinto e ultimo significato del “cercare co¬
munitariamente Dio”. Cercare insieme è in qualche modo morire insieme. Lo sanno
coloro che ne fanno esperienza. Essi concordano nel paragonare la ricerca comuni¬
taria al martirio: non quello esaltante di un momento che passa, ma quello lento e
continuo dello stillicidio di tutti i giorni. Cercare insieme è condividere, spartire la pro¬
pria vita con tutto ciò che uno ha di più caro: idee, progetti, iniziative, sentimenti, be¬
ni materiali e spirituali, metodi, la stessa interiorità... Cercare insieme è “perdersi”61
nel senso evangelico; è imboccare la strada stretta del Vangelo62; è accettare di com¬
piere continuamente uno strappo nella propria vita: uno strappo che certamente di¬
venta dono e fonte di gioia, se fatto con amore63, ma sempre strappo e perciò
morte distillata. La ricerca comunitaria è la prova più dura per il nostro egoismo che
tende sempre a primeggiare ed imporsi64. Esige pazienza65, umiltà, perdono66, di¬
screzione, sacrifìcio67, adattamento, coraggio... e tanta dolcezza, perché è anche tan¬
ta, a volte, la rabbia, la durezza, l’avversione, l’antipatia, il sarcasmo che ci assale
“contro” coloro "con i quali” vorremmo “condividere”. Scriveva Agostino ad un suo
amico: «Niente è più facile, carissimo, quanto dire e pensare di aver scoperto la ve¬
rità; ma quanto sia estremamente diffìcile in concreto, lo conoscerai, come spero, da
questo mio scritto»68.
5. Di chi la priorità?

Una domanda si può fare sul rapporto di fine o di mezzo tra la ricerca di Dio e la
perfezione dell’amore evangelico: si raggiunge la perfezione dell’amore cercando Dio?
o si raggiunge Dio cercando e vivendo l’amore? Domanda forse oziosa, perché Dio
è Amore e l’Amore è Dio69. Ma, nel contesto di un lavoro di analisi sul significato e sul
ruolo specifico dei singoli termini, essa ha la sua importanza. Per S. Agostino sono
vere tutte e due le ipotesi.

E vera la prima, perché è Dio che dà consistenza e valore all’amore. Se non si cer¬
ca e non si trova Dio, non si cerca e non si raggiunge neppure il vero amore70.

E vera la seconda, perché si raggiunge Dio attraverso la via privilegiata dell’amo¬
re: «amore petitur, amore quaeritur, amore pulsatur, amore revelatur, amore deni-
que in eo quod revelatum fuerit permanetur...»71.

Comunque, il testo delle Costituzioni sembra optare per la prima ipotesi, asse¬
gnando alla ricerca comunitaria di Dio il valore di mezzo, e alla perfezione dell’amo¬
re evangelico il valore di fine: «Sull’esempio di S. Agostino... noi Agostiniani Scalzi ci
proponiamo... di raggiungere la perfezione dell'amore evangelico (fine), cercan¬
do... comunitariamente.. . Dio (mezzo)». (Continua)

P. Gabriele Ferlisi, OAD
61 Mt 16,25; Me 8,35; Le 9,24; 17,33; Gv 12,25.
62 Mt 7,13; Le 13,24.
63 Dignità vedovile, 21,26; Disc. 340,2.
64 Esposiz. salmo 147,24.
65 Disc. 359/A.
66 La città di Dio X,22; Disc. 77/A.l.
67 Penitenza: Esposiz. salmo 6,8; 33,d.2,11; 41,3; 57,20-21; 147,24; Comm. 1 Gv. 1,6. Purificazione:

Esposiz. salmo 14,2; 41,3; 123,4-5.
68 L’utilità del credere 1,1.
69 1 Gv 4,8; cfr. 4,7.10.16; 2 Cor 13,11; Comm. 1 Gv. 5,7; 7,6.10; 8,14; 9,2; 10,4-5.
70 Comm. Vg. Gv. 123,5; 87,1; Disc. 128,4.
71 I costumi della Chiesa catt. 1,17,31; Comm. Vg. Gv. 82,3; Esposiz. salmo 17,11.13; La Trin. Vili,4,6;

Esposiz. salmo 33,d.2,10; cfr. 9,5; 17,11.33; Comm. Vg. Gv. 26,4; Comm. 1 Gv. 1,9; 6,13; 7,10; 9,10;
10,5; La Trin. 8,3,5; De moribus eccl. cath. 1,11,18; 1,8,13.

22



TUTTI SIAMO
L'UNICO TEMPIO

Eugenio Cavallari, CAD

Agostino concepisce la vita consa¬
crata come una esperienza straordinaria
del mistero della Trinità, di Cristo e del¬
la Chiesa. La Redenzione infatti ci ri¬
concilia con Dio e con gli uomini. Cristo
è l’unico mediatore, che ha la funzione

di unire tutti gli uomini in Sé, affinché
possano “aderire all’Uno, godere
dell’Uno, perseverare nell’Unità ” (Trin.
4,7,11).

Tutti i fedeli, redenti da Cristo, sono
incorporati in Lui e, divenuti sue mem¬
bra, sono un solo Cristo: “Stupite, gioi¬
te! Siamo diventati Cristo. Se Cristo è il
Capo e noi le membra, l’uomo totale è
Lui e noi" (Comm. Vg. Gv. 21,8). Co¬
sicché la Chiesa non è altro che l’unione
di Cristo con tutti gli uomini, nell'atto
stesso in cui egli si offre per loro ed es¬
si si offrono per Lui.

Nella Regola Agostino raccomanda
ai consacrati: “Tutti vivete unanimi e

concordi, onorando vicendevolmente
in voi Dio, di cui siete diventati tempio "

(n.9). Il tempio, immagine tanto cara a
Gesù e a Paolo, è una categoria teolo¬
gica che riassume efficacemente la con¬
cezione agostiniana della vita consa¬
crata: il cuore del singolo è tempio vi¬
vente della Trinità, in quanto ad essa
consacrato, e tutta la comunità, nel¬
l'unione dei cuori, diventa un unico tem¬
pio santo alle tre Persone divine. Nella
misura in cui ogni comunità realizza
questo mistero, è realmente Chiesa.

Di questa densa dottrina, Agostino
sottolinea l'aspetto della reciprocità, e
cioè: le relazioni all’interno della comu¬
nità aiutano a rinsaldare tanto il rap¬
porto del singolo con Dio, quanto del
singolo con la stessa comunità: “Sono
diventati templi di Dio; non soltanto
templi di Dio i singoli, ma tempio di Dio
tutti insieme ” (Esp. sai. 131,5).

Quando il nostro
cuore è presso
di lui, diviene il
suo altare

A Dio dobbiamo il servizio, che in greco si dice “latrèia" , tan¬
to nelle varie pratiche rituali come nelle nostre coscienze. Tutti in¬
sieme e ciascuno di noi siamo suoi templi, perché si degna di es¬
sere presente nell’unione comunitaria di tutti e in ciascuno, non
piu grande in tutti che in ciascuno, perché non si accresce
nell’estensione e non diminuisce per divisibilità. Quando il nostro
cuore è presso di lui diviene il suo altare; lo plachiamo median¬
te il sacerdozio del suo Unigenito; gli offriamo vittime cruente se
combattiamo fino al sangue per la sua verità; bruciamo per lui un
incenso dal profumo delicato quando bruciamo di pio e santo
amore alla sua presenza; promettiamo e rendiamo a lui i suoi do-

23



II tempio di Dio
siamo noi

ni in noi e noi stessi; gli dedichiamo e consacriamo il ricordo dei
suoi benefici nelle celebrazioni festive e nei giorni stabiliti, af¬
finché col trascorrere del tempo non sopravvenga l’ingrato oblio;
a lui sacrifichiamo nell’altare del cuore l’offerta dell’umiliazione
e della lode fervente del fuoco della carità. Per averne visione, co¬
me potrà aversene, e per unirci a lui, ci purifichiamo da ogni con¬
taminazione dei peccati e delle passioni disoneste e ci conside¬
riamo nel suo nome cose divine. Egli è infatti principio della no¬
stra felicità, egli fine di ogni desiderio. Scegliendolo, anzi sce¬
gliendolo di nuovo, perché l’avevamo perduto scartandolo dal¬
la nostra scelta; scegliendolo di nuovo (religere) dunque, poiché
proprio da questo si fa derivare religione, tendiamo a lui con una
scelta di amore per cessare dall’affanno all'arrivo, felici appun¬
to perché in possesso della pienezza in quel fine. Il nostro bene
infatti, sul cui fine fra i filosofi esiste una grande controversia,
non è altro che vivere in unione con lui, perché l’anima intellet¬
tuale si riempie e si feconda delle vere virtù soltanto nell’ab¬
braccio incorporeo, se si può dire, di lui. Ci si comanda di ama¬
re questo bene con tutto il cuore, con tutta l’anima e con tutta la
virtù. Dobbiamo inoltre esser condotti a questo bene da coloro
che ci amano e condurvi coloro che amiamo. Cosi sono adem¬
piuti i due comandamenti da cui dipendono tutta la Legge e i Pro¬
feti: Amerai il Signore Dio tuo con tutto il tuo cuore, con tutta la
tua anima, con tutta la tua mente, e: Amerai il prossimo tuo co¬
me te stesso. Perché infatti l’uomo sapesse amare se stesso, gli
fu stabilito un fine al quale dirigere tutte le sue azioni per esse¬
re felice; chi si ama infatti non vuole altro che essere felice. E
questo fine è unirsi a Dio. Dunque a chi sa amare se stesso,
quando gli si comanda di amare il prossimo come se stesso, gli
si comanda soltanto che, per quanto gli è possibile, Io sproni ad
amare Dio. Questo è il culto di Dio, questa la vera religione, que¬
sta la retta pietà, questo il servizio dovuto soltanto a Dio. Quin¬
di qualunque spirito immortale, di qualsiasi valore sia insignito,
se ci ama come ama se stesso, vuole che noi, per esser felici, sia¬
mo soggetti a colui al quale anche egli è soggetto. Se dunque non
adora Dio è infelice perché è privo di Dio; se poi adora Dio,
non vuole essere adorato in luogo di Dio. Piuttosto accetta e fa¬
vorisce con la forza dell’amore la parola di Dio che dice: Chi sa¬
crifica agli dèi e non soltanto a Dio sarà divelto (Città di Dio
10,3,2).

Vediamo, allora, quale sia il vero tempio di Dio. Lo dice Pao¬
lo: 11 tempio di Dio è santo, e questo siete voi. E se noi siamo
tempio di Dio, la nostra anima ne è l’altare. E il sacrifìcio che co¬
sa sarà? E, penso, quello che stiamo compiendo ora. Poniamo
infatti la vittima sull’altare quando lodiamo Dio, e il salmo ci
istruisce dicendo: 11 sacrifìcio della lode mi glorificherà, e li sarà
la via dove io gli mostrerò la salvezza di Dio. Se poi ti interessa
conoscere anche il sacerdote, egli è al di sopra dei cieli, e lassù
interpella in tuo favore, dopo che qui in terra aveva dato la vita
per te (Esp. sai. 94,6).

24



Essere tempio
nell’innocenza
del cuore

Unico è il cuore
di coloro che so¬
no cementati
dalla carità

Nell’unità del¬
l’unico Cristo
siamo uno solo

Dice il salmista: Io camminavo nell'innocenza del mio cuore,
in mezzo alla mia casa. Chiama «mezzo della sua casa» o la Chie¬
sa di Dio (in essa infatti muove il Cristo i suoi passi), o il suo pro¬
prio cuore (poiché la nostra casa interiore è il cuore), nel quale
caso la seconda frase spiegherebbe la precedente, e cioè: Nell’in¬
nocenza del mio cuore. Qual è l’innocenza del cuore? Il mezzo
della sua casa. Chiunque ha riempito di male questa casa, ne
viene cacciato fuori. Difatti chiunque in fondo al cuore è tor¬
mentato da cattiva coscienza, è come l’uomo costretto a uscire
di casa perché vi piove o v'è fumo, e cosi non riesce ad abitarvi.
Veramente, uno che abbia il cuore in subbuglio non potrà mai
abitarvi volentieri. Ecco perché c’è tanta gente che con le aspi¬
razioni dell’animo vive al di fuori di se stessa e ripone la felicità
in cose esterne e corporali (Esp. sai. 100,4).

Vuoi essere dimora del Signore? Sii umile, pacifico e timora¬
to della parola di Dio, e sarai tu stesso ciò che desideri. Se infatti
il tuo desiderio non diviene realtà in te stesso, cosa ti gioverà il
fatto che si realizzi in altri?... Quando uno pratica bene le cose
che insegna, e solo dopo averle messe in pratica le insegna, al¬
lora diviene dimora del Signore insieme con colui al quale im¬
partisce l’insegnamento, poiché tutti i credenti nel Signore di¬
ventano un unico luogo dove Dio dimora. Il Signore abita nei
cuori e unico è il cuore di quanti, pur essendo molti, sono ce¬
mentati dalla carità (Esp. sai. 131,4).

Nel presente salmo ci si inculca l’umiltà di quel fedele servo di
Dio dalla cui voce esso è cantato e che è l’intero corpo di Cristo.
Spesse volte infatti abbiamo richiamato alla vostra attenzione che
la voce di chi canta nel salmo non deve intendersi come voce di
un singolo individuo ma come voce di tutti i componenti il cor¬
po di Cristo. E siccome questi «tutti» sono compaginati nel suo
corpo, possono parlare come un solo uomo: in effetti i molti e
l’uno sono una stessa entità. In se stessi sono molti, nell’unità
dell’unico Cristo sono uno solo. E questo corpo di Cristo è anche
tempio di Dio, secondo le parole dell’Apostolo: Santo è il tempio
di Dio e questo siete voi, voi cioè che credete in Cristo con
quella fede che comporta l’amore. Credere in Cristo è infatti la
stessa cosa che amare Cristo... Chi prega Dio al di fuori di que¬
sto tempio non viene esaudito col conseguimento della pace pro¬
pria della Gerusalemme celeste, sebbene venga esaudito quan¬
to a certe richieste di beni temporali che Dio elargisce anche ai
pagani. In tal senso una volta furono esauditi anche i demoni,
quando fu loro concesso di entrare nei porci. Ben altra cosa è
l’essere esaudito in ordine alla vita eterna, e questo non è con¬
cesso se non a chi prega nel tempio di Dio. Ora nel tempio di Dio
prega soltanto colui che prega nella pace della Chiesa, nell’unità
del corpo di Cristo. Questo corpo di Cristo consta di molti cre¬
denti sparsi su tutta la terra, ed è per questo che chi prega nel
tempio viene esaudito. Chi prega nella pace della Chiesa prega in
spirito e verità, né la sua preghiera è fatta in quel tempio che era
solamente una figura (Esp. sai. 130,1).

25



La casa di Dio

Dove c’è l’unità
dello spirito, lì
unica è la pietra

Regnerà in tutti
l’unità della ca¬
rità

Cantate al Signore un cantico nuovo; cantate al Signore, o ter¬
ra tutta. Ecco qual è la casa. Quando tutta la terra canta il cantico
nuovo si ha la casa di Dio. La si edifica cantando, credendo la si
fonda, sperando la si innalza, amando la si porta a compimen¬
to. Adesso viene costruita, alla fine del mondo consacrata. Eb¬
bene, che le pietre vive accorrano al cantico nuovo, accorrano e
si lascino inserire nell’edificio del tempio di Dio. Riconoscano il
Salvatore, ricevano colui che le abita (Disc 27,1).

Se tutta la terra canta un cantico nuovo, mentre canta viene
sorgendo l’edificio. Lo stesso cantare anzi è un costruire, purché
non si canti il cantico vecchio. Il cantico vecchio lo canta la cu¬
pidigia carnale; il cantico nuovo lo canta la carità divina. Se
canti mosso da cupidigia, qualunque cosa canti il tuo canto è vec¬
chio. Risuonassero pure sulla tua bocca le parole del cantico nuo¬
vo, se tu sei peccatore non è bella la lode sulle tue labbra. È me¬
glio essere rinnovati e tacere anziché cantare rimanendo anco¬
ra vecchi. Se infatti tu sei divenuto un uomo nuovo, il tuo tace¬
re non permette, è vero, che la tua voce giunga agli orecchi
degli uomini, ma il tuo cuore eleva interiormente il cantico nuo¬
vo, che giunge all’orecchio di Dio che ti ha rinnovato. Tu ami e,
anche se stai zitto, l'amore è già una voce che sale a Dio. L’amo¬
re è il cantico nuovo... Nella nuova fabbrica (quella che si co¬
struisce al termine della prigionia) le pietre vengono cosi raccolte
e, mediante la carità, cosi strette nell’unità che non si collocano
Luna sopra l’altra ma tutte insieme formano un’unica pietra.
Non vi stupite! E un effetto del cantico nuovo. È un effetto di quel
rinnovamento che è frutto della carità. A una tale conforma¬
zione ci pressa l’Apostolo e, dopo averci stretti in tale unità, co¬
si ci cementa: Sopportatevi gli uni gli altri nella carità! Sforzate¬
vi di conservare l’unità dello spirito mediante il vincolo della pa¬
ce. Dove c’è l’unità dello Spirito li unica è la pietra: un’unica pie¬
tra, fatta di molte. In che maniera, da molte che erano queste
pietre possono diventare una sola? Sopportandosi a vicenda
nell’amore. La casa del Signore nostro Dio sta dunque in co¬
struzione e cresce continuamente...

E che altro significato aveva, se non questo, il fatto che lo Spi¬
rito Santo apparve in lingue di fuoco? Non voleva forse indicare
che non ci sarebbe stata durezza di lingua che non si sarebbe di¬
sciolta dinanzi a quel fuoco? E difatti non sono poche le nazioni
barbare che hanno abbracciato la fede di Cristo. Anche là dove
non si è ancora esteso l’impero di Roma, già Cristo vi regna. Ciò
che è stato finora impenetrabile a chi combatte con le armi s’è
aperto a chi combatte con il legno. Il Signore, infatti, domina me¬
diante il legno della croce (Esp. sai. 95,2).

Gli Apostoli si riprendono dal loro turbamento, sicuri e fidu¬
ciosi che al di là dei pericoli della prova rimarranno presso Dio,
con Cristo. Uno potrà essere piu forte di un altro, più sapiente,
più giusto, più santo, ma nella casa del Padre vi sono molte di¬
more; nessuno verrà escluso da quella casa dove ciascuno ri-

26



ceverà la sua dimora secondo il merito. Il denaro che per ordine
del padre di famiglia viene dato a quanti hanno lavorato nella vi¬
gna, senza distinzione tra chi ha faticato di piu e chi di meno, è
uguale per tutti; e questo denaro significa la vita eterna dove nes¬
suno vive piu di un altro, perché nell’eternità non vi può essere
una diversa durata della vita; e le diverse mansioni rappresen¬
tano i diversi gradi di meriti che esistono nell’unica vita eterna...
E cosi Dio sarà tutto in tutti, perché, essendo Dio carità, per ef¬
fetto di questa carità ciò che ognuno possiede diventa comune a
tutti. In questo modo, infatti, quando uno ama, possiede nell’al¬
tro ciò che egli non ha. La diversità dello splendore non susciterà
invidia perché regnerà in tutti l’unità della carità (Comm. Vg. Gv.
67,2).

Il Signore è nel suo santo tempio. È proprio cosi; dice infatti
l’Apostolo: santo è il tempio di Dio, che siete voi. Ma chiunque

Profana il tem¬
pio chi viola
l’unità avrà violato il tempio di Dio, Dio lo disperderà. Profana il tempio

di Dio chi viola l’unità, poiché non sta stretto al capo, da cui tut¬
to il corpo, connesso e compaginato dall’azione generale di di¬
stribuzione del nutrimento, secondo l’attività conveniente a cia¬
scun membro, opera l’accrescimento del corpo, per l’edificazione
di se stesso nella carità. In questo suo santo tempio dimora il Si¬
gnore; esso consta di molte membra, ciascuna adibita al suo
compito e insieme connesse dalla carità in un unico edifìcio. Vio¬
la questo tempio chiunque per voler primeggiare, si separa dal¬
la comunità cattolica (Esp. sai. 10,7).

Ho già fatto notare... come si debba intendere il Cristo inte¬
grale, con il Capo e il Corpo... e cosi si è tolto ogni dubbio sul fat¬

Solo il dissenso
produce la divi¬
sione to che Cristo sia Capo e Corpo, Sposo e Sposa, Figlio di Dio e

Chiesa, Figlio di Dio fattosi figlio dell’uomo per noi, per rendere
cioè i figli degli uomini figli di Dio: e cosi siano due in una carne
sola, per quel grande sacramento, coloro che nei Profeti vengono
riconosciuti come due in una sola voce... Ma nella tribolazione,
senza dubbio, vi è angustia; perché allora dice: hai posto i miei
piedi in luogo spazioso? Se ancora tribola, come possono essere
in luogo spazioso i suoi piedi? Forse ciò dipende dal fatto che
una sola è la voce, dato che uno solo è il corpo: ma talune
membra vivono in luogo spazioso, mentre altre vivono nell’an¬
gustia, cioè alcuni sperimentano la facilità della giustizia, men¬
tre altri soffrono nella tribolazione? ... Alcune chiese, ad esem¬
pio, godono la pace, altre sono nella tribolazione; per queste che
posseggono la pace i piedi sono in luogo spazioso, mentre quel¬
le che sono nella tribolazione patiscono angustie: ma, e questi
contrista la tribolazione loro, e quelli consola la pace di questi.
Appunto perché vi è un solo Corpo, non vi sono dissensi: infat¬
ti solo il dissenso produce la divisione. Al contrario la carità
opera l’accordo, l’accordo genera unità; l’unità mantiene la carità
e la carità conduce alla gloria (Esp. sai. 30,11,2,1).

P. Eugenio Cavallari, OAD

27



SUSCITA, SIGNORE,
UNA RINNOVATA EFFUSIONE

DEL TUO SPIRITO

Luigi Kerschbamer, OAD

Questa è la preghiera che si fa ogni sera nelle comunità degli Agostiniani Scal¬
zi, o che il singolo religioso fa nella preghiera di serotina, come ultimo desiderio del¬
la sua giornata, prima di accingersi al riposo.

Dal tredici febbraio scorso c'è una Casa in più, in cui si eleva questa preghiera
pentecostale al Cielo. E il nuovo Noviziato-Seminario di Nova Londrina, dedicato
alla Madonna di Consolazione, costruito nell'estrema punta nord del Paranà (Bra¬
sile). Certamente la Madonna, con la sua protezione materna, sarà sempre presente
in questo nuovo cenacolo. Perché un cenacolo dovrà essere - e Giovanni Paolo II
Io specifica molto bene - il periodo che i giovani passano nel seminario per la loro
formazione. Esso servirà a colmarli di Spirito Santo, e come nuovi apostoli a par¬
lare le lingue di tutte le nazioni, annunciando le meraviglie del Signore - magnalia
Dei - e evangelizzando l'umanità, con l’invito alla conversione per raggiungere la sal¬
vezza.

Più volte al giorno i giovani novizi si raccoglieranno nella sala del piano superiore,
come avvenne nel Cenacolo di Pentecoste, per chiedere per sé e per la Chiesa e per
l’umanità questa rinnovata effusione dello Spirito del Signore: Spirito di coraggio,
Spirito di gioia, Spirito di giustizia, Spirito di santità.

Se il mon¬
do cammina
nelle tenebre,
qui si accen¬
dono delle lu¬
ci; se il Brasile
vive nella mi¬
seria, qui si
formano pro¬
feti di giusti¬
zia; se molti
pensano solo
a se stessi,
qui l’ideale è
il servizio.
Con S. Ago¬
stino si pro-

Nova Londrina; // nuovo Seminario-Noviziato, che sorge a sud-est della città
(progetto dell'architetto giapponese E. J. Enomoto)

28



Nova Londrina: Inaugurazione del Seminario-Noviziato.
L'architetto e costruttore E. J . Enomoto

consegna le chiavi dell'edificio al P. Generale

clama: "Siamo servi della
Chiesa di Cristo, e special-
mente dei suoi membri più
deboli”.

Già altre volte ho scritto
su queste pagine, quando il
seminario era ancora un so¬
gno; ma poi è diventato pro¬
getto e infine realtà. È un
gradito dovere ringraziare
adesso tutti i nostri amici e
benefattori, che sono stati lo
strumento della Provviden¬
za per la realizzazione di
quest’opera: 1700 mq di co¬
struzione a due piani, in tre
padiglioni, costruiti a tempo
di record in 10 mesi.

Nova Londrina: S. E. Mons. Rubens A. de Souza Espinola,
vescovo di Paranavai, taglia il nastro augurale

assistito dal P. Generale

Da una parte questo se¬
minario potrebbe sembrare
addirittura una contraddi¬
zione: quando tanti altri se¬
minari chiudono per man¬
canza di vocazioni, questo
invece è appena finito ed è
già piccolo. La preghiera, i
sacrifici, la collaborazione
economica dei nostri amici
ci hanno permesso di poter
accogliere nei nostri ormai
quattro seminari duecento
giovani. Essi, in questo nuo¬
vo anno scolastico, iniziato a
metà febbraio, frequentano
scuole di diverso grado, im¬

pegnandosi nello studio e nella maturazione della vocazione religiosa e sacerdotale,
che è il compito principale. Il cinque febbraio scorso, il settimo giovane, frutto di
questo lavoro, è stato ordinato sacerdote, assieme ad altri quattro che hanno ri¬
cevuto il diaconato, ultimo scalino per arrivare al sacerdozio.

L’inaugurazione del nuovo seminario è stata in un certo senso il suggello delle
varie celebrazioni vocazionali agostiniane in Brasile: in dicembre una prima ordi¬
nazione sacerdotale, il due gennaio otto professioni semplici, diversi turni di eser¬
cizi spirituali per i gruppi di religiosi, infine l’inizio del noviziato di tredici candidati
alla vita religiosa. Sono seguite ancora due professioni solenni e altre tre ordinazioni
sacerdotali. Con il salmo 126 possiamo dire: «Allora si diceva tra i popoli: "Il Signore
ha fatto grandi cose per loro Grandi cose ha fatto il Signore per noi, ci ha colmati
di gioia» .

Gli ultimi giorni, che hanno preceduto il 13 febbraio, sono stati giorni di lavoro
febbrile: operai che quasi si scontravano, perché ognuno aveva il suo settore da fi¬
nire, e la data dell’inaugurazione non poteva essere trasferita, dal momento che si
voleva contare sulla presenza del Rev.mo P. Generale e del Vescovo diocesano. Ma

29



anche con le Suore Agosti¬
niane Serve di Gesù e Ma¬
ria, che per un anno ci ave¬
vano ceduto la loro casa, vo¬
levamo mantenere i nostri
impegni. E qui desidero
esprimere loro tutta la no¬
stra gratitudine per il servizio
resoci, augurando che le tre¬
dici postulanti, attualmente
nella stessa casa che ci è
servita da noviziato, possa¬
no essere perseveranti nella
loro vocazione agostiniana.

Il sabato precedente
l’inaugurazione, i quattro sa¬

Nova Londrina: Inaugurazione della chiesa succursale
dedicata a S. Monica

cerdoti novelli hanno celebrato una delle loro prime Messe, essendo così di stimolo
ai tredici giovani novizi e ai ventisette seminaristi liceali. Uno dei quattro sacerdoti
novelli, P. Dejalma Grando, sarà il nuovo maestro dei seminaristi, mentre P.
Vincenzo Mandorlo guiderà il gruppo dei novizi.

Alla cerimonia dell’inaugurazione hanno presenziato autorità civili e religiose, con¬
fratelli, amici e benefattori. Tutti hanno sentito nel cuore una grande gioia, quan¬
do l’architetto-impresario giapponese E. J. Enomoto ha consegnato simbolica-
mente la chiave della nuova costruzione al Superiore Generale. Il triplice taglio dei
nastri da parte di autorità e persone benemerite, preceduto dalla solenne benedi¬
zione del Vescovo diocesano di Paranavaf, ha posto in risalto il grande significato
di questo nuovo centro di formazione degli Agostiniani Scalzi del Brasile.

Il nostro confratello italiano, P. Aldo Fanti, che già precedentemente aveva fat¬
to dono al nuovo seminario di un quadro della Madonna della Pace e di Consola¬
zione, ha voluto essere presente, in rappresentanza anche degli altri confratelli, por¬
tandoci migliaia di immaginette della meravigliosa Madonna del Mazzari, su cui era
stata stampata una preghiera per le vocazioni e per il nuovo seminario, distribui¬
te in tutta la regione come ricordo della celebrazione. Anche a P. Aldo vada il no¬
stro grazie sentito per questo pensiero gentile, mentre gli chiediamo scusa per... le
fastidiose punture delle zanzare e per il morso di un cane!

Nello stesso giorno è stata inaugurata anche la chiesa succursale di Santa Monica,
nella popolosa periferia della città, ove sta sorgendo un nuovo agglomerato con cen¬
tinaia di nuove famiglie.

Ma non abbiamo dimenticato neppure il progetto, che prevede la costruzione di
sessanta casette per i più poveri della parrocchia di Ampere (sud del Paranà), af¬
fidata al nostro Ordine: progetto che ha già regalato una casa decente a una qua¬
rantina di famiglie. Seminario, chiesa e case: tre iniziative differenti, ma attuate sem¬
pre con lo stesso spirito di amore, per offrire briciole di felicità e di serenità ai po¬
veri di Dio e ai fedeli delle nostre comunità. Il cuore agostiniano, simbolo dell’amo¬
re verso Dio e verso il prossimo, è sorretto infatti da una mano tesa: realtà visibi¬
le, non solo stemma...

E, per finire, un dato personale. Dopo sedici anni di permanenza meravigliosa nel
Brasile, in cui ho lavorato con grandi soddisfazioni nel settore della formazione dei
giovani, la voce del Signore mi chiama a lavorare nelle lontane isole delle Filippi¬
ne. Partirò presto, ma lascerò il mio cuore in Brasile, in mezzo ai giovani e alle co¬
munità ecclesiali, che sono diventate la mia vita quotidiana. Ricordo a questo

30



proposito una riflessione di S. Agostino, che ci ricorda che siamo sempre e sola¬
mente viandanti e pellegrini, quindi possiamo pure sostare in una locanda per ri¬
storare le nostre forze, ma non possiamo fermarci perché la nostra patria non è qui.
Mentre sono riconoscente al Signore per tutte le grazie ricevute, pregando e stu¬
diando l’inglese, mi preparo per la nuova missione.

Qui non posso tralasciare di condividere con voi un’esperienza religiosa, che già
conoscevo, ma che in questi giorni ho riletto. Essa viene vissuta nella Corea del Sud,
che immagino si adatti bene al clima spirituale orientale delle Filippine, mio nuo¬
vo destino. Mi hanno sempre attratto queste esperienze religiose profonde. Del re¬
sto, se non sono profonde, non servono, perché sarebbero solo maschere, che du¬
rano per poco tempo. Sì, mi affascina “la montagna della preghiera”, dove durante
la settimana si possono radunare quasi tremila persone, dedicate alla preghiera di
intercessione e al digiuno, e che nei fine settimana diventano diecimila. È l’esercizio
della fede che trasporta le montagne, è la preghiera che tutto può, perché crede che
“a Dio niente è impossibile”. In questo luogo i cristiani non si meravigliano se av¬
vengono miracoli, ma si meraviglierebbero se non ne avvenissero (Me 16,16).

Un miracolo intanto è già successo qui a Nova Londrina con la costruzione del
grande complesso del nuovo seminario: il tutto, fatto con i nostri poveri mezzi. “Se
il Signore non costruisce la città... invano faticano i costruttori" (Salmo 126). E i mi¬
racoli continueranno ogni volta che un giovane avrà il coraggio di rivestirsi
dell’uomo nuovo, entrando in noviziato per consacrarsi al Signore e, come sug¬
gerisce la formula liturgica della vestizione, per chiedere la misericordia di Dio, la
croce di Cristo e la comunità dei fratelli.

La comunità dei fratelli agostiniani scalzi crescerà sempre più, passando dagli at¬
tuali ventiquattro candidati al noviziato del 1995 ai quaranta candidati per il 1996.
Saranno nuovi miracoli! E aumenteranno sempre più i giovani che ogni sera, pri¬
ma di chiudere la giornata, pensando al proprio futuro, e al futuro della Chiesa e
dell’umanità, supplicheranno il Signore in portoghese o in italiano o in altre lingue:
“Suscita, o Signore, un rinnovata effusione del tuo Spirito!”.

P. Luigi Kerschbamer, OAD

Nova Londrina: Cappella Maggiore del Seminario-
Noviziato (da sinistra a destra: P. P. Carù, P. E. Ca¬
vallari, Mons. de Souza Espinola, P. E. Del Medico)

L’ULTIMO NATO
Noterelle di un viaggio

Ho assistito, per la prima volta,
all’inaugurazione - meglio sarebbe
dire apertura - di un nuovo convento:
la casa di noviziato e postulantato di
Nova Londrina, nello stato di Paranà,
in Brasile.

Le emozioni? sono paragonabili a
quelle che prova un papà alla nasci¬
ta di un figlio. Sì, perché il noviziato

31



di Nova Londrina è, per
l’appunto, l’ultima crea¬
tura del nostro Ordine
che sento mia come miei
sento tutti i conventi
dell’Ordine perché ad es¬
so e ad essi appartengo.

La casa di Nova Lon¬
drina è appena nata, va¬
gisce, ma ha già una sua
storia, fatta dal volto di
donna Maria Goetten,
che ha donato il terreno
(5 ettari) e da quello di
tanti altri benefattori ita¬
liani - il P. Delegato del
Brasile, all’inaugurazio¬
ne, li ha ricordati con “ca-
rinho" (affetto) - che han¬

no contribuito con la loro offerta all’erezione di un edifìcio il cui valore raggiunge una
cifra composta da una lunga serie di zeri.

Lascio alla macchina fotografica il compito di darvi una visione panoramica di tut¬
to il complesso, architettonicamente originalissimo: tre “corpi” degradanti, posti su
una collinetta ventilata dalla quale si scorge, in lontananza, adagiata sull’altro
versante della collina, la cittadina di Nova Londrina. La macchina fotografica ren¬
derà meglio delle mie parole, inadeguate per tratteggiare i lineamenti di questa bel¬
lissima creatura, nata dopo nove mesi di gestazione (i lavori, infatti, sono iniziati nel
maggio dell’anno scorso), che si chiama:“Noviziato di Nossa Senhora da Conso-
laqào".

Se consideriamo le ampie arcate, aperte alla luce e al sole, e i locali in cui pre¬
domina il color bianco, di convento - nel senso tradizionale del termine - il noviziato
ha ben poco. Non ce ne dispiace. Perché il noviziato prepara a una scelta gioiosa
e non a una prova dolorosa. È giusto quindi che ci sia un’esplosione di colori chia¬
ri e non grigi.

È altresì beneaugurante che la casa di noviziato si intravveda dall’atrio della chie¬
sa parrocchiale di Nova Londrina. È così che la parrocchia - il cuore della città - rag¬
giunge, col suo abbraccio, la casa di noviziato quasi a simboleggiare la comple¬
mentarietà fra Luna e l'altra comunità.

A benedire i locali del noviziato è tornato Mons. Rubens de Souza Espinola, ve¬
scovo di Paranavai, stupito e sorpreso - così crediamo - di veder sorto un edificio
(e che edifìcio!) là dove l’undici febbraio dell’anno scorso la sua benedizione cadeva
su un’ampia prateria. Che dire? non ci rimane che ripetere l'espressione biblica: “Il
Signore ha fatto grandi cose per noi".

Il P. Generale, durante la prima messa celebrata nella cappella del noviziato, dal¬
la quale si intravvedono, unica distrazione, mucche al pascolo, ha detto ai tredici
novizi: «Quando, nel 1948, i nostri primi missionari sono sbarcati in Brasile, han¬
no trovato asilo in una cappella, privi quasi di tutto. Oggi, invece, voi entrate in pos¬
sesso di una casa con tanti “conforts" come questa. Sappiatela valorizzare».

Lo speriamo anche noi. Che vi aggiungiamo un doveroso “vivat, crescat, floreat”.

Nova Londrina: La Signora Maria Costa Goetten,
che ha donato il terreno per costruire il Seminario-Noviziato

P. Aldo Fanti, OAD

32



VITA NOSTRA

In questi due mesi l’attenzione del
cronista è rivolta soprattutto alla vita
dei nostri seminari e chiericati, nonché
alle attività vocazionali.

Vita del chiericato
Prima di tutto c’è da segnalare qual¬

cosa di interessante sulla vita così “ef¬
fervescente" del nostro chiericato di Ge¬
nova. La notizie arrivano, con freschez¬
za e regolarità, dall’opuscolo “Flash
chierici”, che ormai ha assunto una ve¬
ste “quasi” tipografica. Complimenti!

Sono davvero molteplici le iniziative
dei giovani chierici della Madonnetta.
Mentre continua l’iter scolastico (e sia¬
mo ormai alle soglie della conclusione
dell’anno), proseguono le attività che
hanno permesso ai chierici di inserirsi
pienamente nella vita sociale e parroc¬
chiale della città. Si è realizzato così, in
preparazione alla Pasqua, uno spetta¬
colo teatrale sulla passione di Gesù:
“Non uccidetelo*." Hanno collaborato
con i chierici, e questa si può definire
davvero una novità assoluta, i giovani
della parrocchia di S. Nicola, i Rangers
della Madonnetta e del Righi, e gli
Scouts. Non è stata una semplice rie¬
vocazione dell’evento, ma «un tentativo
di rivivere la Passione di Gesù, di met¬
tersi personalmente dentro quel dram¬
ma, un proclamarsi con responsabilità
una volta per tutte prò o contro la vita e

gli ideali che la salvaguardano... per di¬
ventare un programma di vita e trasfor¬
marsi in un grido di protesta contro ogni
tentativo di uccidere un’altra volta Gesù»
(da “Flash chierici”). Numerosa e at¬
tenta la partecipazione degli spettatori.

Ma i chierici della Madonnetta, oltre
alla partecipazione nella pastorale delle
nostre parrocchie di Genova, sono stati
protagonisti di giornate vocazionali in
alcune case dell'Ordine (Acquaviva Pi¬
cena, Ferrara, Torino e Prosinone), in¬
contrando gruppi giovanili e fedeli per
portare l’entusiasmo della loro vita e il
messaggio evangelico della vocazione.
Né sono mancati alcuni momenti, sia
ricreativi (una memorabile vacanza sul¬
le nevi del Trentino) che culturali (un
corso di spiritualità agostiniana, tenuto
da P. Gabriele Ferlisi).

Nuovi Ministeri e Diaconato

Il cammino dei chierici verso la meta
del sacerdozio continua con regolarità.

Il 19 marzo, nella nostra chiesa di S.
Rita in Rio de Janeiro, P. Possidio Carù,
superiore della Delegazione brasiliana,
ha conferito i ministeri del Lettorato e
Accolitato a Fra Vilmar Potrik e Fra Cé-
zar A. Poggere.

II 10 aprile, nel santuario della Ma¬
donna di Vaiverde, Fra Giuseppe Parisi
è stato ordinato Diacono dal vescovo
diocesano di Acireale (CT). Insieme ai

33



Il Sindaco di Nova Londrina, dott.Valdir José Troian, conferisce,
nella sede del Consiglio Municipale, la cittadinanza onoraria a P.

Vincenzo Sorce, ex parroco della città

confratelli della Sicilia, presenti al sacro
rito, tutti gli altri confratelli, in primo
luogo i chierici, hanno accompagnato
con la preghiera il novello diacono, affi¬
dandolo alla protezione della Madonna.

Attività vocazionale
L’otto marzo, la direzione generale

per le vocazioni e le attività missionarie,
ha riunito nuovamente i delegati nel
convento di Acquaviva Picena per pro¬
grammare il campo estivo di orienta¬
mento vocazionale, aperto ai giovani
che sono alla ricerca della loro vocazio¬
ne: 22-28 agosto nel convento di S. Ma¬
ria Nuova (Roma). Successivamente il
direttore si è incontrato con i chierici e i
responsabili vocazionali di Genova per
definire il programma del campo e la
preparazione di un dépliant illustrativo.

Cittadinanza onoraria

e della chiesa succursale
“S. Monica” in Nova Lon-
drina-PR (Brasile), la Pre¬
fettura municipale della
città ha voluto conferire
a P. Vincenzo M. Sorce la
cittadinanza onoraria. La
sera dell’undici febbraio
scorso, il Prefetto, dott.
Valdir Troian, ha conse¬
gnato l’onorificenza al
nostro confratello, segno
della riconoscenza e
dell’affetto dei cittadini a
colui che è stato per mol¬
ti anni parroco ed ha
operato concretamente
per la realizzazione di
molte opere sociali e, in

ultimo, del seminario.

Defunti
Il 18 marzo è mancata la mamma di

P. Antonio Giuliani, Lucia Guadagnoli.
Da tempo inferma, essa ha affrontato
la morte con lo stesso spirito con cui
aveva trascorso la sua vita: serenamente
e con tanta fede. In essa ha educato la
sua numerosa famiglia, con una parti¬
colare accentuazione: una totale rasse¬
gnazione alla volontà di Dio. Ai funera¬
li, nel paesino di S. Stefano (AQ), erano
presenti il marito Cesare e i numerosi fi¬
gli e nipoti. Non è mancata la parteci¬
pazione dell’Ordine, sacerdoti e postu¬
lanti, con il P. Generale che ha presie¬
duto la celebrazione eucaristica. Rinno¬
viamo a P. Antonio e alla sua famiglia i
nostri sentimenti di cordoglio con l’as¬
sicurazione della nostra preghiera.

Nel quadro delle celebrazioni per
l’inaugurazione del seminario-noviziato

P. Pietro Scalia, OAD

34



Un’esperienza di confronto
con la Parola di Dio

e di vita comunitaria
in stile agostiniano

CAMPO

Santa Maria Nuova
S. Gregorio da Sassola - Roma

22 -28
agosto

1994

Chi siamo...
13 giovani chierici + 6 postulanti provenienti da
diversi paesi (Filippine, Polonia, Zaire, Brasile,
Italia).
Cosa proponiamo...
6 giorni trascorsi all'insegna di un cammino evan¬
gelico e di condivisione fraterna
Chi invitiamo...
Giovani dai 16 anni in su, di tutta Italia, disponi¬
bili all'incontro con gli altri per poter crescere in¬
sieme alla scoperta della propria fede.
Le domande di partecipazione al campo dovranno essere
inviate a: Campo GENESI

Santuario della Madonnetta
Salita della Madonnetta, 5 - Genova

k Verrà inviato dépliant illustrativo

35




	1: Cover
	2: Index
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	35: Publicity
	36: C.COVER

