


presenza agostiniana
Rivista bimestrale degli Agostiniani Scalzi

Anno XXXI - n. 1 (155)

Direttore responsabile:
Calogero Ferlisi (Padre Gabriele)

Redazione e Amministrazione:
Agostiniani Scalzi:
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma
tei. 06.5896345 - fax 06.5806877
e-mail: curiagen@oadnet.org

presenza@oadnet.org
sito web: www.agostinianiscalzi.org

www.presenza.oadnet.org

Gennaio-Febbraio 2004

Autorizzazione:
Tribunale di Roma n. 4/2004 del 14/01/2004

Abbonamenti:
Ordinario 20,00; Sostenitore 30,00
Benemerito 50,00; Una copia 4,00

C.C.P. 46784005
Agostiniani Scalzi - Procura Generale
Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma

Approvazione Ecclesiastica

Copertina e impaginazione: P. José Fernando Tavares
Testatine delle rubriche: Sr. Martina Messedaglia

In copertina: /1. Vivarim, Nascita di sant’Agostino, 1441 - Londra, Courtauld Institute

Editoriale Senza figli non ce futuro 3 P. Antonio Desideri
Spiritualità L’umile Gesù, fondamento e speranza 4 P. Gabriele Ferlisi
Antologia La grazia e il libero arbitrio 17 P. Eugenio Cavallari
Cultura La mistica di Sant’Agostino 25 Luigi Fontana Giusti

Sant’Agostino in dialogo con i giovani 30 Maria Teresa Palina

Vocazioni Pastorale vocazionale 34 P. J. Fernando Tavares

Dalla Clausura Donna, a te dico... 36 Sr. M. Laura
Sr. M. Crisiina

Terziari e Amici Camminare insieme 40 P. Angelo Grande

Notizie Vita nostra 42 P. Angelo Grande
Dicci anni di presenza nelle Filippine 45 P. Luigi Kerschbamer

Preghiera Da un confessore 47 P. Aldo Fanti

La nostra rivista può continuare a vivere grazie al sostegno dei suoi lettori.
Anche quest’anno ripetiamo l'invito a tutti a rinnovare l’abbonamento.
Per i versamenti servirsi del Conto Corrente Postale n. 46784005
Intestato a:

Agostiniani Scalzi - Procura Generale - Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma

Stampa: Tip. "Nuova Eliografica" snc - 06049 Spoleto (PG) - tei. 0743.48698 - fax 0743.208085 E-mail: nuovaeliograficasnc@tiscali.it



Editoriale

Senza figli
non c’è futuro

Antonio Desideri, oad

Il primo febbraio abbiamo celebrato "la giornata della vita" che aveva come
lemma: "Senza figli non c'è futuro", e il due febbraio "la giornata mondiale della
vita consacrata". Il 3 febbraio è stata presentata al Papa l'edizione 2004 del¬
l'Annuario Pontificio. Sono date e circostanze che ci invitano a riflettere.

Senza figli non c'è futuro per l'umanità, per la Chiesa e per la vita consacra¬
ta. È in seno alla famiglia che ha inizio la formazione dei futuri cittadini, dei fi¬
gli della Chiesa e dei membri delle comunità religiose. Ha ricordato il Santo Pa¬
dre: "assistiamo oggi al consolidarsi di una mentalità che, da un lato, appare
quasi intimorita di fronte alla responsabilità della procreazione e, dall'altro, vor¬
rebbe come dominare e manipolare la vita". La nascita delle persone alla quale è
legato il futuro stesso dell'umanità, può essere vissuta in tutta la sua dignità
quando è frutto di un amore dei coniugi reciproco, totale e senza riserve.

L'Annuario Pontificio nel presentare una visione globale della chiesa annota
un calo numerico dei membri degli Ordini e Congregazioni religiose che passa¬
no dei 138.619 a 137.722. Naturalmente questa diminuzione e V assottigliarsi
delle file non lasciano nessuno indifferente, suscitano, anzi, una forte preoccu¬
pazione. I religiosi, i sacerdoti progettano il futuro, la continuità della loro mis¬
sione, del loro lavoro confidando anche nei giovani che sono in cammino nella
stessa direzione e con gli stessi ideali. Non ha futuro un Istituto, un Ordine sen¬
za risposte generose alla chiamata alla vita consacrata e missionaria. E neces¬
sario che i genitori, le coppie prendano sempre più coscienza che la vita di un fi¬
glio, dono prezioso di inestimabile valore, è frutto del loro amore e dell'amore di
Dio. Dono e frutto che, in forza dello stesso amore, si fa dono mettendosi a ser¬
vizio della comunità. Quando non esiste questo amore generoso, subentrano l'e¬
goismo, la stagnazione, la morte. La giornata della vita è un forte richiamo al¬
l'amore, alla donazione, alla accoglienza, all'apertura. Davanti al calo numeri¬
co, rilevato dai dati statistici, dei religiosi e dei sacerdoti possiamo forse indi¬
viduare una causa nella accentuata denatalità. Ma non è sola. Si è perduto il
concetto corretto della figura del religioso, della religiosa, del sacerdote. Si sono
attutiti i valori della fede. Non si sente più il bisogno di persone che li incarnino
e li propongano. La celebrazione della giornata della vita consacrata ci spinga a
ribadirne l'imprescindibile valore e necessità. Accogliamo il forte invito a vivere
la vocazione ricevuta con rinnovata e più generosa fedeltà, gioia ed entusiasmo.
Ogni giorno ripetiamo il nostro "sì" come prolungamento del primo "sì". La no¬
stra presenza nel mondo costituisca "un vangelo aperto lungo i secoli", un ri¬
flesso, una immagine sempre più nitida dell'agire di Cristo.

Come Agostiniani e amici della Famiglia agostiniana, siamo invitati a pre¬
parare il giubileo agostiniano "vivendo nella fede e nella santità, nella speranza
e nella gioia, nell'unità e nell'amore". È la nostra aspirazione e il nostro ideale.

P. Antonio Desideri, oad



Spiritualità

L’umile Gesù,
fondamento,
speranza e gioia

Gabriele Forlisi, oad

Se l’umiltà è la chiave di lettura di tutta la densità del mistero di Cristo, è
proprio in Lui, nell’umile Gesù, che ci è dato di trovare il fondamento, la spe¬
ranza, la gioia, la via e il termine del nostro cammino. Anche se la ragione
umana non lo comprende facilmente e non lo accetta, è un dato inconfuta¬
bile che proprio Lui - l’Uomo nel quale si nasconde la divinità1, l’Uomo che
porta come tutti il peso della carne debole e all’ora sesta del mondo arriva
stanco al pozzo della nostra mortalità2, l’Uomo che si è degnato di scendere
a dissetarsi lungo il cammino al torrente, ossia si è inserito mediante la
sua incarnazione nel flusso incessante della vita umana, umiliandosi e fa¬
cendosi obbediente fino alla morte, ma ha levato alta la testa, cioè ha meri¬
tato di risorgere3 - proprio Lui costituisce il senso e il valore, la stabilità e la
sicurezza, la speranza e la gioia della vita. Proprio Lui, l’umile Gesù, è colui
che ci apre la via al nuovo umanesimo, ossia a quella visione cristiana del¬
l’esistenza, che «ha per condizione la dignità e la libertà dei figli di Dio... per
legge il nuovo precetto di amare come lo stesso Cristo ci ha amati... perfine il
Regno di Dio, incominciato in terra dallo stesso Dio»4.

1. L’umile Gesù, fondamento

Sono tanti i riferimenti biblici e agostiniani che sottolineano questo ruo¬
lo di Cristo. Nell'umiltà della sua kenosis, Cristo è veramente il fondamento
che regge tutto. Di Lui infatti la Scrittura dice che è:

a) Pietra angolare
Una pietra solida, resistente, capace di reggere l’intero peso della co¬

struzione, nonostante la sua apparente debolezza e l’ostilità di coloro che la
scartano. Lo affermava il salmista: «La pietra scartata dai costruttori è dive¬
nuta testata d'angolo»5. S. Agostino così commentava queste parole: «Proprio
questa pietra è divenuta testata d'angolo, capace di comporre in se stesso, ar-

1 Fil 2,5-11.
2 Cfr. Comm. Vg. Gv. 15,6-9.
3 Cfr. Esp. Sai. 109,20.
4 Concilio Vaticano II, Lumen gentium, 9.
5 Sai 117,22.



tefice di pace, i due in un unico uomo nuovo, e di riconciliarli entrambi, cioè
i circoncisi e gli incirconcisi, nell’unico corpo di Dio... Non sarebbe divenuto
così se non avesse patito, ma non furono certo coloro che lo fecero patire a
renderlo così. 1 costruttori lo scartarono, ma il Signore, nell’opera che occul¬
tamente veniva edificando, prese ciò che essi avevano scartato e ne fece la te¬
stata d’angolo. Ed è mirabile ai nostri occhi: mirabile all’occhio dell’uomo in¬
teriore, mirabile all’occhio di chi crede, spera e ama. Non agli occhi carnali di
coloro che lo rifiutarono, disprezzandolo quasi fosse un semplice uomo»6 7.

Agli occhi degli uomini, che si lasciano ammaliare da ciò che luccica e fa
mostra di sé, le cose appaiono diverse da come le vede Dio, che si incanta
per le cose semplici, e ama agire nel nascondimento. Scriveva ai Corinti l’a¬
postolo Paolo: «Dio ha scelto ciò che nel mondo è stolto per confondere i sa¬
pienti, Dio ha scelto ciò che nel mondo è debole per confondere i forti, Dio ha
scelto ciò che nel mondo è ignobile e disprezzato e ciò che è nulla per ridurre a
nulla le cose che sono, perché nessun uomo possa gloriarsi davanti a Dio»1. La
stoltezza di Dio è sempre più sapiente degli uomini, e la debolezza di Dio è
più forte degli uomini8. La forza di Cristo ci ha creato, la debolezza di Cristo
ci ha ricreato. La forza di Cristo ha chiamato all’esistenza ciò che non era, la
debolezza di Cristo ha impedito che si perdesse ciò che esisteva. Con la
sua forza ci ha creati, con la sua debolezza è venuto a cercarci9. E in questo
senso di debolezza-fortezza che Egli è la pietra angolare: essa è debole, è na¬
scosta, è inosservata, è priva di quel senso di meraviglia che invece riscuote
un elemento decorativo, a volte è addirittura scartata; eppure è la pietra, e
non lo stucco decorativo, che regge l’edificio. È l’umiltà, e non l'orgoglio,
che sta a fondamento del tempio1013: «La carità edifica sul fondamento dell’u¬
miltà, ossia Gesù Cristo»".

b) aIo Sono”
Mai, forse, definizione personale suonò più profonda, misteriosa, nuova

e insieme metafisicamente più necessaria ed attesa, come questa riferita da
Esodo 3,13-22 e da Giovanni 8,21-30. A Mosè che chiedeva di sapere il nome
di Dio, per comunicarlo agli Israeliti ed ottenere così credito presso di loro,
nella missione che stava per intraprendere, il Signore rispose: «Io sono colui
che sono!... Dirai agli Israeliti: lo-Sono mi ha mandato a voi»'2. Ai Giudei che
ostinatamente discutevano con Gesù, Egli precisò: «Vi ho detto che morirete
nei vostri peccati; se infatti non credete che Io Sono, morirete nei vostri pec¬
cati...»'3. Uguale definizione. Tanto Jahvè nell’Antico Testamento, quanto
Gesù nel Nuovo, dicono: “Io Sono”, senza ulteriori specificazioni. Jahvè,
parlando a Mosè, non aggiunge: «Io sono Dio, oppure, io sono il costruttore
del mondo, il creatore di tutte le cose, colui che ha moltiplicato questo popolo

6 Esp. Sai. 1 17,17-18.
7 Cfr. 1 Cor 1,27-29.
8 Cfr. 1 Cor 1,25.
9 Cfr. Comm. Vg. Gv. 15,6.

10 Cfr. Disc. 69,1-4.
" Confess. 7,20,26.
12 Es 3,14.
13 Gv 8,24.



che voglio liberare; disse soltanto: “Io sono colui che sono"»u. E neppure
Gesù, nel contesto della polemica con i Giudei, dice: «Io sono il Cristo; op¬
pure... io sono il Figlio di Dio... io sono il Verbo del Padre, o il creatore del
mondo, o il creatore e salvatore dell’uomo, il creatore e il rigeneratore, colui
che lo ha fatto e lo rifa»15.

A volte, è vero, sia Jahvè sia Cristo precisano il senso concreto della defi¬
nizione: “Io Sono”. Così, per esempio, nella stessa rivelazione dell’Oreb, Dio
aggiunge un'altra definizione di sé, più accessibile alla comprensione di tut¬
ti16: «Dio aggiunse a Mose: “Dirai agli Israeliti: Il Signore, Dio dei vostri padri,
il Dio di Abramo, il Dio di Isacco, il Dio di Giacobbe mi ha mandato a voi. Que¬
sto è il mio nome per sempre»11. E Gesù ripeterà spesso l’espressione: “Io So¬
no”, facendola seguire da un attributo: Io sono la via, la verità, la vita; Io so¬
no la vite; Io sono la luce; Io sono il buon pastore; Io sono la porta; Io sono la
risurrezione; Io sono il pane vivo; Io sono con voi; Io sono il figlio di Dio.

In qualche occasione invece, quasi a facilitarne la comprensione, inver¬
tirà i due termini senza altre aggiunte: “Sono Io”. Alla Samaritana: «Sono Io,
che ti parlo». Agli Apostoli: «Sono Io, non temete». Ai soldati, nella notte del¬
la sua cattura: «”Chi cercate?”. Gli risposero: “Gesù, il Nazareno”. Disse loro
Gesù:“Sono Io!”».

“Io Sono”1. Sono due termini che quasi misurano, nella sua infinita
profondità metafisica, l’essere stesso di Dio, la sua immutabilità, la sua
eternità, la sua essenza18. Dio infatti è l’eterno “È”, senza passato e senza fu¬
turo, mentre invece noi siamo il "fummo” e il "saremo”, inghiottiti nel tem¬
po che passa. Pregava S. Agostino: «O Dio, o Signore nostro, come ti chiami?
Mi chiamo “è”, disse. Che significa: “Mi chiamo è”? Che rimango in eterno, che
non posso mutare. Le cose che mutano non sono, perché non rimangono.
Ciò che è rimane. Ciò che muta fu qualcosa e sarà qualcosa, ma non è, perché
è mutevole. Perciò l’immutabilità di Dio si è degnata chiamarsi con questo no¬
me: “Io sono Colui che sono”»19.

“Io Sono”1. Sono due termini che, fatti propri da Cristo, indicano anche in
Lui la stessa infinita ed immutabile esseità e postulano l’atto di fede più
profondo nella sua identità divina. Egli, così umile, è “il Principio”20, un so¬
lo essere col Padre e con lo Spirito Santo21, l’Unico Essenziale che fa l’unità
del mondo; l’asse portante della storia; il punto centrale metafisico-esisten-
ziale-personale-assoluto-stabile-immanente e trascendente sul quale tutto
regge e al quale, come ha detto Gesù stesso, tutto viene elevato22. A Lui Ago¬
stino rivolgeva questa toccante preghiera: «Cerco il semplicissimo È, cerco il
vero È, il legittimo È, quell’È che risiede nella Gerusalemme sposa del mio Si¬
gnore, ove non vi sarà morte, né venir meno, né giorno che passa, ma quello
che sempre resta, che non è preceduto dall’ieri, né inseguito dal domani»23.

14 Comm. Vg. Gv.38,8.
15 Comm. Vg. Gv. 38,8.
16 Cfr. Comm. Vg. Gv. 38,8; Disc. 7,7.
17 Es 3,15.
18 Cfr. Disc. 7,7.
19 Disc. 6,4; cfr. Disc. 7,7; Comm. Vg. Gv. 38,10.
20 Gv 8,25.
21 Cfr. Comm. Vg. Gv. 39,4-5.
22 Cfr. Gv 8,28: «Quando avrete innalzalo il Figlio dell’uomo, allora saprete che lo Sono».
23 Esp. Sai. 38,7.



c) Fondamento posto sia in basso sia in alto
Parlando di “fondamento”, è interessante notare come S. Agostino lo ap¬

plichi a Cristo assegnandogli un duplice significato: quello di base posta in
basso e quello di culmine posto in alto. Cristo è base su cui dobbiamo co¬
struire e culmine verso cui dobbiamo tendere con il nostro peso gravitazio¬
nale24. Leggiamo ne\\’Esposizione sul salmo 29: «Tuttavia, fratelli, prima che
venga il giorno della dedicazione della casa, vediamo che già è stato consacrato
il nostro Capo; già è stata fatta la consacrazione della casa nella sua testa, come
dedicazione del fondamento. Il capo è in alto, le fondamenta sono in basso, e
forse ci siamo espressi male nel dire che Cristo è il fondamento: Egli è piuttosto
il culmine, perché è asceso al cielo e siede alla destra del Padre. Ma ritengo di
non avere sbagliato; dice infatti l’Apostolo: perché nessuno può porre un altro
fondamento all’infuori di quello che è stato posto, e che è Gesù Cristo»25.

In concreto, costruire su Cristo come fondamento posto in basso, signi¬
fica edificare su valori non limitati e transitori, quali sono le ricchezze, gli
onori, le dignità, i piaceri, le sicurezze umane; e neppure su valori più tra¬
scendenti e perenni, quali sono i principi dottrinali ed etici; ma semplice-
mente sul Valore unico che è la persona stessa di Gesù. È ovvio che il cri¬
stianesimo comprenda necessariamente la solidità della dottrina, dell'etica
e di tutto ciò che riguarda il retto cammino dell’uomo, ma non si identifica
con una ideologia. Il cristianesimo è un messaggio di vita, anzi è una per¬
sona: Gesù Cristo. Il Vangelo è Gesù Cristo. Perciò costruisce veramente su
Cristo solo chi non si propone di avventurarsi nei labirinti degli spiriti in
cerca di idee, ma vuole essere discepolo che crede, obbedisce ed ama; chi
non si ammala di perfezionismo, ma accetta umilmente i propri limiti; chi
non svuota la spiritualità del valore dell’umanità e viceversa l’umanità della
spiritualità; chi non scambia la santità con le artificiose impalcature che
l’orgoglio umano costruisce a gloria propria e non di Dio; chi non si vergo¬
gna di Cristo perché così umile, ma Lo accoglie nella propria vita come
l’Amico più caro e più fedele, come l’unico Bene e il Signore più amabile; chi
si converte pienamente a Lui, accettandone la centralità nella propria vita.
Nella vita spirituale, occorre stare veramente molto attenti perché troppi
cristiani, religiosi/e, sacerdoti, perdono il senso dell’equilibrio che è proprio
del cammino dell’umiltà, e finiscono per piombare nelle forme più terribili
di depressione, di scrupoli, di formalismo, o di altre malattie. Essi preferi¬
scono lo splendore più lucente della neve ghiacciata, che però è dura e fa
male quando ci si sbatte, che non quello meno lucente della neve fresca, ma
che è soffice, dice il salmista, come la lana.26

Costruire invece su Cristo come fondamento posto in alto, significa con¬
vergere verso di Lui, aggrapparsi a Lui, farsi attrarre da Lui. Questo modo è
meno comprensibile da noi che, per il nostro modo naturale di intendere, ci
sentiamo sicuri quando non abbiamo i nostri piedi sospesi nel vuoto ma li
poggiano su certezze umane. Il Signore al contrario capovolge questo nostro
modo razionale di vedere e preferisce lasciarci penzoloni togliendoci ogni
sorta di autosufficienza umana, che possa sembrare fondamento di stabilità.
Pensiamo a quelle raccomandazioni di Gesù ai discepoli prima di inviarli ad

24 Esp. Sai. 29,11,10: Cfr. Confess. 13,9,10.
25 Esp. Sai. 29,11,8-9.
26 Cfr. Esp. Sai. 147,23-26.

n



annunciare il Vangelo: «Andate: ecco io vi mando come agnelli in mezzo a lu¬
pi; non portate borsa, né bisaccia, né sandali»27. Si potrebbe dire che li man¬
da quasi allo sbaraglio. Ma non è così; infatti un giorno chiederà loro:
«“Quando vi ho mandato senza borsa, né bisaccia, né sandali, vi è forse man¬
cato qualcosa?". Risposero: “Nulla"»2*. Cristo li vuole sicuri solo perché ag¬
grappati fortemente a Lui, il Dio Crocifisso, perché solo così risalta con
chiarezza la certezza che il fondamento è soltanto Lui. Diceva S. Agostino:
«Si aggrappino perciò gli umili all’umiltà di Dio, perché con questo aiuto
tanto valido riescano a raggiungere le a Itezze di Dio»29. «Cristiano, vivi sempre
così in questa vita; se non vuoi impantanarti nel terreno limaccioso, non
scendere da questa croce»30 «La partecipazione alle sofferenze di Cristo sarà la
tua potenza»31. Non per altro Gesù aveva profetato: «lo, quando sarò elevato
da terra, attirerò tutti a me»32.

2. L'umile Gesù, speranza

«A ragione è salda la mia speranza in lui che guarirai tutte le mie debolezze
grazie a Chi siede alla tua destra e intercede per noi presso di te. Senza di lui
dispererei. Le mie debolezze sono molte e grandi, sono molte e grandi. Ma più
abbondante è la tua medicina. Avremmo potuto credere che il tuo Verbo fosse
lontano dal contatto dell’uomo, e disperare di noi, se non si fosse fatto carne e
non avesse abitato fra noi»33. Ecco la testimonianza autobiografica di Ago¬
stino nelle Confessioni, al termine del suo itinerario spirituale. Egli dichia¬
ra senza tergiversazioni che Cristo in persona, e non altri, è l’unico vero mo¬
tivo della sua speranza. Lui è la vera stabilità, Lui è la vera speranza. Di fat¬
to, il Santo aveva tanti motivi che avrebbero potuto indurlo alla dispera¬
zione: i suoi errori, i suoi peccati, le sue frustrazioni, il suo cuore ferito,
ecc.; eppure egli dovette constatare che l’incontro con Cristo lo pacificò
con il suo passato e lo rilanciò in un futuro di radiosità. Il Dio Crocifisso,
Yumile Gesù, gli purificò la memoria del passato e gli rese affascinante l’at¬
tesa del futuro; gli ridiede il senso della storia che, nonostante gli attacchi
insidiosi del "mysterium iniquitatis”, si muove secondo una precisa dire¬
zione ed un progetto di amore; gli mostrò che gli eventi sono cuciti da fili in¬
visibili, e questi fili sono nelle mani di Dio; gli rivelò la bellezza affascinan¬
te della visione pasquale della vita, che ha nella domenica di risurrezio¬
ne34, e non nel venerdì di passione e di morte, il suo evento culminante. In¬
fatti, l’ultima parola della storia sarà dell’Amore, di Gesù, Crocifisso Risor¬
to. Il bene trionferà sul male, la città celeste sulla città del male; e in questa
città celeste, che si caratterizzerà come «l’ordinatissima e concordissima
società di coloro che godono di Dio e godono l’uno dell’altro in Dio»35, la vit-

27 Le 10,3-4; cfr. Le 9,3; 12,33; Mt 10,9; Me 6,8.
28 Le 22,35.
29 Disc. 184,1.
30 Disc. 205,1.
31 Disc. 169,11,13.
32 Gv 12,32.
33 Confess. 1 0,43,69.
34 Cfr. Disc. 229/H,l.
35 Città di Dio 19,13,1.

a



toria sarà la verità, la dignità la santità, la pace la felicità, la vita l’eternità36.
Essa avrà «per re la verità, per legge la carità, per misura l’eternità»37 .

Stanno qui l’originalità e la stabilità della speranza cristiana, che non è
soggetta al contraccolpo del mutare degli eventi. Essa è stabile perché si
fonda unicamente su motivi soprannaturali di fede, e più precisamente sul¬
la potenza deìì’“umile Gesù”, il quale sembrò debole ma fu forte, apparve
sconfitto ma fu vittorioso: «lui, l’unico a essere libero fra i morti, avendo il
potere di deporre la sua vita e avendo il potere di riprenderla, vittorioso e vit¬
tima per noi al tuo cospetto, e vittorioso in quanto vittima; sacerdote e sacri¬
ficio per noi al tuo cospetto, e sacerdote in quanto sacrificio; che ci rese, di ser¬
vi, tuoi figli, nascendo da te e servendo a noi!»38, Cristo non subì contro la sua
volontà l’ostilità del male, ma accettò il fallimento della croce solo perché lo
volle. Per questo la sua morte divenne ostia di salvezza offerta al Padre per
il bene di tutti. Quand’era inchiodato in croce, Egli non raccolse la provo¬
cazione di scendere, ma decise di portare a termine il progetto del myste-
rium iniquitatis, perché così, risorgendo vivo dalla tomba, avrebbe dimo¬
strato di avere una potenza maggiore, quella appunto di Dio39.

Non sono quindi né la bravura dell’uomo, né la sua autosufficienza, né il
suo carattere gioviale, né la sua giovinezza anagrafica, né il suo naturale ot¬
timismo, né quella sorta di rassegnazione e di attendismo con cui si pre¬
tende di eludere i problemi reali, né una delle astuzie della vita nella sua
estrema difesa contro ciò che tenta di distruggerla, né la prospettiva va-
neggiante e alienante di coloro che si ostinano a non voler accettare la
realtà del male e si proiettano in un futuro chimerico, i motivi che giustifi¬
cano la speranza cristiana. Essa piuttosto sorge non fuori ma dentro la sof¬
ferenza e il dramma della prova, di cui si fa pieno carico, sicura di poterce¬
la fare con la forza che le viene da Dio. Una cosa è certa: la speranza cri¬
stiana ci mette al riparo non delle preoccupazioni, delle umiliazioni, delle
sofferenze, ma della disperazione e dello scacco finale dell’esistenza. Essa ci
immerge profondamente nel Mistero, facendocelo vivere con fiducia, pace e
serenità e aprendoci all’attesa che tutto sarà chiaro e pienamente posseduto
lassù faccia a faccia con Dio.

E chiaro che una tale speranza può essere solamente un dono, e non
semplicemente una conquista, una virtù teologale di altissima qualità, anzi
una persona: V umile Gesù. E perciò solo gli umili sono uomini e donne del¬
la speranza. Solo gli umili possiedono la speranza, vivono di speranza, ir¬
radiano la speranza, come diceva S. Agostino: «Noi speriamo quello che in
verità non vediamo; siamo però nel corpo di quel capo, nel quale è già diven¬
tato perfetto ciò che speriamo»40. «Nulla mi riporta alla speranza, oltre la tua
misericordia»4' . «Tutta la mia speranza non è riposta in altri se non nella tua
infinita misericordia. Dà ciò che comandi e comanda ciò che vuoi»42.

Si deve proprio a questa profondissima certezza che unisce insieme

36 Città di Dio 2,29,2: «Incomparabiliter superna est civitas clarior, ubi viatoria veritas,
ubi dignitas sanctitas, ubi pax felicitas, ubi vita aeternitas».

37 Lett. 138,3,17: «cuius rex veritas, cuius lex caritas, cuius modus aeternitas».
38 Confess. 10,43,69.
39 Cfr. Disc. 88,9,8.
40 Disc. 157,3.
41 Confess. 10,36,58.
42 Confess. 10,29,40.



Spiritualità

umiltà e speranza, che i cristiani non temono di andare contro corrente
con la mentalità del mondo quando si rifanno alle Beatitudini come alla car¬
ta magna vincente della loro vita; e che i consacrati, in totale contrasto
con le proposte del mondo, professano i consigli evangelici di ubbidienza,
povertà, castità, ritenendoli come i valori più alti. Confortati dalla fiducia
che ripongono in Dio, essi sperano di riuscire a conformarsi a Cristo, il
primo consacrato, e di poter così lievitare la massa dell’umanità, anzi addi¬
rittura trasfigurarla. Utopia o realtà? Di fatto, stando al giudizio della storia,
si deve riconoscere che, nonostante i loro limiti, le infinite povertà e a volte
anche le defezioni, in ultimo i religiosi/e sono sempre riusciti nel loro in¬
tento. Ci si dovrebbe infatti chiedere, come fa il Papa nell’Esortazione post¬
sinodale sulla Vita consacrata, citando S. Teresa: «Che sarebbe del mondo se
non vi fossero i religiosi? Al di là delle superficiali valutazioni di funzionalità,
la vita consacrata è importante proprio nel suo essere sovrabbondanza di gra¬
tuità e d'amore»43.

3. L’umile Gesù, via e termine

L’ha detto Gesù stesso di essere la via e il termine del nostro cammino:
«Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di
me»44. Questa autodefinizione di Gesù è affermazione della sua umanità e
della sua divinità. Come uomo nell’umile forma di servo, Egli è via; come
Dio, è verità e vita. Egli è insieme traguardo e via di accesso. Attraverso di
Lui-uomo, arriviamo a Lui-Dio. «Se cerchi la verità segui la via; perché la via
è lo stesso che la verità. La meta cui tendi e la via che devi percorrere, sono la
stessa cosa. Non puoi giungere alla meta seguendo un’altra via; per altra via
non puoi giungere a Cristo: a Cristo puoi giungere solo per mezzo di Cristo. In
che senso arrivi a Cristo per mezzo di Cristo? Arrivi a Cristo Dio per mezzo di
Cristo uomo; per mezzo del Verbo fatto carne arrivi al Verbo che era in princi¬
pio Dio presso Dio; da colui che l’uomo ha mangiato si arriva a colui che è il
pane quotidiano degli angeli»45.

a) Via nella forma di uomo
Nella forma di uomo, Gesù si è inserito in modo assolutamente nuovo e

impensabile nel mistero dell’uomo46, si è unito ad ogni uomo47, tanto da po¬
tergli parlare da uomo a uomo48 e fargli nota la sua altissima vocazione49,
svelargli il vero orientamento della storia50, e convincerlo che ormai la vera
via della storia è Lui stesso in persona51.

43 Giovanni Paolo II, Vita consecrata, n. 105.
44 Gv 14,6.
45 Comm. Vg. Gv. 13,4.
46 Cfr. Comm. Vg. Gv. 14,12; 21,9; Contro Fortunato 9; Esp. Sai. 29,11,4; 109,3; Comm.

1 Gv. 1,5.
47 Cfr. Giovanni Paolo II, Redemptor hominis , n. 8.
48 Cfr. Comm. Vg. Gv. 38,11.
49 Cfr. Giovanni Paolo II, Redemptor hominis, nn. 8; 1 4.
50 Cfr. Esp. Sai. 92,1.
51 Cfr. Giovanni Paolo II, Redemptor hominis , n. 13; cfr. Comm. Vg. Gv. 15,7; 36,2.7.8.



Sono interessanti al riguardo alcune puntualizzazioni di S. Agostino.
Egli con immagini molto vivide spiegava che Cristo è:

- lo stesso Cittadino della Gerusalemme celeste che si è fatto per noi via,
ci ha cercati tra gli anfratti ed ha camminato con noi52;

- la guida e il sentiero nel deserto dell’Idumea di questa vita, dove grava la
minaccia mortale dello smarrimento e della disidratazione53;

- il vero lievito che porta a maturazione questa pasta azima dell’umanità54;
- il vero sale che le dà sapore e la preserva dalla corruzione53;
- il vero chicco di grano che sotto terra marcisce e germoglia56 in uomini

nuovi57, destinati a costruire la nuova civiltà dell’amore;
- l’ostia per il peccato di questa umanità ostile a Dio58;
- il redentore che ci salva per mezzo della Croce, da Lui trasformata in

barca di salvezza in questo procelloso mare della vita59;
- il pastore buono che guida gli uomini ai pascoli ubertosi e per loro, che

brancolano come pecore senza pastore, dà la vita60;
- il re pacifico che cavalca un asinelio61 per guarire questa umanità ma¬

lata di trionfalismo;
- l’amico che ci sostiene e consola lungo i sentieri dello sconforto, della

fatica e della disperazione62.
Un punto molto importante che si ricava da queste immagini è che nella

visione cristiana non è l’uomo che si cerca la via; ma è la via stessa che si fa
incontro a lui: «Non ti è detto: sforzati di cercare la via per giungere alla verità
e alla vita; non ti è stato detto questo. Pigro, alzati! la via stessa è venuta a te
e ti ha scosso dal sonno; e se è riuscita a scuoterti, alzati e cammina! Forse
tenti di camminare e non riesci perché ti dolgono i piedi; e ti dolgono perché,
forse spinto dall’avarizia, hai percorso duri sentieri. Ma il Verbo di Dio è ve¬
nuto a guarire anche gli storpi. Ecco, dici, io ho i piedi sani, ma non riesco a
vedere la via. Ebbene, egli ha anche illuminato i ciechi»63. Non è l’uomo che di
sua iniziativa e da solo è chiamato a progettare e ad eseguire, ma è Dio
stesso che si incarica di ciò, prendendo l'iniziativa e invitandolo alla colla¬
borazione. T1 cristianesimo non è la religione dello sforzo umano, ma è la re¬
ligione del Verbo fatto carne, dell'Emanuele, della risposta radicale ed esi¬
stenziale dell'uomo all’azione di Dio.

Per questo non preoccupa, o non dovrebbe preoccupare tanto, che è una
via stretta, sdrucciolevole, tortuosa, piena di ostacoli, una via dove andare
avanti è fatica, fermarsi non si può, rigirare è rovina! Proprio questa via l’ha
escogitata Lui, il Dio fatto uomo, l’umile Gesù: «Se qualcuno vuol venire die-

52 Cfr. Disc. 16/A,9.
53 Cfr. Esp. Sai. 62,8-11; Esp. Sai. 42,1-5.
54 Cfr. Mt 13,33; Gal 5,9; 1 Cor 5,6-7.
55 Cfr. Mt 5,13; Me 9,48-49; Le 14,34; Col 4,6.
56 Cfr. Gv 12,24; 1 Cor 15,36.
57 Cfr. Esp. Sai. 32,H,d. 1 ,8; 39,4; 95,2; 97,1; Disc. 33,1; 34,3-5.
58 Cfr. Trinità 4,12,15.
59 Cfr. Comm. Vg. Gv. 2,3-4; Disc. 205,1.
60 Cfr. Disc. 46; 47.
61 Cfr. Zac 9,9; Mt 11,29; 21,5.
62 Cfr. Esp. Sai. 39,1-4.
63 Comm. Vg. Gv. 34,9.



tro a me rinneghi se stesso, prenda la sua croce e ini segua. Perché chi vorrà
salvare la propria vita, la perderà; ma chi perderà la propria vita per causa
mia, la troverà»64. Ecco la via concreta del cristianesimo e in particolare del¬
la vita consacrata: immedesimarsi a Cristo umile. Chi lo fa va in alto, fino
alle vette, come attesta Agostino con la sua esperienza personale: «Cercavo
la via per procurarmi forza, sufficiente a goderti, ma non l’avrei trovata, finché
non mi fossi aggrappato al mediatore fra Dio e gli uomini, l’uomo Cristo Gesù,
che è sopra tutto Dio benedetto nei secoli . Egli ci chiama e ci dice: “lo sono la
via, la verità e la vita”; egli mescola alla carne il cibo che non avevo forza di
prendere, poiché il Verbo si è fatto carne affinché la tua sapienza, con cui
creasti l’universo, divenisse latte per la nostra infanzia. Non avevo ancora tan¬
ta umiltà, da possedere il mio Dio, rumile Gesù, né conoscevo ancora gli am¬
maestramenti della sua debolezza. Il tuo Verbo, eterna verità che s’innalza al di
sopra delle parti più alte della creazione, eleva fino a sé coloro che piegano il
capo; però nelle parti più basse col nostro fango si edificò una dimora umile,
la via per cui far scendere dalla loro altezza e attrarre a sé coloro che accettano
di piegare il capo, guarendo il turgore e nutrendo l’amore. Così impedì che per
presunzione si allontanassero troppo, e li stroncò piuttosto con la visione
della divinità stroncata davanti ai loro piedi per aver condiviso la nostra tu¬
nica di pelle. Sfiniti, si sarebbero reclinati su di lei, ed essa alzandosi li avreb¬
be sollevati con sé»65. «La nostra salvezza in Cristo è l’umiltà di Cristo»66.

b) Verità e vita nella forma di Dio
Nella forma di Dio, Gesù è, e non può non esserlo, una cosa sola con il

Padre, un solo Dio, e perciò è la meta finale, la verità liberante e l’assoluto
appagante degli aneliti del cuore umano.

a - Cristo è la verità - «O Verità, Verità, come già allora e dalle intime fibre
del mio cuore sospiravo verso di te»67 68. «O eterna verità e vera carità e cara eter¬
nità, tu sei il mio Dio, a te sospiro giorno e notte»63. La verità è il tesoro più
prezioso che l’uomo desidera possedere. E il domicilio più vero, più sicuro e
più confortevole dove aspira a riposare. Fuori di esso invece, appena fuori
della soglia, vi sono insicurezze, paura, freddo, tristezza, buio, errori, igno¬
ranza. Fuori di esso ci si trova all’addiaccio e si vive da sfrattati. Ha scritto
Agostino: «Che cosa desidera l’anima più ardentemente della verità? Di che co¬
sa dovrà l’uomo essere avido, a quale scopo dovrà custodire sano il palato in¬
teriore, esercitato il gusto, se non per mangiare e bere la sapienza, la giustizia,
la verità, l’eternità?»69.

Ecco, all’uomo così febbricitante e tormentato dall’arsura della verità70, si
fa incontro \’umile Gesù per sussurrargli sommessamente ma con determi¬
nazione: Io sono la Verità! Non semplicemente uno che è verace71, o che è

64 Mi 16,24-25; cfr. Disc. 96.
65 Confess. 7,18,24.
66 Disc. 285,4.
67 Confess. 3,6,10.
68 Confess. 7,10,16.
69 Comm. Vg. Gv. 26,5; cfr. Confess. 10,23,33-34.
70 Cfr. Confess. 3,6,11.
71 Cfr. Comm. Vg. Gv. 5,1; Esp. Sai. 126,4.



Spiritualità

ancorato alla verità72, o che dice la verità73, ma la Verità in persona! Io sono
la tua Verità! «Io ho veduto la verità, dico la verità, perché sono la verità. Se
infatti il Signore dice la verità che ha veduto presso il Padre, ha veduto se stes¬
so, dice se stesso, perché egli stesso è la verità del Padre che ha veduto presso il
Padre: egli infatti è il Verbo, il Verbo che è presso il Padre»74.

Quanta audacia in questa proposta di Gesù! Ma di tanto è capace l’u¬
miltà, che per natura sua è verità. Perciò Vumile Gesù incalza: Lascia di va¬
gabondare nella menzogna75 ed entra a casa, nel domicilio della verità, cioè
accoglimi: la mia Incarnazione è la tua verità! La mia croce, dove sono
morto, è la tua verità! La mia risurrezione e ascensione al cielo sono la tua
verità! Lo Spirito che, risorto, con il Padre ti ho inviato, è la tua verità! La
Parola scritta che ti ho donato, insieme ad un magistero vivo che la inter¬
preti fedelmente, è la tua verità! La tua interiorità, lì dov’è impressa Lim-
magine di Dio-Trinità e dove io abito come tuo maestro, è la tua verità! Il
progetto che io ti propongo è la tua verità! La certezza che io sono il senso e
il valore della tua esistenza, è la tua verità! Le mie parole, a volte dolci a vol¬
te dure, sono la tua verità, perché, quando accarezzo, non adulo, e quando
rimprovero, non discrimino. Accogli il dono della Verità; ossia accogli me
che sono la tua Verità. Io voglio che anche tu sia verace, vero, partecipe del¬
la mia verità; voglio che in te tutto sia vero, per quanto ovviamente è possi¬
bile ad una creatura. E voglio in particolare che tu, dimorando nella verità,
sia veramente libero: «Se rimanete fedeli alla mia parola... conoscerete la ve¬
rità e la verità vi farà veramente liberi»76.

Fuori della verità infatti non esiste vera libertà, ma pseudolibertà, ossia
forme diverse di schiavitù. Esse si contrastano Luna con l’altra, ma hanno
un punto in comune: quello di scaturire dall’argoglio umano che, non ac¬
cettando di dipendere da Dio, si costituisce norma assoluta di verità e quin¬
di si smarrisce nei più svariati tipi di relativismo dottrinale e morale. In tal
modo si scambia per conquista di libertà e di progresso umano e sociale ciò
che invece è più propriamente una squallida schiavitù77; e si ritiene pro¬
gresso spirituale o espressione della propria dignità di persona ciò che è in¬
vece egoismo e peccato sotto le varie forme di prepotenza, timidezza, dop¬
piezza, interesse privato, grettezza, legalismo, rilassatezza, insubordina¬
zione, infantilismo, plagio, dipendenza. «In verità, in verità vi dico: chiunque
commette il peccato è schiavo del peccato»7*. «Voi infatti, fratelli, siete stati
chiamati a libertà. Purché questa libertà non divenga un pretesto per vivere se¬
condo la carne, ma mediante la carità siate a servizio gli uni degli altri»79.

72 Cfr. Comm. Vg. Gv. 42,1 1 .
73 Cfr. Comm. Vg. Gv. 42,2.
74 Comm. Vg. Gv. 42,2.
75 Cfr. Comm. Vg. Gv. 5,1: «Nessuno possiede di suo se non menzogna e peccato. Quanto

l’uomo possiede di verità e di giustizia, proviene da quella fonte, eli cui dobbiamo essereassetati in questo deserto, se vogliamo, come da alcune gocce di rugiada, esserne irro¬rati e ristorati durante la nostra peregrinazione, e così non venir meno nel cammino, epervenire là dove la nostra sete sarà placata e saziata. Se dunque chi proferisce men¬zogna parla del suo, chi proferisce la verità parla da parte di Dio».
76 Gv8,32.
77 Cfr. Comm. Vg. Gv. 41,4.
78 Gv 8,34.
79 Gal 5,13.



Spiritualità

Attenzione perciò: «Tenetevi lontani dal padre della menzogna, correte ver¬
so il Padre della verità; abbracciate la verità onde poter giungere alla li¬
bertà»80. «Non dica il cristiano: Sono libero, sono stato chiamato alla libertà;
ero schiavo ma sono stato redento, e in forza della redenzione sono diventato
libero; posso fare quindi ciò che voglio, nessuno ponga limiti alla mia volontà
se sono libero. Ma se con questa volontà commetti il peccato, sei di nuovo
schiavo del peccato. Non abusare quindi della libertà per abbandonarti al
peccato, ma usala per non peccare. La tua volontà sarà libera se sarà buona.
Sarai libero se sarai schiavo: libero dal peccato, schiavo della giustizia, così
come dice l'Apostolo: “Quando eravate sotto la schiavitù del peccato, eravate
liberi dalla giustizia. Ora invece, liberati dal peccato e fatti servi di Dio, rac¬
cogliete il vostro frutto nella santificazione; e il fine è la vita eterna”81. A questo
devono tendere tutti i nostri sforzi»82.

Chiarissimo al riguardo il pensiero di Agostino: «Questa è la nostra li¬
bertà: esser soggetti alla verità; ed è il nostro stesso Dio che ci libera dalla mor¬
te, cioè dalla soggezione al peccato. La stessa Verità, che è anche uomo in
dialogo con gli uomini, ha detto a coloro che lo credono: “Se rimarrete nella
mia parola, sarete veramente miei discepoli e conoscerete la verità e la verità vi
libererà”. L'anima infatti non gode di un bene con libertà, se non ne gode con
sicurezza»83.

b - Cristo è la vita - Questa espressione di Gesù ha bisogno non solo di
menti capaci di capire, ma anche di cuori capaci di amare: ha bisogno di in¬
namorati. Sono gli innamorati infatti le persone alle quali non basta capire,
ma è necessario anche amare. Al punto che si considerano come le più po¬
vere tra le povere, le più incomplete, carenti, irrealizzate, se non possono ve¬
nire in piena comunione con la persona amata. Lo diceva S. Agostino:
«Dammi un cuore che ama, e capirà ciò che dico. Dammi un cuore anelante,
un cuore affamato, che si senta pellegrino e assetato in questo deserto, un cuo¬
re che sospiri la fonte della patria eterna, ed egli capirà ciò che dico»8*.

Una persona così innamorata era il salmista quando diceva: «Sei tu il mio
Signore, senza di te non ho alcun bene»85. Oppure l’apostolo Paolo quando,
quasi in risposta all’autodefinizione di Gesù, attestava: «Sono stato croci¬
fisso con Cristo e non sono più io che vivo, ma Cristo vive in me»86. «Cristo
sarà glorificato nel mio corpo, sia che io viva sia che io muoia. Per me infatti
il vivere è Cristo e il morire un guadagno»81. Oppure S. Agostino, quando con¬
fessava i sentimenti dèi suo cuore dopo la conversione: «Ma tu, Amore mio,
su cui mi piego per essere forte, non sei né i corpi che vediamo... Non sei
neppure l’anima, che è la vita dei corpi, e la vita dei corpi è indubbiamente più
alta e reale dei corpi. Tu sei la vita delle anime, la vita delle vite, vivente per tua
sola virtù senza mai mutare, vita dell’anima mia»88. «Dov’era il mio libero ar-

80 Comm. Vg. Gv. 42,13.
81 Rom 6,20.22.
82 Comm. Vg. Gv. 41 ,8.
83 Libero arbitrio 2, 1 3,37.
84 Comm. Vg. Gv. 26,5.
85 Sai 15,2.
86 Gal 2,20.
87 Fil 1,20-21.
88 Confess. 3,6,10.



Spiritualità

bitrio durante una serie così lunga di anni? da quale profonda e cupa segreta
fu estratto all’istante, affinché io sottoponessi il collo al tuo giogo lieve e le
spalle al tuo fardello leggero, o Cristo Gesù, mio soccorritore e mio redentore?
Come a un tratto divenne dolce per me la privazione delle dolcezze frivole! Pri¬
ma temevo di rimanerne privo, ora godevo di privarmene. Tu, vera, suprema
dolcezza, le espellevi da me, e una volta espulse entravi al loro posto, più soa¬
ve di ogni voluttà, ma non per la carne e il sangue; più chiaro di ogni luce, ma
più riposto di ogni segreto; più elevato di ogni onore, ma non per chi cerca in
sé la propria elevazione. Il mio animo era libero ormai dagli assilli mordaci
dell’ambizione, del denaro, della sozzura e del prurito rognoso delle passioni, e
parlavo, parlavo con te, mia gloria e ricchezza e salute, Signore Dio mio»39. O
quando da vescovo faceva queste confidenze ai suoi fedeli: «Che cosa voglio?
Cosa desidero? Cosa bramo? Perché parlo? Perché seggo qui? Perché vivo, se
non con questa aspirazione che insieme noi viviamo in Cristo? Questa è la
mia brama, questo il mio onore, questa la mia conquista, questa la mia gioia,
questa la mia gloria. Però se tu non mi ascolti, ma io non avrò taciuto, la mia
anima l’ho messa in salvo. Solo che io non voglio essere salvo senza di voi»89 90.
O ancora quando, rivolgendosi alle anime consacrate, diceva: «Dove pen¬
siamo che vada questo Agnello, che nessuno osa o riesce a seguire, se non voi?
Dove pensiamo che vada? In quali pascoli o in quali prati? Là - penso - dove
sono pascoli le gioie celesti: non le gioie vuote o le follie ingannatrici di que¬
sto mondo, e nemmeno le gioie che nel Regno di Dio saranno concesse agli al¬
tri, non vergini, ma gioie diverse da tutte le altre. La gioia delle vergini di
Cristo, da Cristo, in Cristo, con Cristo, al seguito di Cristo, per mezzo di Cristo,
in ordine a Cristo. Le gioie proprie delle vergini di Cristo non sono le stesse del¬
le non vergini, anche se appartenenti a Cristo, Avranno infatti anche gli altri
eletti i loro godimenti, ma nessuno ne possederà di simili»91.

Chiunque abbia compreso veramente il Vangelo e lo abbia accolto, sa per
esperienza che questa è la vita cristiana e in particolare la vita consacrata:
vivere per Cristo, con Cristo, in Cristo; essere uniti a Lui come i tralci alla vi¬
te; amare! L’umile Gesù, costituito Signore92, è la nostra Vita, traguardo
continuo di ogni giorno della nostra storia, in attesa di quell’abbraccio fi¬
nale di pienezza di vita nel sabato senza tramonto. A Lui io dico ininterrot¬
tamente: Cristo, umile Gesù, tu sei l’Amico che adoro, il Signore che amo!

4. L'umile Gesù, gioia

L’insistenza sull’approccio a Cristo, dall’angolazione dell’umiltà, potreb¬
be forse far pensare ad una visione cristiana negativa e pessimistica. Ma non
è così; essa anzi è l'angolazione che meglio di ogni altra ci fa gustare la gioia
del mistero di Cristo. Liumile Gesù non infonde tristezza e angoscia, ma
tenerezza, amore, gioia, sicurezza, speranza: «Venite a me, voi tutti, che
siete affaticati e oppressi, e io vi ristorerò. Prendete il mio giogo sopra di voi e
imparate da me, che sono mite e umile di cuore, e troverete ristoro per le vostre
anime. Il mio giogo infatti è dolce e il mio carico leggero»93.

89 Confess. 9,1,1.
90 Disc. 17,2.
91 S. Verginità 27.
92 Cfr. Fil 2,9.
93 Mt 1 1,28-30.



La sua umiltà infatti non è debolezza o frustrazione, ma espressione su¬
blime di amore. La sua strada stretta non è vicolo senza uscita, ma via si¬
cura oltre il tempo verso la Gerusalemme celeste. La sua croce è cattedra re¬
gale, strumento di salvezza, luogo di perdono, di riconciliazione, di riunifi¬
cazione. 11 momento della sua morte ignominiosa è l’ora lungamente attesa
della sua glorificazione; essa infatti segnò non la sua fine, ma il suo fine, il
compimento della sua missione: «Tutto è compiuto!»94. 11 suo fallimento sul
Calvario è affermazione della sua signoria. L’evento del venerdì più cupo
della storia è preludio della radiosità più bella della domenica di risurre¬
zione. Il suo forte grido di dolore per l'incredibile esperienza di solitudine è
l’atto filiale più affettuoso di affidamento nelle braccia del Padre. Gesù ab¬
bandonato si abbandona: «Padre, nelle tue mani consegno il mio spirito»95. La
sua apparente incapacità è forza irresistibile capace di riciclare tutto il ma¬
le il bene, l’odio in amore, la morte in vita: «Con la sua morte, Punico sacri¬
ficio assolutamente vero offerto per noi, tutto ciò che c'era in noi di colpevole
e che dava il diritto ai principati e alle potestà di costringerci a espiare con i
supplizi, egli ha pulito, abolito, estinto, e con la sua risurrezione a una vita
nuova ha chiamato noi, i predestinati, chiamati ci ha giustificati, giustificati
ci ha glorificati»96. L’aspetto visibile di dolore e di morte dell’evento del Cal¬
vario rinvia all’altro della risurrezione, che è visibile con gli occhi della fede.
Da questo mistero pasquale parte il nuovo impegnativo ma gioioso cammi¬
no cristiano degli "uomini nuovi”, invitati a cantare il cantico nuovo.

Ecco, solo in una visione integrale si può comprendere ed accettare ve¬
ramente il messaggio cristiano, che nella sua essenza è cammino e annuncio
di gioia, proclamazione di salvezza, canto di risurrezione, vittoria sugli
egoismi, affermazione di amore, di libertà e di fraternità, apertura agli
orizzonti di Dio e fiducia nelle insperate risorse di ripresa del cuore umano.
Il Vangelo è la buona novella della gioia, della vita, dell’amore, della vittoria.
Esso parla realisticamente di male, di dolore, di peccato, di croce, di
umiltà, di kenosis, ma con serenità, con pace, con gioia, con gli occhi fissi
alla risurrezione, che è l’elemento peculiare che qualifica il cristianesimo97.
Il suo segreto sta tutto nel vedere l'umiltà e la kenosis della croce con gli oc¬
chi di Dio e non con quelli dell’uomo: perché l’uomo vi scorge l’invenzione
peggiore della cattiveria umana e il massimo della tristezza; Dio invece vi
osserva l’invenzione più bella del suo amore, origine di vittoria e di gioia. E
chi guarda con gli occhi di Dio e cammina con X umile Gesù, ha la gioia nel
cuore, sorride, canta e cammina!

P. Gabriele Ferlisi, oad

94 Gv 19,30.
95 Le 23,46.
96 Trinità 4,13,17; cfr. Ib.: «Ed ecco il risultato di tutto questo: l’innocente Signore ucci¬

so dal maligno che agiva contro di noi in forza di un diritto giustamente concessogli,
trionfò del diavolo con pienissima giustizia, fece propria schiava la schiavitù prodotta
dal peccato, liberò noi dalla servitù che giustamente ci spettava per il peccato, di¬
strusse la condanna di morte con il suo sangue giusto ingiustamente versato dal dia¬
volo e redense i peccatori, che avevano bisogno ai essere giustificati» .

97 Cfr. Disc. 229/H,l : «La risurrezione del Signore Gesù Cristo è il centro della fede cri¬
stiana».



Antologia

La grazia e il
libero arbitrio

Eugenio Cavallari, pad

La controversia con Pelagio e i suoi
seguaci, Celestio e Giuliano, ha occu¬
pato gli ultimi vent’anni della vita di
Agostino. Egli ha difeso strenuamente
il ruolo della grazia di Dio di fronte a
chi la negava o ridimensionava per
privilegiare le capacità della natura
umana e della sua libertà, svuotando
così di contenuto la Redenzione e tutta
la giustificazione. In questa operazione
venivano coinvolti e demoliti alcuni
dogmi essenziali della fede cattolica:
peccato originale e sua trasmissione,
battesimo anche ai bambini, santifica¬
zione, preghiera, inizio della fede, pre¬
destinazione, perseveranza finale:
«Perché grazia? - si chiede Agostino -
Perché è data gratuitamente. Perché è
data gratuitamente? Perché non
l’hanno preceduta i tuoi meriti, ma i

doni di Dio hanno prevenuto te. Glo¬
ria dunque a Colui che ci libera. Tutti
infatti hanno peccato e hanno biso¬
gno della gloria di Dio» (Esp. Sai. 30,
II, s. 1,6).

L’opera qui pubblicata è stata com¬
posta da Agostino nel 428, in seguito a
una polemica sorta nel monastero di
Adrumeto (Susa - Tunisia) sulla pre¬
cedenza della grazia o del libero arbi¬
trio. Se non precede la grazia di Dio,
sostiene Agostino, il libero arbitrio
non funziona; essa non è la negazione
della libertà ma ne è la sorgente. E am¬
bedue sono necessari: senza libertà
non c’è dignità umana, senza grazia
non c’è salvezza. Non resta che chiede¬
re nella preghiera il dono della libertà:
«Signore, dà ciò che comandi e co¬
manda ciò che vuoi» (Conf. 10, 29, 4).

I precetti Che significa il fatto che Dio ordina in tanti passi di osservaretrovano il e compìere tutti i suoi precetti? Come lo può ordinare, se
libero10 1 non c’è il libero arbitrio? E quel beato di cui il Salmo dice che
arbitrio la sua volontà fu nella legge del Signore, non chiarisce forse

abbastanza che l’uomo perdura di propria volontà nella legge
di Dio? E poi sono tanto numerosi i precetti che in un modo o
nell’altro fanno riferimento nominale proprio alla volontà, co¬
me per esempio: Non voler essere vinto dal male; e altri simili...
Quindi certamente quando si dice: Non volere questo o non vo¬
lere quello, e quando negli ammonimenti divini a fare o a non
fare qualcosa si richiede l’opera della volontà, il libero arbitrio
risulta sufficientemente dimostrato. Nessuno dunque, quando
pecca, accusi Dio nel suo cuore, ma ciascuno incolpi se stesso;
e quando compie un atto secondo Dio, non ne escluda la prò-

17



Contro la tesi
pelagiana
che la grazia
è data
secondo i
nostri meriti

Le nostre
opere buone
seguono il
dono della
grazia

pria volontà. Quando infatti uno agisce di proprio volere, è al¬
lora che bisogna parlare di opera buona ed è allora che per
quest’opera buona bisogna sperare la ricompensa da Colui del
quale è detto: Renderà a ciascuno secondo le sue opere (Gr. e
lib. arb. 2, 4).

Allo stesso modo quello che è scritto nel libro secondo dei Pa¬
ralipomeni: Il Signore è con voi quando siete con lui, e se lo
cercherete lo troverete; ma se lo lascerete vi abbandonerà, indica
certo chiaramente l’arbitrio della volontà. Ma quelli che so¬
stengono che la grazia di Dio è data secondo i nostri meriti,
prendono queste testimonianze in altro senso e dicono che il
nostro merito consiste in questo, che siamo con Dio; e secondo
questo merito ci è concessa la sua grazia affinché anch'egli
sia con noi. Allo stesso modo il nostro merito è nel fatto che lo
cerchiamo; e secondo questo merito ci è concessa la sua gra¬
zia, affinché lo troviamo. Anche le espressioni del libro primo:
E tu, Salomone, figlio mio, riconosci Iddio, e servilo in perfe¬
zione di cuore e con anima volenterosa, perché il Signore scruta
tutti i cuori e conosce ogni pensiero della mente; se lo cercherai,
ti si rivelerà, e se lo abbandonerai, ti respingerà in perpetuo, di¬
mostrano con evidenza l’arbitrio della volontà. Ma essi scor¬
gono il merito dell’uomo nelle parole: se lo cercherai, e vedono
la grazia concessa secondo questo merito, in quanto è detto: ti
si rivelerà. E si danno da fare in tutte le maniere possibili a di¬
mostrare che la grazia di Dio è concessa secondo i nostri me¬
riti: in definitiva che la grazia non è grazia. Infatti per quelli ai
quali si rende secondo il merito, la mercede non è computata
secondo la grazia, ma secondo il debito, come chiarissimamen¬
te dice l’Apostolo. (Gr. e lib. arb. 5, 11).

Da queste testimonianze divine è provato che la grazia di Dio
non è concessa secondo i nostri meriti, dal momento che la ve¬
diamo attribuita non solo senza che uno abbia meritato pre¬
cedentemente in senso buono, ma anche dopo che abbia me¬
ritato numerose,volte in senso cattivo. Anzi possiamo costata¬
re che proprio in questo modo viene data ogni giorno. Chiara¬
mente una volta che è stata data, allora cominciamo ad acqui¬
sire anche meriti nel bene, ma sempre attraverso di essa; in¬
fatti se essa ci si sottrae, l’uomo cade, non innalzato, ma ab¬
battuto dal libero arbitrio. Per questa ragione neppure quando
l’uomo ha cominciato ad avere meriti nel bene deve attribuirli
a se stesso, bensì a Dio, a cui si dice nel Salmo: Sii il mio so¬
stegno, non abbandonarmi. Se dice: Non abbandonarmi, dimo¬
stra che se sarà abbandonato, egli di per se stesso non sarà più
capace di alcun bene; per cui dice ancora: Io dissi nella mia
prosperità: Non vacillerò in eterno. Egli aveva pensato che a lui
appartenesse il bene di cui abbondava a tal punto da non va¬
cillare; ma perché gli fosse rivelato a chi apparteneva ciò di cui
aveva cominciato a gloriarsi come fosse suo, la grazia l’ab¬
bandonò appena un poco ed egli, raccolto l’ammonimento,
disse: Signore, nella tua volontà prestasti al mio onore la po-

a



Ancora
l’esempio di
S. Paolo

La vita
eterna è il
premio dei
meriti che
Dio ci ha
donato

La legge si
adempie
con l’aiuto
della grazia

Antologia

lenza, ma distogliesti da me il tuo volto e io sono stato confuso.
Perciò all’uomo, se è empio, non solo è necessario essere giu¬
stificato dalla grazia di Dio, cioè passare dall’empietà alla giu¬
stizia, quando gli viene reso bene per male, ma anche quando
sia già stato giustificato in seguito alla fede, è necessario che la
grazia cammini con lui, ed egli si appoggi su di essa per non
cadere (Gr. e lib. arb. 6, 13).

Dice nella lettera a Timoteo: Io infatti ormai vengo immolato e
il tempo della mia morte si avvicina. Ho combattuto il buon
combattimento, ho portato a termine la mia corsa, ho serbato la
fede. Egli ricorda ormai i suoi meriti nel bene; cosicché con¬
segue la corona dopo aver meritato nel bene colui che conse¬
guì la grazia dopo aver meritato nel male. Ora prestate atten¬
zione a quello che segue: Mi rimane la corona della giustizia,
che il Signore, giusto giudice, mi renderà in quel giorno . A chi il
giudice giusto renderebbe la corona, se il Padre misericordio¬
so non avesse donato la grazia ? E come ci sarebbe questa co¬
rona della giustizia, se non l’avesse preceduta la grazia che
giustifica l’empio? In qual modo si renderebbe come dovuta la
corona, se prima la grazia non fosse stata donata come gra¬
tuita? (Gr. e lib. arb. 6, 14).

Ma i pelagiani dicono che la sola grazia non concessa secondo
i nostri meriti è quella per la quale si assolvono all’uomo i
peccati; invece quella che è data alla fine, cioè la vita eterna, è
concessa in base ai nostri meriti precedenti. Rispondiamo
dunque a costoro. Se infatti essi concepissero i nostri meriti ri¬
conoscendo che anche questi stessi sono doni di Dio, il loro
concetto non sarebbe da respingere; ma poiché esaltano i me¬
riti umani a tal punto da sostenere che l’uomo li possiede di
per se stesso, senz’altro con piena ragione risponde l’Apostolo:
Chi infatti ti distingue? Cosa possiedi che tu non abbia ricevuto?
E se l’hai ricevuto, perché ti vanti come se non lo avessi ricevu¬
to? A chi pensa così, con la massima verità si può rispondere:
Dio corona non i tuoi meriti, ma i suoi doni, se i tuoi meriti ti
provengono da te stesso e non da lui. Se questi infatti proven¬
gono da te, sono nel male e Dio non li corona; ma se sono nel
bene, sono doni di Dio, perché, come dice l’apostolo Giacomo:
Ogni concessione ottima e ogni dono perfetto viene dall’alto, di¬
scendendo dal Padre della luce. Per questo dice anche Giovanni,
precursore di Gesù: L’uomo non può ricevere alcunché, se non
gli viene dato dal cielo', sì, dal ciclo, da cui venne anche lo Spi¬
rito Santo, quando Gesù ascese in alto, catturò la cattività, det¬
te doni agli uomini. Se dunque i tuoi meriti nel bene sono doni
di Dio, Dio non corona i tuoi meriti come tuoi meriti, ma come
suoi doni. (Gr. e lib. arb. .6, 15).

Dunque tutti quelli che, aggiungendosi il solo aiuto della legge,
senza quello della grazia, e confidando nelle proprie facoltà so¬
no guidati dal loro spirito, non sono figli di Dio. A questa ca¬
tegoria appartengono quelli di cui l’Apostolo dice ancora: Non

0



Antologia

La grazia
non è la
natura

riconoscendo la giustizia di Dio, e volendo stabilire la propria,
non si sono assoggettati alla giustizia di Dio. Parla così dei
Giudei, i quali per la presunzione in se stessi rifiutavano la
grazia e quindi non credevano in Cristo. Egli dice che essi vo¬
levano stabilire la loro giustizia, che è la giustizia che proviene
dalla legge. Certo la legge non era stata stabilita da essi stessi;
anzi, essi avevano stabilito la propria giustizia nella legge che
proviene da Dio, perché credevano che le loro forze fossero in
grado di adempiere questa medesima legge; con ciò essi non ri¬
conoscevano la giustizia di Dio, cioè non la giustizia di cui è
giusto Dio, ma quella che proviene agli uomini da Dio. E per
persuadervi che la loro giustizia è intesa dall’Apostolo come
quella che proviene dalla legge e quella di Dio come quella
che da Dio proviene all’uomo, ascoltate ciò che egli dice altro¬
ve, parlando di Cristo: Per lui ho ritenuto che tutte le cose fos¬
sero non solo perdite, ma anche immondizie, per guadagnare
Cristo e per ritrovarmi in lui non con la mia giustizia, che pro¬
viene dalla legge, ma con quella che si ha per mezzo della fede in
Cristo, che proviene da Dio. Che significa infatti: Non con la
mia giustizia, che proviene dalla legge? La legge in sé non era
sua, ma di Dio, però chiamava sua la giustizia, benché prove¬
nisse dalla legge, perché pensava di poter adempiere quest'ul-
tima con la propria volontà, senza l’aiuto della grazia che si ha
per mezzo della fede in Cristo... Per questo altrove dice: Allora
il peccato non dominerà più su di voi; infatti non siete più sotto
la legge, ma sotto la grazia ; ciò significa non che la legge sia
cattiva, ma che vi sottostanno quelli che essa rende rei for¬
nendo precetti, ma non soccorsi. La grazia appunto è quella
che presta aiuto perché ciascuno sia esecutore della legge,
mentre senza la grazia chi è sottoposto alla legge sarà soltanto
un suo ascoltatore. A chi è in tale condizione pertanto dice: Voi
che cercate di giustificarvi nella legge siete decaduti dalla grazia.
(Gr. e lib. arb. 12, 24).

In effetti i pelagiani hanno osato dire anche questo: che la
grazia sarebbe la natura, nella quale siamo stati creati in pos¬
sesso di una mente razionale, che ci mette in grado di capire,
fatti ad immagine di Dio, per dominare sui pesci del mare, gli
uccelli del cielo e tutte le bestie che strisciano sulla terra. Ma
non è questa la grazia che l’Apostolo raccomanda attraverso la
fede in Cristo. Infatti è certo che questa natura noi l’abbiamo
in comune anche con gli empi e i non credenti; la grazia inve¬
ce, che è data attraverso la fede in Cristo, appartiene solo a
quelli che possiedono appunto la fede; infatti la fede non è di
tutti. Come a coloro che sono decaduti dalla grazia perché vo¬
gliono trovare la loro giustificazione nella legge, con tutta ve¬
rità l’Apostolo dice: Se la giustizia proviene dalla legge, dunque
Cristo è morto invano', così, se alcuni sono convinti che la gra¬
zia raccomandata e ricevuta dalla fede in Cristo sia la natura,
anche a loro con tutta verità si può dire: Se la giustizia pro¬
viene dalla natura, dunque Cristo è morto per nulla. Infatti nel
nostro mondo la legge c’era già, e non giustificava; c’era già



La volontà
del credente
precede la
grazia di
Dio?

La grazia
precede la
fede?

anche la natura, e non giustificava; perciò Cristo non è morto
per nulla, ma perché per mezzo suo la legge si adempisse. E’
così che egli dice: Non sono venuto ad abolire la legge, ma a
completarla. E contemporaneamente è morto perché la natura
guastata per colpa di Adamo per mezzo suo fosse restaurata.
Infatti dice anche di essere venuto a cercare e a salvare ciò che
era perduto', e credettero in questa sua futura venuta anche gli
antichi Padri, che amavano Dio. (Gr. e lib. arb. 13, 25).

Quelli che pensano così non difendono il libero arbitrio, ma
esagerandolo lo distruggono, e si può comprovare contro di
essi che quella grazia che ci viene concessa per mezzo di Gesù
Cristo nostro Signore non è né la conoscenza della legge divina,
né la natura, né la semplice remissione dei peccati. Al contrario
è proprio essa a fare sì che la legge si adempia, la natura si li¬
beri, il peccato non domini. Ma quando si è dimostrato che
sono pienamente in fallo su tutto ciò, essi si rivolgono a que-
st’altra tesi: si sforzano di dimostrare con ogni mezzo che la
grazia di Dio è concessa secondo i nostri meriti. Essi dicono:
“Anche se essa non è concessa secondo il merito delle opere
buone, perché è per mezzo di essa che operiamo bene, tuttavia
è concessa secondo il merito della volontà buona; infatti la vo¬
lontà buona di colui che prega, precede la grazia e prima an¬
cora c’è stata la volontà di colui che crede: la grazia di Dio che
esaudisce segue secondo questi meriti”. (Gr. e lib. arb. 14, 27).

Della fede, cioè della volontà del credente, ho già discusso più
sopra, e ho dimostrato che essa è congiunta alla grazia a tal
punto che l’Apostolo non dice: Ho ottenuto la misericordia
perché ero fedele, ma invece: Ho ottenuto la misericordia di
essere fedele. Ci sono anche altre testimonianze, fra le quali
questa: Ragionate con modestia, secondo la misura della fede
che Iddio ha distribuito a ciascuno', ed anche il passo che ho già
ricordato: Per la grazia voi siete stati salvati mediante la fede, e
ciò non proviene da voi, ma è dono di Dio. Viene poi quello che
scrive agli Efesini: Pace ai fratelli e carità con fede da Dio Padre
e dal Signore Gesù Cristo’, e ancora l’altro passo in cui dice:
Perché a voi è stato donato per favore di Cristo non solo di cre¬
dere in lui, ma anche di patire per lui. Dunque entrambe le cose
appartengono alla grazia di Dio, sia la fede di coloro che cre¬
dono, sia la sopportazione di coloro che soffrono, perché dice
sia dell’una che dell’altra che sono state donate. Ma il passo
principale è: Avendo il medesimo spirito di fede. Infatti non di¬
ce: scienza della fede, ma: spirito di fede; e lo dice appunto
per farci capire che la fede viene concessa anche se non ri¬
chiesta, allo scopo di concedere altri doni a chi li richiede.
Come infatti invocheranno - dice - Colui nel quale non hanno
creduto? Dunque lo spirito della grazia fa sì che abbiamo la fe¬
de, e per mezzo della fede otteniamo con la preghiera di avere
la forza di fare ciò che ci viene comandato. Perciò lo stesso
Apostolo continuamente antepone la fede alla legge, perché
non siamo in grado di fare ciò che la legge comanda se non ot-



Nell’uomo
c’è comunque
il libero
arbitrio

teniamo la capacità di farlo pregando attraverso la fede. (Gr. e
lib. arb. 14, 28).
Ma perché non si creda che in ciò nulla possano fare gli uomi¬
ni di per se stessi a mezzo del libero arbitrio, nel Salmo si dice:
Non indurite i vostri cuori... Come mai Colui che dice: Createvi,
dice anche: Vi darò? Perché ordina, se è lui che deve dare?
Perché dà, se è l’uomo che deve agire? L’unico motivo è che egli
dà quello che ordina, mentre presta l’aiuto per agire a colui che
riceve l’ordine. Sempre c’è in noi una volontà libera, ma non
sempre essa è buona. Infatti o essa è libera dal vincolo della
giustizia, quando è serva del peccato, e allora è cattiva; o è li¬
bera dal vincolo del peccato, quando è serva della giustizia, e
allora è buona. Ma la grazia di Dio è sempre buona, e per mez¬
zo di essa avviene che sia uomo di buona volontà quello che
prima era di volontà cattiva. Sempre per mezzo di essa avviene
anche che la stessa volontà buona, quando ormai ha comin¬
ciato ad esistere, si accresca e diventi tanto grande da essere in
grado di adempiere i precetti divini che vuole, se vuole inten¬
samente e perfettamente. A questo infatti serve ciò che sta
scritto: Se vorrai, osserverai i precetti', l’uomo che ha voluto
ma non ha potuto, deve comprendere che egli non ha voluto
ancora pienamente, e deve pregare per avere una volontà tanto
grande quanta ne basta ad adempiere i precetti. Così egli viene
aiutato a fare ciò che gli è ordinato. Infatti è utile volere allora,
quando possiamo; e allora è utile potere, quando vogliamo;
ma che utilità c’è se vogliamo ciò che non possiamo o non vo¬
gliamo ciò che possiamo? (Gr. e lib. arb. 15, 31).

Ad adempiere
i comanda-
menti è il più
alto grado
della grazia,
cioè la carità

Chi dunque vuole attuare un comandamento di Dio e non può,
certo egli ha già la volontà buona, ma ancora piccola e debole;
potrà, quando l’avrà grande e robusta. Quando infatti i marti¬
ri adempirono a quei grandi precetti, lo fecero sicuramente
per grande volontà, cioè per grande carità; e di questa carità il
Signore stesso dice: Amore maggiore di questo nessuno lo pos¬
siede, di dare la propria vita per i suoi amici... E tuttavia la ca¬
rità, benché piccola e imperfetta, a Pietro non mancava, quan¬
do diceva al Signore: Darò per te la mia vita ; infatti pensava di
poterlo fare perché sentiva di volerlo. E chi aveva cominciato a
dare questa carità, benché ancora piccola, se non Colui che
prepara la volontà, e cooperando porta a termine quello che
operando ha iniziato? Perché è proprio lui che dando l’inizio
opera affinché noi vogliamo, e poi nel portare a termine coo¬
pera con coloro che già vogliono. Per questo l’Apostolo dice:
Sono sicuro che Colui che opera in voi un'opera buona, la con¬
durrà a termine fino al giorno di Cristo Gesù. Dunque Egli fa sì
che noi vogliamo senza bisogno di noi; ma quando vogliamo, e
vogliamo in maniera tale da agire, coopera con noi. Tuttavia
senza di lui che opera affinché noi vogliamo o coopera quando
vogliamo, noi non siamo validi a nessuna delle buone opere
della pietà. Del fatto che Egli opera affinché vogliamo, è detto:
E' Dio che opera in voi il volere, e del fatto che coopera quando
già vogliamo e volendo facciamo: Noi sappiamo che Dio eoo-



La carità è
dono di Dio

Noi non
ameremmo
Dio, se egli
stesso non ci
avesse amati
per primo

pera in ogni cosa al bene per coloro che lo amano. Che indica
ogni cosa, se non le stesse terribili e crudeli sofferenze? Certo,
quel fardello di Cristo che è pesante per la nostra debolezza,
diviene lieve per l’amore. Infatti il Signore ha detto che il suo
fardello è leggero per chi è come Pietro quando subì il martirio
per Cristo e non come Pietro quando lo rinnegò. (Gr. e lib.
arb. 17, 33).

Tutti questi comandamenti d’amore, cioè di carità, sono tanto
numerosi e tanto chiari che se uno pensasse di fare alcunché di
buono, ma lo facesse senza carità, in nessun modo agirebbe be¬
ne; ma questi precetti di carità sarebbero dati invano agli uo¬
mini, se essi non avessero il libero arbitrio del volere Tuttavia
poiché sono dati per mezzo sia della legge antica sia della nuo¬
va (benché nella nuova sia sopraggiunta la grazia che nell’an¬
tica era promessa), e poiché la legge senza grazia è lettera che
uccide, mentre nella grazia è lo spirito che vivifica, da dove
proviene negli uomini la carità verso Dio e il prossimo se non
da Dio stesso? Infatti se provenisse non da Dio, ma dagli uo¬
mini, avrebbero la vittoria i pelagiani; ma se viene da Dio, sia¬
mo noi che vinciamo i pelagiani. Segga dunque come giudice
in mezzo a noi l’apostolo Giovanni, e dica: Carissimi, amiamoci
a vicenda. E' su queste parole di Giovanni che i pelagiani co¬
minciano a sollevare il loro orgoglio e a dire: Come ci si può
dare questo precetto, se non perché abbiamo da noi stessi la fa¬
coltà di amarci a vicenda? Ma subito il medesimo Giovanni li
confonde con le parole che seguono: perché l’amore proviene da
Dio. Non proviene dunque da noi, ma da Dio. Per quale motivo
si dice: Amiamoci a vicenda, perché l’amore proviene da Dio, se
con questo precetto non si esorta il libero arbitrio a chiedere il
dono di Dio? Ma il libero arbitrio di sicuro subirebbe l’esorta¬
zione senza alcun frutto se prima non ricevesse una certa par¬
te d’amore, grazie al quale chiede che questo amore gli sia ac¬
cresciuto fino ad adempiere ciò che è ordinato. Quando si dice:
Amiamoci a vicenda, questa è la legge; quando si dice: perché
l’amore proviene da Dio, questa è la grazia. In realtà la sapienza
di Dio porta sulla lingua la legge e la misericordia. Per cui è
scritto nel Salmo: Certo darà la benedizione Colui che ha dato la
legge. (Gr. e lib. arb. 18, 37).

Nessuno dunque vi tragga in inganno, o fratelli miei, perché
noi non ameremmo Dio, se egli stesso non ci avesse amati per
primo. Il medesimo Giovanni lo dimostra con tutta chiarezza
dicendo: Amiamo, perché egli stesso per primo ci amò. La grazia
ci rende amanti della legge, ma la legge per se stessa, senza la
grazia, non ci rende che trasgressori. E nient’altro ci vuole in¬
dicare quello che il Signore dice ai discepoli: Non siete voi che
avete eletto me, ma io che ho eletto voi. Se infatti fossimo stati
noi ad amare per primi ed egli ci amasse quindi per questo me¬
rito, la scelta sarebbe partita da noi, e con ciò ci saremmo me¬
ritati di essere scelti da lui. Ma colui che è la verità dice altri¬
menti, e smentisce in maniera chiarissima questa vana pretesa



Antologia

Dio inclina
le volontà
degli uomini
dovunque
vuole

degli uomini: Non siete voi che avete eletto me, dice. Se dunque
non siete stati voi a scegliere, senza dubbio neppure siete stati
voi ad amare: infatti in qual modo si potrebbe scegliere colui
che non si ama? Ma io - dice - ho eletto voi. Allora non è vero
che anch’essi poi lo hanno scelto e preferito a tutti i beni di
questa vita? Certo, ma essi lo hanno scelto perché erano stati
scelti; non sono stati scelti perché lo avevano scelto. Gli uomi¬
ni che scelgono non avrebbero alcun merito, se non li preve¬
nisse la grazia di Dio che li sceglie... E questo lo disse affinché
per caso essi non si gloriassero di un bene tanto grande che
avevano da Dio, come se lo avessero da se stessi. Poiché dun¬
que cresce di continuo la vostra fede, dice, e abbonda la carità
di ciascuno di voi gli uni per gli altri, dobbiamo rendere grazie
a Dio per quanto vi riguarda e non lodarvi come se aveste ciò
da voi stessi. (Gr. e lib. arb. 18, 38).

Per mezzo di queste testimonianze delle parole divine si rivela
a sufficienza, a quanto credo, che il Signore opera nel cuore
degli uomini per inclinate le loro volontà dovunque voglia.
Ora le volge al bene poiché egli è misericordioso, ora al male
perché essi lo meritano, sicuramente in base ad un giudizio
suo talvolta chiaro, talvolta occulto, ma sempre giusto. Infatti
dev'essere fissa e irremovibile nel vostro cuore la convinzione
che non vi può essere ingiustizia presso Dio. E per questo
quando leggete nella verità delle Scritture che gli uomini sono
sedotti da Dio, oppure che i loro cuori sono storditi o induriti,
non abbiate alcun dubbio che essi in precedenza avevano me¬
ritato il male, cosicché ciò che subiscono è giusto. E non in¬
correte in quel Proverbio di Salomone: La stoltezza dell9uomo
stravolge le sue vie; e invece nel suo cuore egli accusa Dio. Ma la
grazia non è data secondo i meriti degli uomini, altrimenti la
grazia non sarebbe più grazia; è per questo appunto che è
chiamata grazia, perché viene data gratuitamente. Egli dun¬
que, o attraverso gli angeli, sia del bene che del male, o in
qualunque altro modo, è in grado di agire anche nel cuore dei
malvagi, secondo quanto hanno meritato; eppure non è lui che
ha prodotto la loro malizia, ma essa è stata tratta originaria¬
mente da Adamo o è stata accresciuta dalla loro propria vo¬
lontà. E allora che c’è di strano se per mezzo dello Spirito
Santo egli opera il bene nel cuore dei suoi eletti, dato che ha
pure operato perché questi cuori si trasformino da malvagi in
buoni? (Gr. e lib. arb. 2 1 , 43).

P. Eugenio Cavallari, OAD



Cultura

La mistica di
Sant’Agostino

Luigi Fontana Giusti

1. È stato scritto molto su Agostino intellettuale, filosofo e teologo, su
Agostino infaticabile pastore di anime e polemista in difesa del suo gregge
(contro ariani, manichei, donatisti, pelagiani, priscillianisti, origenisti,
ecc.); altrettanto, se non di più, forse si potrebbe scrivere sull'Agostino mi¬
stico: Tetigisti me, et exarsi in pacem tuam (Mi toccasti, e arsi di desiderio
della tua pace). La spinta mistica di Agostino è d’altro canto sospinta e so¬
stenuta dal solido pensiero filosofico e dalla compatta struttura teologica
che gli conosciamo, e che resteranno sempre le ferme fondamenta sulle
quali ed oltre le quali opererà il misticismo del vescovo di Ippona.

D’altronde mistico deriva dal greco “mustikos” che significa ciò che “at¬
tiene ai misteri”, e quali maggiori misteri di quelli elaborati da Agostino sul¬
la predestinazione e sulla grazia, nell’umiltà del recepirli, che è premessa per
dotarsi di un cuore semplificato, aperto e purificato, per poter poi raggiun¬
gere l’unione mistica con Dio? Il mistico pone al centro l’esperienza del
mistero nel suo complesso rapporto con Dio. Mistica, tra le sue tante opere,
è così quella sulla Trinità.

2. Nella sua composita ricchezza intellettuale e spirituale, Agostino è
stato esaltato e posto ai vertici del pensiero e dell’animo umani, così come è
stato denigrato per responsabilità di dottrina, che hanno portato a dispute e
divisioni tuttora presenti nella vita della Chiesa; ma nessuno ha mai osato
disconoscerne la straordinaria personalità quanto mai coinvolgente, sul
conto della quale non è possibile non prendere radicalmente posizione: o lo
si ama con fervore o lo si denigra con rabbia; o suscita ammirazione incon¬
dizionata, o repulsione preconcetta. Ma, comunque lo si consideri, non è in¬
tellettualmente possibile disconoscerne la grandezza, la modernità e - per
chi crede - soprattutto la santità. Louis Bertrand, accademico di Francia, lo
descrive come «une des créatures les plus humaines et les plus divines qui
soient passés par nos chemins».

3. “Divina” è soprattutto la dimensione mistica di Agostino, quando co¬
glie “con lo slancio totale della mente” un po’ di eternità, di sapienza eterna,
di luce permanente; quando ascende verso Dio o quando si immerge nella
sua luce; quando risale dai sensi del corpo all’attività razionale, per poi
passare da questa all’intelletto e per giungere quindi in un impeto di trepida
visione, all’essere stesso. Agostino ci insegna anche a comprendere attraverso
il creato quanto in Dio è invisibile (Conf. 7, 17, 23).

4. “L’esperienza mistica appare in tutte le tradizioni come la radicalizza-



zione dell’atteggiamento religioso che le caratterizza: coscienza dell’identità
con l’Assoluto (Brahamanesimo); estinzione di sé (Buddhismo); concor¬
danza con la legge che regge il divenire dell’universo (Taoismo); fede-spe-
ranza assoluta (Cristianesimo); sottomissione incondizionata (Islamismo)”
(Juan Martin Velasco, in II fenomeno mistico, Ed. Jaca Book).

Per quanto difficile sia catalogare l’individualità mistica in categorie fi¬
losofiche, storiche e persino teologiche, non se ne può non rintracciare una
delle più importanti matrici nel pensiero platonico, che ha fornito ai primi
pensatori cristiani importanti squarci nell’interpretazione dell’esperienza
conoscitiva “occulta e misteriosa” di Dio, che verrà poi chiamata “teologia
mistica” (V. A. J. Festugière, in Contemplation et vie contemplative selon
Platon, Ed. Vrin, Parigi Ì936).

L’osservazione del mistero della contemplazione nell’Assoluto neoplato¬
nico, si ha poi con Plotino che, nel III secolo d.C., richiamava i suoi disce¬
poli alla disciplina misterica del silenzio, rifacendosi alla prima ipotesi del
“Parmenide” platonico. Sullo schema soggetto-oggetto, scriveva Plotino:
“L'atto e la facoltà di vedere non sono certo la ragione; sono migliori della
ragione, anteriori e superiori ad essa, come il loro stesso oggetto. Se l’esse¬
re si vede in questo momento, si vedrà somigliante al suo oggetto”. Nella
contemplazione il soggetto si è fatto altro, facendo coincidere il suo centro
con “l’autore universale”. L’esperienza mistica è ineffabile, e non può essere
descritta dalla filosofia, preoccupata più dalla chiarezza del concetto che
non dall’efficacia intuitiva dell’emozione e del sentimento.

Da queste considerazioni può desumersi quanto la mistica neo-platonica
abbia influito sulla mistica cristiana. Con Gregorio di Nissa e Dionigi l’Ae-
ropagita, tra il V ed il VI secolo, si perverrà, sulla scia dei Padri del deserto e
di Agostino, all’elaborazione di una vera e propria “teologia mistica”. Tale
teologia toccherà le sommità della contemplazione e dell’estasi cristiane,
considerate come sviluppo della Grazia secondo le premesse agostiniane, per
raffinarsi ed elevarsi sino a San Francesco, San Bernardo di Chiaravalle, ai
grandi mistici e mistiche spagnoli ed ai mistici dei secolo XVII, XVIII e XX.

5. Ma ancor prima di San Francesco, Agostino aveva adottato e praticato
regole mistiche tra cui quella di voler essere considerato “straniero e pelle¬
grino”. Il termine “pellegrino” è importante nella ricerca itinerante sulla via
della salvezza e della santità. In un convegno di grande interesse su “Storia
e senso odierno dell’itineranza francescana”, organizzato dall’Istituto Fran¬
cescano di Spiritualità il 2-3 dicembre 2003 all’Antonianum, il preside del¬
l’istituto, Prof. Luigi Padovese O.F.M., ha, tra le tante brillanti intuizioni,
dotte evocazioni e profonde considerazioni, rilevato l’esigenza di recupera¬
re “la mentalità del viandante, che sa quanto deve prendere e quanto la¬
sciare”, ricordandoci ciò che in proposito ci ha insegnato S. Agostino, che
ha scritto: Niente è così necessario quanto il sapere che cosa non è necessario.
Mistico è d’altronde, secondo M. de Certeau, “colui, o colei, che non può
smettere di camminare e che, con la consapevolezza di ciò che gli (le) man¬
ca, sa che ogni luogo, ogni oggetto non è quello; che non è possibile fissare
qui la residenza, che non è possibile esserne soddisfatto.”

6. Agostino - che è stato tra l’altro definito “il più umano di tutti i santi” -
ha saputo trasformare e sublimare le più disparate esperienze umane, incluso
lo stesso amore sensuale, portandole alle più elevate esperienze mistiche di
conoscenza e di amore illimitato per Dio. La formula più compiuta dell’a¬
more umano corrisposto (“amare et amari”: amare ed essere amati) trova pe-



raltro la sua vera compiuta corresponsione nell’amore per Dio e di Dio.
Il cammino di Agostino è stato lungo e tormentato, anche intellettual¬

mente, passando da uno spiritualismo platonico pre-cristiano ad un cri¬
stianesimo post-platonico, dalla vera filosofia alla vera religione. Ma è so¬
prattutto sul piano umano ed esistenziale che si è articolato, attraverso la ri¬
cerca sofferta e la preghiera fiduciosa nella grazia. A proposito di tale pre¬
ghiera, André de Bovis, nella “Revue d’ascétique et de mystique” (T. XXV,
1949), scriveva che Agostino aveva notato “l’enracinement de la prióre dans
la psychologie humaine: la prióre naìt de l’expérience d’un désir, désir qui
est lui-méme l’expression d’une absence”, nel rapporto tra l’umano ed il di¬
vino sulla via della redenzione dal male.

Se la preghiera deve essere costante, il momento mistico non può che es¬
sere molto limitato nel tempo (“un istante” nell’estasi di Ostia), ed alla
gioia istantanea del sublime subentra la ricaduta e la intensa tristezza della
ritrovata normalità, dell’esser “redditus solitis”. Nel libro VII delle Confes¬
sioni, Agostino descrive: “Ma non ero stabile nel godere del mio Dio; se ero
attratto verso di te dalla tua bellezza, ne ero ben presto distratto dalla mia
pesantezza e dal crollo che mi riportava in basso ed era accompagnato da
gemiti” (VII, 17, 23: Non stabam frui Deo meo, secl rapiebar ad te decore tuo
moxque diripiebar abs te pondere meo et ruebam in ista cum gemitìi). Ma no¬
nostante Tesser precipitato dalla visione di Dio all’umiliazione del ritorno al¬
la normalità terrena, permaneva in Agostino il ricordo della visione mistica
di Dio: sed mecum erat memoria tui.

7. Sull’origine della componente mistica stabile di Agostino, è lecito ri¬
salire all’inizio della sua “avventura interiore”, quale descritta nel libro VII,
10, 16: Tu es Deus meus, tibi suspiro die ac nocte. Et cum te primum cognovi,
tu assumpsisti me, ut viderem esse, quod viderem, et nondum me esse, qui vi¬
derem - “ Tu sei il mio Dio, a te sospiro giorno e notte. Quando ti conobbi la
prima volta, mi sollevasti verso di te per farmi vedere come vi fosse qualco¬
sa da vedere, mentre io ancora non potevo vedere”. Momenti culminanti del¬
l’ascetismo di Agostino furono la conversione nel giardino di Milano (prima
settimana agosto 386), e l’estasi di Ostia vissuta con la madre Monica, in un
istante divino di visione, seguito dalla dolorosa ricaduta nella normalità.

8. Se alcuni tra i primi Padri della Chiesa consideravano la semplice fede
come fatto di per sé mistico, ciò dimostra tra l’altro quanto pervasiva,
profonda e sentita fosse la religiosità conseguente alla conversione nei pri¬
mi secoli del cristianesimo, allorquando si interpretava la conoscenza deri¬
vante dalla fede come un passaggio mistico necessario per transitare dalle
tenebre al pensiero divino, e viverlo per il tramite della grazia, di cui Ago¬
stino fu il massimo dottore. Ben diversamente oggi si accede e si vive la fe¬
de. La grande crisi della nostra religione è anche, se non soprattutto, dovu¬
ta alla perdita del senso mistico, ed “una religione senza mistica si riduce ad
una ideologia più o meno convincente o, peggio ancora, ad una istituzione
più o meno utile”, avendo abdicato al suo dovere che è quello di indicare un
cammino di salvezza. La mistica aiuta a scoprire la terza dimensione della
realtà nelle stesse attività umane - scrive Panikkar - che definisce l’espe¬
rienza mistica come “esperienza solistica della realtà” per cui l’organismo è
qualcosa di più della somma delle sue parti.

9. Nella mia pur tormentata esperienza di fede, sono riuscito solo di re¬
cente a godere per pochi istanti di quello che mi è parso essere un primo
gradino di ciò che mi auguro possa divenire un’esperienza mistica. Mi è sue-



cesso nel corso delle preghiere condivise con la comunità cistercense del¬
l’Abbazia di Casamari, dove mi sono recato per un breve ritiro nel dicembre
scorso con mio figlio Francesco. Per qualche secondo, durante la lettura dei
salmi, ho provato una sensazione unica: totalizzante, di serenità, di compi¬
mento, di sublimazione, di beatitudine, di assenza di gravità, di innamora¬
mento, di dilatazione del tempo, in un fenomeno di felicità transeunte in
sensazione di permanenza. Sensazioni di un fatto metafisico che ha lascia¬
to una traccia indelebile nel mio spirito e nella mia memoria. Mio figlio ri¬
corda analoga simile esperienza.

Si tratta di memoria trascendente che Agostino definisce: "Un immenso,
infinito santuario. Chi può giungere a toccarne il fondo? Io stesso non arri¬
vo a comprendere ciò che veramente sono. Infatti l’anima è incapace di
contenere se stessa ("ergo animus ad habendum se ipsum angustus est”)
(Conf. 10, 8).

10. Ma se il misticismo è raccoglimento, preghiera e silenzio, come con¬
ciliarlo con l’azione? E d’altronde c’è da chiedersi di quanto silenzio Ago¬
stino potesse disporre nella sua missione pastorale. È proprio lui a spiegarci
come l’esperienza mistica sia realizzabile anche in mezzo al mondo e nella
vita di tutti i giorni, invitandoci ad essere contemplativi nell’azione e attivi
nella contemplazione, e descrivendoci la scena evangelica di Marta e Maria
- una, l’amore servizievole e l’altra, l’amore contemplativo - e del desiderio
di inversione dei ruoli: "Maria ha scelto la parte migliore, che non le sarà
tolta. Ha scelto la contemplazione, ha scelto di vivere della parola. Cosa sarà
il vivere della parola senza alcun suono di parola? Ora costei viveva della pa¬
rola, ma trasmessa attraverso la parola che ha suono. La vita vera, invece,
sarà il vivere della parola senza alcun suono di parola. La stessa parola è la
vita. Saremo simili a lui, poiché lo vedremo così com’egli è” (Disc. 169, 14,
1 7). Ma la preghiera non è solo silenzio, orazione, sguardo fisso sull’imma¬
gine sacra, ma è anche azione, l’azione ben necessaria di Marta. Importan¬
te è saper integrare armoniosamente contemplazione ed azione, avendo in
mente che anche l’azione del cristiano può servire alla contemplazione e può
riflettere uno stile contemplativo della vita. S. Ignazio d’altronde proporrà
come ideale di vita l’essere contemplativi nell’azione, mentre S. Teresa in¬
viterà le sue suore ad "essere insieme Marta e Maria”, entrambe avendo
dovuto operare insieme per ospitare il Signore.

11. Pur condividendo in larga misura le considerazioni che precedono,
sono personalmente portato a ritenere che, per vivere compiutamente l’e¬
sperienza mistica, siano necessari: isolamento, silenzio, introspezione, sco¬
perta e superamento di sé attraverso l’umiltà della preghiera, tesa alla ri¬
cerca di Dio. Mora et labora della Regola benedettina è certamente una mas¬
sima della più grande saggezza e della più appropriata pratica comunitaria.
Ma l’estasi mistica si può avere, normalmente, solo nel silenzio, nella me¬
ditazione e nell’ascesi della preghiera.

Il dover condurre una vita lavorativa assorbente e preclusiva di adeguati
spazi spirituali, riduce necessariamente le opportunità di una vita spiri¬
tuale e di esperienze mistiche catartiche. Ciò non esclude naturalmente la
via dell’amore di Dio e della santità, ma ne può complicare e ritardare il per¬
corso. La mia personale esperienza di lavoro, con ben poche vacanze e rari
fine settimana di completo distacco, hanno rimandato il godimento delle
ricchezze spirituali di cui sto oggi godendo alla mia attuale (agostiniana) se¬
sta età.



Cultura

Comunque, chiunque abbia la grazia della fede, ha prima o poi possibilità
di accedere alle gioie di un’esperienza mistica; se non altrimenti, grazie al¬
la vecchiaia ed alla prospettiva di una morte religiosa che, ci ricorda Ago¬
stino: Non vitae occasus, mors, sed melioribus vitae occasio - "La morte non
è l’occaso, ma l’occasione di una vita migliore”. E Simone Weil: "la mistica
deve fornire la chiave di tutte le conoscenze e di tutti i valori” ("Quaderni”,
voi. IV, pag. 118). Ed ognuno di noi credenti non può non avere il suo mo¬
mento mistico.

12. In effetti la conoscenza metafisica e religiosa, senza cambiare strut¬
turalmente di natura, si trasforma, si trasfigura e si approfondisce nella co¬
noscenza mistica. Come dice Agostino, la vita eterna è in noi e noi la sco¬
priamo alla luce della fede, tramite l'interiorizzazione e l’esteriorizzazione:
O si viderent internum aeternum, quod ego quia gustaveram, fremebam, quo¬
ndam non eis poteram ostendere, si afferrent ad me cor in oculis suis foris a te
et dicerent: quis ostendit nobis bona (Sai. 4, 6)? - "Oh se vedessero nel loro
interno l’eterno, che io, per averlo gustato, fremevo di non poter mostrare a
loro; se mi portassero il cuore, che hanno negli occhi, quindi fuori di loro,
lontano da te, e chiedessero: «Chi ci mostra il bene?»! (Conf. 9, 4, 10).

Di fronte a Dio, c’è la nostra forza e la nostra debolezza. Agostino chiede
a Dio di "conservare l’una e guarire l’altra” (Trin. 15, 28). In lui, il filosofo e
il teologo confluiscono nel mistico. Ha scritto André Mandouze di Agosti¬
no, che nella definizione "della sua identità spirituale e del suo status on¬
tologico, l’impronta del duplice movimento di entasi e di estasi è ancora
molto nettamente reperibile” (Avventura della ragione e della grazia, pag.
706). Descrivendo inoltre l’esperienza mistica di Agostino ad Ostia, lo stes¬
so rileva "l’interferenza tra un vocabolario estatico (“ascendebamus”) ed un
vocabolario entatico (interius)”. La mistica è progressivamente interioriz¬
zata, ma la fede, in questo mistero, rinvia il mistico al di fuori di sé ("l’ex-
stase...l’emporte toujours sur l’enstase”, secondo la felice espressione di P.
Henri de Lubac).

13. Questo processo dialettico, costante nella vita dei santi e sporadico
nei credenti, all’interno e all’esterno di colui che viva la propria fede, ha co¬
munque il suo culmine nella conclusione dell’esistenza di ciascuno, più vi¬
cino ai misteri ed al traguardo dell’agonia e dell’ascesi, per chi viva e con¬
divida l’esperienza cristiana nel ricordo comune del Monte degli Ulivi. Per¬
sonalmente mi auguro di poter vivere un’agonia che mi consenta quegli
istanti mistici cui anelo e che offrano alla conclusione della mia esistenza
terrena squarci di eternità e di beatitudine a venire.

Ho spesso pensato a quella che potrà essere la mia fine terrena, fiducioso
- con Agostino - del binomio "morte temporale - vita eterna”, con l’ausilio
della grazia. Cristo ci ha trasmesso la sua immortalità mediante la sua in¬
carnazione ed ha distrutto la morte tramite la sua crocifissione. La morte ci
è utile per fortificare la nostra fede, nella contrapposizione tra l’attacca¬
mento ai beni di questo mondo e l’amore per il bene che verrà.

14. A conferma di quando debbo ad Agostino mistico, vorrei citare, in
conclusione, la visione tormentata e sublime della morte di una grande
anima mistica cristiana: Simone Weil. Essa scrive: "Forse nell’istante della
morte, una infinità di gioia divina e un’infinità di dolore puro entreranno
contemporaneamente nell’anima santa facendola scoppiare e sparire nella
pienezza dell’essere; mentre l’anima dannata si dissolve nel nulla con un mi¬
sto di orrore e di orribile compiacimento”.

Luigi Fontana Giusti



Cultura

Sant’Agostino
in dialogo con
i giovani

Maria Teresa Palitta

Il Sacramento del Battesimo

Vedesti, o Signore, come un giorno, ero ancor giovinetto, per un dolore di
stomaco fui improvvisamente preso da una gran febbre che stavo quasi per
morire. Vedesti, o mio Dio, poiché tu eri già mio custode, con qual commo¬
zione e gran fede richiesi urgentemente il battesimo del tuo Cristo, mio Dio e
Signore, all’amore della madre mia e della madre di tutti, la Chiesa (Confes¬
sioni 1,11,17). Sant’Agostino sentì l’urgenza di immergersi nel lavacro sul
quale l’effusione di Cristo aveva posto il sigillo? Da fanciullo aveva sentito
parlare della vita eterna, e sapeva di essere segnato col segno della croce e
santificato dal suo sale sin dalla separazione col nascere dal seno materno.

La forza del mistero, dunque, pervade le viscere prima ancora che la ra¬
gione batta il monito nel centro su cui si irradiano le leggi. Lo splendore di
Monica si riflesse, sin dall’inizio, su quel figlio che ora voleva il Battesimo.
Tuttavia quando si riebbe, il Sacramento fu rimandato: Fu per tanto differi¬
ta la mia purificazione, quasi fosse necessario che mi macchiassi ancora se
ancora fossi vissuto; poiché, è chiaro, dopo quel lavacro il peccato sarebbe sta¬
to più grave e pericoloso, qualora vi fossi ricaduto. Ero perciò già credente co¬
me la mamma e tutta la famiglia, eccetto solo mio padre che tuttavia non su¬
però l’autorità del materno amore pretendendo che io non credessi in Cristo
(ivi). L’azione di grazia era già in atto, ma il suo compimento avrebbe avuto
luogo solo dopo l’adesione completa di Agostino verso Colui che lo avrebbe
plasmato in virtù dell’antica similitudine.

Sant’Agostino, cari giovani, scuote la terra, con il suo diadema, dal cui
splendore scaturiscono inviti ed ammonimenti: tutto è chiaro, seppure in¬
teriorizzato, come perla protetta eppure mostrata affinché i benefici si
diffondano a raggiera e pervadano la traiettoria sulla quali insieme cammi¬
niamo.

Il Battesimo imprime il carattere; è il segno d’appartenenza, e chi ne
viola la sacralità, non lo annulla ma ne ritarda l'azione o la vanifica: Gesù
non semina sulla rupe ma su terreno fecondo. Gesù maledice il fico sterile,
ma attende che i cuori di pietra diventino carne. Il lavacro battesimale te-



stimonia il segno di appartenenza: se i vostri e i nostri genitori hanno fatto
in modo che ciò accadesse, prima che peccassimo (tranne la colpa d’origine)
vi hanno e ci hanno consacrato, in nome della loro fede. E questo è un bene:
non hanno imposto, hanno predisposto. Che male infatti può derivare dal
Cristianesimo la cui radice è l’Amore donato?

Essere predisposti significa attrarre la grazia per farla germinare nel
proprio essere. Nessuno, che abbia toccato le acque battesimali e ne sia
divenuto cosciente, è rimasto privo di luce. La luce infatti è la caratteristica
dell’amore: chi ama è in grado d’amare perché gli si sono aperte le vie della
conoscenza. Poveri coloro i quali vengono lasciati allo sbando: di essi se ne
cura solo la pietà di Dio, qualora i genitori non procedessero nel dono dei
sacramenti, e allentassero le briglie, sin dall’adolescenza, quando alla colpa
originale si incastonano le pietre false dell’errore.

La nostra società è ricca di figli che inveiscono contro i genitori, ai qua¬
li non perdonano il fatto di averli battezzati. In realtà costoro temono il ‘‘se¬
gno indelebile” la cui potenza è sussurro e grido. Il Battesimo non è una
pioggia sottile. E’ un uragano di grazia, e preme, sulla coscienza, per libe¬
rare l’individuo dal sonno dei millenni. Nel fonte battesimale infatti avviene
la rinascita. Da qui scaturisce il lamento di Agostino: Ti prego, mio Dio: de¬
sidererei sapere, se tu lo permetti, per qual fine fu differito il mio battesimo. Fu
un bene per me che mi fossero quasi lasciate le briglie sciolte al peccato oppure
no? Come mai anche ora sentiamo dappertutto ripetere or per questo or per
quello: Lasciatelo, faccia ciò che vuole; non è ancora battezzato!, mentre per la
sanità del corpo non diciamo: Lascialo, si ferisca di più; non è ancora guarito?
(ivi).

Le premure del corpo evidentemente vincono quelle dello spirito. Se sa¬
pessimo quali prospettive ha lo spirito, sottoporremmo la carne alle peni¬
tenze concrete. Il Re dei re nacque povero in una grotta, e andò straniero in
Egitto. Durante la Missione fu tentato e perseguitato; si sottopose al batte¬
simo di penitenza, ma le acque del Giordano si purificarono a contatto con
il suo Corpo, e i cieli si aprirono, per la compiacenza del Padre (Mt 13,17).
Gesù non aveva bisogno del battesimo di penitenza né di fare penitenza
ma, per 40 giorni (Le 4,1) digiunò nel deserto prima di consegnarsi alla
Croce nel cui segno ognuno di noi ha ricevuto quel Battesimo della cui bel¬
lezza Sant’Agostino parla indicandoci la via della grazia santificante.

Ci sembra di udire la voce del Santo, colma di rimpianto: Fu pertanto dif¬
ferita la purificazione. Quante volte, capita di udire gente infelice per il pro¬
prio Battesimo. Alcuni vorrebbero uscire dal coro, separarsi, come capri, da¬
gli agnelli. Rimpiangono di non essere liberi di scegliere — tra le religioni —
quella più consona alla loro indole. Vorrebbero sentire il peso del Karma e
magari scalare le vette dell’India, in cerca di purificazione. Altri vorrebbero
il Budda, come andamento propiziatorio, o il Corano, come sigillo inviola¬
bile, posto sulla propria mente, a scapito dell’intelletto per il quale passano
le libertà, scaturite dalla terra dopo che il Sangue preziosissimo dell’Agnel¬
lo l’ha resa feconda. Cari giovani, il vostro e il nostro Cristianesimo non è
una religione, è una Persona, la quale fa parte della Trinità divina, e si pro¬
clama Via, Verità e Vita. Gesù non può essere paragonato a nessun profeta
con pseudo-visioni celesti. Egli, pur essendo di natura divina, è nato Uomo
e non ha nascosto la sua umanità ma l’ha vissuta secondo le leggi naturali, al
punto da morire dissanguato sul legno della Croce. Lo ha fatto per noi.



Cultura

Nessuno escluso. Noi siamo l’umanità, da un capo all’altro del globo: Anda¬
te dunque e ammaestrate tutte le nazioni, battezzandole nel nome del Padre e
del Figlio e dello Spirito Santo, insegnando loro ad osservare tutto ciò che vi
ho comandato. Ecco, io sono con voi tutti i giorni, fino alla fine del mondo
(Mt 16,19).

Ci ha comandato di amarci l’un l’altro come lui ci ha amato. In quanto al¬
la sua presenza in mezzo a noi, venti secoli di martirio, di persecuzione con¬
tro la Chiesa, di santi, canonizzati in nome della carità e delle virtù eroiche,
lo testimoniano. Egli risorse realmente e si fece cibo e bevanda per saziare
l’umanità: In principio era il Verbo e il Verbo era presso Dio e il Verbo era Dio
(Gv 1), ora è qui con noi, e la sua presenza è tangibile mediante la grazia
santificante il cui soffio placò la sete di Sant’Agostino. Eppure gli rimarrà il
lamento nostalgico per quell’immersione mancata, sin dall’inizio, nelle ac¬
que battesimali: Quanto meglio, dunque, sarebbe stato che io fossi guarito al
più presto e si fosse cercato di mettere al sicuro, con la mia diligenza e quella
dei miei, la ricuperata salvezza dell’anima sotto la tua protezione, tu che quel¬
la salvezza mi avevi donato! Quanto sarebbe stato meglio! (ivi).

Questo lamento di Sant’Agostino è il diamante in cui si riflette il nostro
dolore, se siamo colpevoli, dinanzi a Dio, e rimpiangiamo il tempo vergina¬
le, ottenuto col Battesimo; un tempo di grazia, così forte e immensurabile
che, da solo, potrebbe essere posto a cinta di riparo, contro gli assalti del ne¬
mico. Sì, il nemico, cari giovani: sempre all’erta e disposto a traviare le vo¬
stre e le nostre menti. Pur essendo presente, tra noi, il Signore della pace, la
tentazione attraversa come un fulmine il cielo della nostra vita. Allora tutto
si opacizza e si teme che il Credo, con le sue sembianze, si frapponga e
provochi un arresto nell’andamento umano. No! State tranquilli. Uscite
dall’inquietudine: l’Amore di Gesù vi possiede lasciandovi liberi. L’abbraccio
del nemico, al contrario, ci possiede levandoci la libertà.

Nascendo, l’unico intralcio è dovuto alla colpa originale. Gesù, incar¬
nandosi, nel grembo della Vergine, morendo e resuscitando ha divelto la
barriera. Nulla è rimasto come prima; i nostri peccati sono stati rimessi se¬
condo la ricchezza della sua grazia (Ef 1,3-10) e prosegue: poiché egli ci ha
fatto conoscere il mistero del suo volere, il disegno di ricapitolare in Cristo tut¬
te le cose, quelle del cielo come quelle della terra. Questa buona notizia vi sia
e ci sia di conforto, cari giovani, nei giorni in cui potreste o potremmo sen¬
tire l’urgenza di strappare dall’anima il segno indelebile del Battesimo, poi¬
ché esso è pungolo vivente, monito interiore, assillo che presiede a ogni no¬
stro e vostro atto che non sia conforme all’Amore di Cristo. Sappiatelo: è
perché non veniate separati come capri dagli agnelli, che vi morde l’anima
costringendo la coscienza a verificare il cammino prima di percorrerlo.

Il tempo della giovinezza va curato in modo particolare: è come la semina
nel campo; da questo dipende la messe. Se poi pensiamo alla nostalgia di
Sant’Agostino, quando dice “Quanto sarebbe stato meglio!”, il rimpianto po¬
trebbe aprire una nuova dimensione, se abbiamo ricevuto il Battesimo, e in
qualche modo lo abbiamo messo da parte, convinti che non fosse vivente. Si
potrebbe dubitare della vita del corpo,che a volte vegeta, ma non quella
del Battesimo i cui frutti avvolgono ogni stagione e le creature in essa.

Il Signore apre le braccia a coloro che in esse cercano rifugio. Qua¬
lunque ora è quella giusta, prima della morte, per meditare e placare la
nostra sete. Dio permise che la purificazione di Agostino fosse differita, e il



Cultura

commento del Santo ci colma di stupore: Quella madre forse prevedeva
quanti e quali impeti di tentazione mi avrebbero minacciato dopo la puerizia
e voleva lasciar loro ciò da cui poi sarebbe venuto fuori la nuova forma, piut¬
tosto che la mia forma stessa (ivi).

Così accadde. La riconciliazione con Cristo, che già conosceva, ebbe luo¬
go quando il cielo lo permise, ma il Battesimo d’amore costituì la ricchezza
inviolabile sulla quale noi meditiamo. Una volta entrato nel recinto santo,
dove il buon Pastore ha cura delle pecore, Agostino divenne un campione di
fermezza: il mondo, con i suoi clamori, rimase fuori, e il mistero della pu¬
rificazione gli edificò quella forma, nuova e definitiva, nella quale vorrem¬
mo entrare per assaporare il sigillo di appartenenza: essere di Dio, aderire
cuore ed anima alle sua Leggi.

Nelle! notte del 25 aprile 387 S. Agostino fu battezzato da S. Ambrogio.
DaH’immanenza esplose la trascendenza: Quanto piansi tra gli inni e i can¬
tici, vivamente commosso alle voci della tua Chiesa soavemente echeggiante!
(9, 6). È l’esordio nella libertà dello spirito: i legami della carne, il peccato,
la dissolutezza furono sciolti dal sacramento; “ogni apprensione della vita
passata si allontanò da lui” e crebbe a dismisura l'amore che ora gli confe¬
risce un fascino particolare: egli ha superato i limiti della colpa ma anche
quelli della sapienza effettuando l’innesto da piccolo tralcio alla grande Vi¬
te, in modo che il nettare dell’intersecazione perfetta, potesse per sempre
stillare e dissetare coloro che in futuro, o nel presente, fossero in attesa del
miracolo.

Maria Teresa Palitta



Vocazioni

Pastorale
vocazionale

a cura di José Fernando Tavares, pad

Un invito da non cestinare
Linee per la pastorale vocazionale per l’anno 2004

1650 anni fa nasceva sant’Agostino. Per noi Agostiniani Scalzi dovrebbe es¬
sere molto di più di una ricorrenza! Un'occasione per riscoprirlo e per risco¬
prirci. Sì perché ne portiamo addosso il peso della fama, della spiritualità,
della saggezza convinti che sia un patrimonio vivo per noi e per tutta la Chie¬
sa. E' occasione per un ripensamento e per una ripartenza. Un nuovo slancio
insomma, per ravvivare la nostra fiducia nell’esperienza umana e spirituale di
Agostino che ci ha aperto un orizzonte nuovo sulla ricerca incessante di Dio
da parte dell’uomo.

La commissione per la pastorale giovanile e vocazionale istituita dal con¬
siglio provinciale ordinario del settembre 2003 vuole ripartire da qui per in¬
traprendere i suoi primi sforzi e programmi. Sappiamo quello che si dice
sulle commissioni..., sappiamo quello che si pensa degli incaricati delle vo¬
cazioni... e non pretendiamo sfatare nessun mito in proposito, ma vogliamo ri¬
provarci convinti che anche il nostro Ordine può e deve contribuire al bene
umano e spirituale della Chiesa, aiutando i cristiani a crescere verso una
concezione adulta della vocazione, che non è solamente scelta ministeriale o
di consacrazione ma è educazione ad intendere la vita come dono di sé.

La commissione si è riunita a Pesaro il 9 e 10 gennaio. Ha ascoltato la te¬
stimonianza di un nuovo modo di affrontare il discernimento personale e
vocazionale dei giovani intrapreso dalla diocesi di Fano. Riflettendo sulle
parole di don Giacomo e di due giovani, abbiamo individuato alcuni obiettivi
che intendiamo raggiungere a partire dall’anno in corso. Li possiamo elencare
come segue.

Qualificare apertamente la nostra identità
Nel corso dei mesi di aprile, maggio e giugno ‘04 verranno organizzate del¬

le settimane agostiniane nelle nostre comunità in cui saranno presentate la sto¬
ria e i lineamenti fondamentali della figura di sant’Agostino. Sarà curata la
pubblicazione di un sussidio con un’esposizione sintetica della vita del santo
padre, spunti di meditazione e testi di preghiera unitamente a canti e a rife¬
rimenti biblici essenziali. La guida potrà essere utilizzata per la preparazione
delle settimane agostiniane ma anche come libretto per far conoscere il mes¬
saggio e la vita di sant’Agostino. Il libretto è pensato per essere distribuito
non in modo anonimo ma direttamente e personalmente.



Avviare esperienze di condivisione comunitarie di vita e di fede

1 membri della commissione cercheranno di creare delle occasioni di in¬
contro e di condivisione di vita nelle varie comunità dove sono inseriti per ren¬
derne partecipi coloro che in qualche modo sono interessati al nostro stile di
vita. Siamo sicuri che esponendoci al giudizio e allo sguardo dei giovani riu¬
sciremo anche a trovare le provocazioni necessarie per una vita religiosa più
autentica e radicale. Siamo anche convinti che condividendo il vissuto feria¬
le della nostra consacrazione potremo trasmettere uno stile cristiano di vita e
di relazione.

La struttura di simili incontri dovrebbe garantire almeno due momenti: un
tempo di preghiera e di riflessione comune che porti alla condivisione di
quanto si è vissuto e rincontro con la fraternità anche attraverso la condivi¬
sione della mensa o di qualche attività comune.

A livello di tematiche ci proponiamo di ricalcare lo schema proposto per il
giubileo agostiniano di quest’anno ovvero Comunità e interiorità. Verranno
elaborate delle piste di approfondimento per affrontare i momenti di pre¬
ghiera e di condivisione di cui si è scritto sopra. Il materiale potà essere ri¬
chiesto a ciascun membro della commissione.

Infine cureremo la rinascita del giornalino Emmaus con il quale il i professi
della Madonnetta, un po’ di anni fa, avevano avviato un’esperienza felice di co¬
municazione e condivisione con coloro che ci seguono più da vicino con l’af¬
fetto, l’amicizia e la preghiera. Il foglio verrà distribuito nelle varie comunità
chiedendo la collaborazione per una larga e costante diffusione.

Curare il discernimento personale sulle scelte della vita

Siamo di fronte a una gioventù spesso indecisa, che cerca facili soddisfazio¬
ni e pochi rischi. La generazione contemporanea vive spesso in balia di opinio¬
ni e di facili illusioni che, scontrandosi con le difficoltà che la vita stessa pre¬
senta, spesso provoca delusione, tristezza, sfiducia in sé, nel prossimo e in
Dio. Aiutare i giovani attraverso un serio discernimento che li porti a capire sè
stessi e a scegliere, è la condizione necessaria per avere padri e madri di fami¬
glia liberi e autentici, per avere cristiani che scelgono di aderire al vangelo e di
accettarne la radicalità, per avere consacrati e ministri di Dio consapevoli, ma¬
turi e gioiosi. C’è un senso alto della vita da proporre e da difendere che solo in
Gesù trova la sua meravigliosa verità. Direzione spirituale e colloqui personali
rimangono i percorsi preferenziali per realizzare lo scopo.

Infine, non lasciamoci tentare dai facili reclutamenti. L’esperienza insegna
che, anche coloro che sembrano proporsi più fervorosamente per la vita con¬
sacrata e sacerdotale hanno bisogno di un discernimento serio e attento. La
costanza nella ferialità rimane sempre il miglior segno di vocazione che la
persona possa offrire.

Tutto quello che si è scritto in queste pagine non vuole rimanere lettera
morta e tutti noi ci siamo impegnati a dare visibilità alle nostre intenzioni e
propositi. Non sarà facile dati gli impegni e le difficoltà delle nostre comu¬
nità. La preghiera è che ci sosteniate con l’incoraggiamento, l’appoggio alle
iniziative, il saggio consiglio e qualche suggerimento.

Affidiamo al S. Padre Agostino, maestro di vita interiore, il nostro servizio.

La commissione:
P. José Fernando Tavares - P. Airton Mainardi - P. Carlo Moro

P. Alex Remolino - P. Claudio Bonotan - P. Aristotele Saiyon
P. Antioco Mahinay - P. Ferdinando Puig - Fra Eder Rossi



Donna,
a te dico

Sr. M. Laura e Sr. M. Cristina osa

"Dio disse: "Facciamo l'uomo a nostra immagine, a nostra somiglianza, e
domini sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo, sul bestiame, su tutte le
bestie selvatiche e su tutti i rettili che strisciano sulla terra". Dio creò l'uomo
a sua immagine, a immagine di Dio lo creò; maschio e femmina li creò" (Gen
1,26-27).

L'armonia del disegno divino! Il corso della storia, però, ha visto disat¬
tesa questa armonia, distorta da violenza e ideologie. Certamente oggi nella
maggior parte dei Paesi della terra la dignità intangibile della donna è af¬
fermata e difesa - anche se non sempre alle parole seguono i fatti - ma assi¬
stiamo anche ad un fenomeno singolare.

È come se tante donne, nel cercare di vedere riconosciute se stesse, si fos¬
sero smarrite per strada, come se avessero smarrito chi sono e quale è il lo¬
ro ruolo. E indispensabile tornare a capirsi per poter capire!

Riandiamo allora alla fonte, a quella Parola che ha segnato l'inizio della
nostra avventura: "Dio creò l'uomo a sua immagine; a immagine di Dio lo
creò: maschio e femmina li creò". Dio crea per amore l'universo e al suo cen¬
tro l'uomo, maschio e femmina, in una relazione così profonda da essere in¬
scindibile, e tale che l'uno senza l'altra è completo in sé come persona e al
tempo stesso mancante di una parte. È infatti nella relazione reciproca,
complementare e corresponsabile che l'essere umano si realizza in pienezza.

Quando, da una parte o dall'altra, si altera questa verità, si genera uno
squilibrio soffocante che produce morte. Prima è stato il maschilismo che
ha cercato di imporre il suo dominio negando spazio all'universo femmini¬
le; ora è una parte del femminile che ci sta provando, in una sorta di suici¬
dio inconsapevole. Quasi come una ripicca, un desiderio di rifarsi e di pre¬
valere che porta tante donne ad assumere atteggiamenti contrari alla loro
identità più profonda e più vera... atteggiamenti contro l'altro, atteggia¬
menti contro la vita - e credo non esista "bestemmia" più grande per una
donna, chiamata per eccellenza ad essere vita che dona vita, che negarsi ad
essa.

E ci sono tanti modi per farlo, non solo l'aborto o l'uso di anticoncezio¬
nali, ma anche la ricerca spasmodica per avere un figlio preteso con^e un di¬
ritto, segno di egoismo mascherato perché in fondo al primo posto ci sono
sempre io e la voglia di vedere soddisfatto un mio desiderio; il mettere la
carriera avanti a tutto; l'inseguire una falsa libertà che fa usare cose e per-



sone per raggiungere i propri scopi; non avere disponibilità all'ascolto, alla
pazienza, alla consolazione, all'aiuto. Quell'aiuto specifico della donna che
il testo della Genesi ci indica conseguenza del suo essere simile all'uomo:
"Gli voglio fare un aiuto che gli sia simile... essa è carne dalla mia carne e
osso dalle mie ossa" (Gen 2,18.23).

Proprio avendo davanti il quadro della creazione, qualche anno fa, nel
1995, il Papa Giovanni Paolo II indirizzò "a voi, donne del mondo intero"
una lettera, quasi ideale dialogo tra lui e il cuore-mente di ogni donna per
dire il suo grazie a Dio e a loro e sostenere il cammino che sta portando alla
luce la vera e piena espressione del "genio femminile".

E questo che la donna stessa oggi deve riscoprire e manifestare nella
complessità del suo essere per offrire al mondo, che ne ha disperato biso¬
gno, il suo contributo unico di capacità di vedere l'essere umano e di acco¬
glierlo.

Grazie a Dio non mancano - come non sono mai mancate né manche¬
ranno - donne che vivono così la loro storia, sia donne conosciute, sia don¬
ne che, nella semplicità e nella normalità del quotidiano, colgono la propria
vocazione profonda nel donarsi agli altri. "In questo modo si realizza nella
storia dell'umanità il fondamentale disegno del Creatore e viene alla luce
incessantemente, nella varietà delle vocazioni, la bellezza - non soltanto fi¬
sica, ma soprattutto spirituale - che Dio ha elargito sin dall'inizio alla
creatura umana e specialmente alla donna" (Giovanni Paolo II, Lettera alle
donne, 12).

Mi ha sempre colpito leggere nel Vangelo che la suocera di Pietro, guari¬
ta da Gesù, "si alzò e si mise a servire" (Mt 8,15), come se il servizio fosse il
segno esteriore della guarigione avvenuta. Credo sia proprio così se Gesù "è
venuto non per essere servito ma per servire e dare la sua vita" (Mt 20,28).
Servizio che non è obbligo umiliante che schiaccia ma espressione massima
di libertà, desiderio di sostenere una vita che quotidianamente nasce. Penso
e dico grazie allora:

«a te, donna-madre, che ti fai grembo dell'essere umano nella gioia e
nel travaglio di un'esperienza unica, che ti rende sorriso di Dio per il bimbo
che viene alla luce, ti fa guida dei suoi primi passi, sostegno della sua cre¬
scita, punto di riferimento nel successivo cammino della vita;

a te, donna-figlia e donna-sorella, che porti nella famiglia e nella vita so¬
ciale le ricchezze della tua sensibilità, della tua intuizione, della tua gene¬
rosità e della tua costanza;

a te donna-lavoratrice, impegnata in tutti gli ambiti della vita sociale,
economica, culturale, artistica, politica, per l'indispensabile contributo che
dai all'elaborazione di una cultura capace di coniugare ragione e senti¬
mento, ad ua concezione della vita sempre aperta al senso del "mistero", al¬
la edificazione di strutture economiche e politiche più ricche di umanità;

a te donna-consacrata, che sull'esempio della più grande delle donne, la
Madre di Cristo, Verbo incarnato, ti apri con docilità e fedeltà all'amore di
Dio, aiutando la Chiesa e l'intera umanità a vivere nei confronti di Dio una
risposta "sponsale", che esprime meravigliosamente la comunione che Egli
vuole stabilire con la sua creatura;



a te donna, per il fatto stesso che sei donna! Con la percezione che è
propria della tua femminilità tu arricchisci la comprensione del mondo e
contribuisci alla piena verità dei rapporti umani» (Giovanni Paolo II, Let¬
tera alle donne, 2).

Se la donna si lascerà guidare dalla luce dello Spirito in tutto ciò che è ed
è chiamata ad essere - segno di speranza e di vita - potremo guardare al fu¬
turo con rinnovata fiducia. Perché finché c'è amore che si dona, il mondo
può ancora essere armonia, perché solo l'amore sa coniugare la libertà con
la vita!

Essere donna, che sublime "vocazione", Signore!
È bellissimo essere donna!
Guardare a Maria per imparare da Lei:
Donna vera, Donna perfetta, Donna bellissima.
Donna chiamata a donare la vita,
a generare la vita per divenire madre di tutti i viventi.
Avere il cuore dilatato, senza più confini,
per accogliere l'uomo con il tuo stupore,
con il tuo compiacimento,
contemplando il suo essere "cosa molto bella".
Come quel primo giorno,
quando Adamo uscì dalle tue mani di Artista,
e soffrire con te, Signore,
quando, di fronte al "mysterium iniquitatis", diviene deforme e mostruoso.
Donna: per amare col cuore di madre,
con l'unico desiderio che nell'altro si compia la tua e non la mia volontà.
Amare in te, nella libertà di chi non vuol possedere,
perché l'amore lega i cuori, senza le catene dell'egoismo,
rendendoli una cosa sola.
Donna: per far gustare la bellezza di sentirsi amati, attesi, desiderati,
per risvegliare quella nostalgia che ci portiamo dentro
di un rapporto di comunione vero, profondo, che sa di eterno,
che niente, nemmeno la morte, potrei spezzare.
Donna: amica, compagna dell'uomo
perché ossa delle sue ossa e carne della sua carne,
per camminare insieme e insieme costruire la città di Dio.
Questo è il tuo progetto da sempre,
perché maschio e femmina hai reso l'uomo.
Non antagonisti, non rivali, non nemici, ma una carne sola.

E tu, donna, che non sai più chi sei,
che stai facendo dell'egoismo la strada della tua realizzazione;
che ti rendi oggetto di seduzione buttandoti via
per un piacere che lascia l'amaro in bocca;



Dalla Clausura

tu, donna, che non vuoi più servire,
che non vuoi più donare nuove vite al mondo,
in nome di una falsa libertà, di una falsa emancipazione;
donna, che non sai più riconoscerti in Maria,
modello e immagine vera della tua identità:
fermati, e guardati. Ti riconosci?
Forse mai come oggi l'uomo sta scoprendoti importante,
sta rendendosi conto della tua insostituibile ricchezza
anche se non manca chi continua a volerti usare.
Non così ottieni la tua libertà.
Non così troverai ciò che cerchi. Non così sarai una donna.
Non essere nemica di te stessa,
non dare ragione a quell'uomo che non ti ama.
Lotta per la tua vera identità, per la tua affermazione.
Rifiuta di essere oggetto da vetrina,
sai bene che questa non è la tua sola bellezza.
Sei creata per essere aiuto, sostegno,
per rendere visibile l'amore materno di Dio,
in una donazione totale e gratuita,
qualunque sia la strada che ti è stata affidata.
Apriti alla Vita, apriti all'Amore,
renditi strumento di pace e di comunione.
Il mondo ha bisogno della tua femminilità per respirare a due polmoni.

Ti prego, Signore, grida al suo cuore perché si apra alla tua verità,
e impari a conoscersi, così come facesti con me quel giorno,
quando apristi i miei occhi perché potessi rinascere a vita nuova,
lasciandomi formare per essere, con te, donna.

Sr. M. Laura e Sr. M. Cristina, osa



Camminare
insieme

Angelo Grande, pad

In questa pagina che si rivolge, in modo particolare ma non esclusivo, ai
Terziari ed Amici di S. Agostino abbiamo trattato lungamente della pre¬
ghiera prendendo spunto dal libro delle Costituzioni che ricorda come gli
Agostiniani Scalzi: "diano priorità alla vita contemplativa la quale raccoglie
dalla dispersione esteriore...; apre al dialogo... con Dio...; rende docili alle
mozioni dello Spirito Santo...; inclina allo studio della sacra Scrittura e
delle cose divine” (Cost.n.6).

"Questo è dunque il procedimento per pregare - ricorda S. Agostino - : so¬
litudine del cuore, ingresso nel santuario dell'anima dove Dio abita; eserci¬
zio della fede; parlare al Signore ed ascoltarlo.

Ma, immediatamente, le stesse Costituzioni - sempre riferendo il pensie¬
ro agostiniano - ricordano che l’amore non si limita alla preghiera ma spin¬
ge ad un "giusto operare”.

Giusto operare: ecco il successivo passo che vogliamo muovere.

Chi siamo e che cosa ci sta a cuore?

Ancora una volta, come frati e come cristiani, ci domandiamo: chi siamo
e che cosa ci sta a cuore?

Tra le caratteristiche che accomunano gli istituti religiosi nella loro na¬
scita e - Dio voglia - in tutto il loro cammino, vi è quella di ricoprire i vuoti
eventualmente verificatisi nella Chiesa e nella società. Più che sentinelle
avamposti; punte di attacco più che giocatori di centro campo.

Per i religiosi, in modo particolare, dovrebbero valere le parole di Gesù:
"se il sale perde il suo sapore....”!

Lo stesso monito ricordiamo a chi desidera "camminare insieme” a noi.
Nel settore gastronomico, e in quello commerciale in genere, ci si tiene a

conservare, garantire e difendere da imitazioni e contraffazioni la genuinità
di alcuni prodotti tipici di regioni e paesi.

Il "prodotto” di cui ci sentiamo consumatori e rappresentanti ha la ge¬
nuinità garantita da un marchio vecchio di duemila anni. Si chiama: Van¬
gelo di Gesù Cristo Figlio di Dio.

Pur avvalendosi di dati e statistiche offerte da sociologi e tecnici, ciascuno
di noi può rendersi conto direttamente di quanto il lievito ed il sale fornito dal
vangelo tramite la predicazione della Chiesa e la celebrazione dei sacramenti
o attraverso iniziative ed attività molteplici, siano stimolanti o meno.



Tanti segni (modi di dire; nomi dei santi riportati dai calendari e dalle
agende; Crocifissi contestati e a volte sfrattati che riappaiono come semplici
croci ornamentali e decorative; dibattiti, documentari ed altri servizi di
contenuto cristiano trasmessi in televisione a volte con punte sorprendenti
di ascolto, ecc....) sembra abbiano perduto la loro efficacia di comunica¬
zione. Si ha l’impressione che non funzioni bene la cinghia di trasmissione
per cui esortazioni verbali e testimonianze significative e coerenti non in¬
cidono oltre la sfera emotiva.

O il “sale” ha perduto la sua efficacia ed è stato sostituito da altri ingre¬
dienti che vanno sotto il nome di libertà, autodeterminazione, diritto o il
palato di molta gente si accontenta del piatto preconfezionato e precotto che
passa dal surgelatore al forno a microonde.

Purtroppo, tra gli addetti ai lavori ma più numerosi tra i buoni fedeli, vi
è chi si limita a recriminare e ad attendere che , come a volte - ma fortuna¬
tamente non sempre - è avvenuto, si ritorni al passato.

La ricetta data da S. Paolo, vissuto in ambienti non certo più cristiani dei
nostri, insegna ad entrare nel vivo delle situazioni: tutto pesate, provate
tutto ma mettete da parte ed utilizzate solo ciò che è buono.

Chi è insaporito ed illuminato dal vangelo non si scoraggia definitiva¬
mente alla prima difficoltà, non cambia idea al primo soffio di vento con¬
trario, non evita il confronto.

Gesù presenta se stesso e i suoi con un’ altra immagine: la luce. Portiamo
in mano una fiammella che costantemente dobbiamo alimentare. Impri¬
gionarla sotto un recipiente per difenderla equivarrebbe a soffocarla.

Sale e luce sono realtà positive , evidenzia i sapori il primo e manifesta la
bellezza delle forme e dei colori la seconda.

Fanno al caso nostro, per mettere a frutto il capitale ricevuto, i mezzi
raccomandati da S. Agostino: familiarità con la sacra Scrittura; celebrazio¬
ne dei sacramenti; riferimento costante al rapporto privilegiato con Dio
sugellato nel battesimo; inserimento non solo anagrafico nella comunità ec¬
clesiale; accoglienza della direttive della Chiesa.

Chi siamo e che cosa ci sta a cuore? La domanda non ha trovato ancora
una risposta esauriente, ma chi la può dare a nome di un altro?

P. Angelo Grande, oad

a



Notizie

Vita nostra

Angelo Grande, OAD

ICapitoli alla porta

Vorrei ritornare, dopo l’accenno
fatto sul precedente numero, su due
appuntamenti che interessano so¬
prattutto - ma non solo - i frati: la
Congregazione plenaria ai primi del
prossimo luglio e il Capitolo provin¬
ciale d’Italia alla fine dello stesso
mese. E ne riparlo proprio in questa
pagina perché si tratta veramente di
“vita nostra”.

All’approssimarsi dei “capitoli” i
religiosi, e le persone che con essi
hanno una certa familiarità, pensano
alle scadenze e al successivo rinnovo
degli uffici, a possibili trasferimenti, e
ne attendono la data con speranza.
La speranza infatti ben si addice sia a
chi desideri una riconferma, sia a chi
attenda un cambiamento.

Guardare, però, ai Capitoli solo
con questa ottica è alquanto limitati¬
vo e fuorviante. I Capitoli, infatti, che
vedono la partecipazione di una larga
partecipazione di rappresentanti di
tutti i religiosi, prima di scegliere gli
uomini incaricati della guida delle
comunità e della realizzazione di pro¬
grammi, discutono, scelgono e defi¬
niscono i programmi stessi.

Ma questi, per garantire un mar¬
gine di realizzazione, devono tener
conto di ciò che merita priorità e
dei mezzi che si hanno a disposizio¬
ne per la loro esecuzione. La base
delle discussioni programmatiche è

costituita dalle relazioni presentate
e dai successivi interventi.

Il Consiglio generale, in un re¬
cente messaggio ai confratelli, chie¬
deva - quasi con il tono di richiamo -
che tali relazioni siano: “più com¬
plete non solo nell’aspetto statistico
ed analitico; più propositive: con
uno sguardo al passato e al presente
ma al tempo stesso spinto oltre l'im¬
mediato orizzonte; consultazioni e
verifiche non affrettate; se il corso
della storia non si può arrestare, si
può evitare che il fiume straripi, se
ne possono anzi convogliare ed uti¬
lizzare le acque. La politica dello
struzzo, che nasconde la testa sotto
terra per non affrontare i problemi,
non si concilia con la responsabilità
di interpretare i segni dei tempi.
Certe decisioni che ormai sono nel¬
l’aria, perché indilazionabili, richie¬
dono un difficile e lungo periodo di
preparazione anche a livello psico¬
logico. Il futuro non si improvvisa”.

A queste parole, che non nascon¬
dono preoccupazione e difficoltà,
giunge una prima risposta di segno
positivo da un gruppo di nove con¬
fratelli i quali riuniti, il 9 e 10 gen¬
naio u.s., nel convento-parrocchia
di Pesaro per l’elaborazione di un
piano di animazione vocazionale, si
dicono pronti a ripartire. “Convinti
che il nostro Ordine... deve contri¬
buire al bene umano e spirituale...
educando e aiutando a far cresce-



re... verso una concezione adulta
della vocazione intesa non solamen¬
te come scelta misisteriale o di con¬
sacrazione ma come dono di sé e
della propria vita”.

Dopo aver solennemente dichia¬
rato che le riunioni del gruppo non
si esauriranno nel decidere la data
dell’incontro successivo, i parteci¬
panti hanno concretizzato un primo
impegno per la organizzazione, nei
prossimi mesi di aprile-giugno, di
settimane agostiniane.

Ottimo contributo al ricordo dei
1650 anni dalla nascita di S. Ago¬
stino.

La Congregazione plenaria, riu¬
nione ad alto livello allargata ai
rappresentanti della base, ordina¬
riamente non ha compiti elettivi ma
di supervisione e di stimolo. Essa,
nel sessennio che va da un capitolo
generale all’altro, si riunisce due
volte. La prossima, ad un anno dal
Capitolo generale, è chiamata a re¬
digere un esauriente rendiconto e
un piano di lavoro per gli anni se¬
guenti.

Una questione da esaminare, già
presentata ai partecipanti, è la revi¬
sione di alcuni articoli delle Costi¬
tuzioni riguardanti la struttura del
governo centrale. Se si raggiungesse
una convergenza su tali punti, la
riforma potrebbe essere varata dal
Capitolo generale.

Ma, senza togliere nulla alla ne¬
cessità di rendere sempre più attuale
ed efficiente la legislazione, la re¬
sponsabilità dei partecipanti alla
Congregazione a al successivo Capi¬
tolo sarà principalmente quella di
individuare i settori della vita spiri¬
tuale e ministeriale attorno a cui ri¬
chiamare l’attenzione di tutti. Una
attenzione che divenga tensione,
una tensione che spinga alla colla¬
borazione, alla sussidiarietà, alla
condivisione di personale ed anche
di risorse economiche.

I laici ci possono aiutare in que¬
sto cammino?

In passato la loro “partecipazio¬
ne ai capitoli” si è limitata spesso al
promuovere o aderire a sottoscrizio¬
ni per evitare o accelerare avvicen¬
damento di persone. Che si possa e
si debba andare molto piti in là ne
siamo convinti e desiderosi, perciò
ne parliamo, con fiducia, nella pa¬
gina: “vita nostra” che è anche loro.

Giubileo agostiniano

Dopo la lettera dei Superiori/e
generali, già pubblicata, i suggeri¬

menti e le indicazioni
vanno prendendo

consistenza gra¬
zie anche al la-

di una
commis¬

sione in-
tercon-
g r e g a -
zionale

che tor¬
nerà a riu¬
nirsi il 20
febbraio.
Allo stu¬
dio, fra
laltro, un

pellegri¬
naggio a_ avia sulla

tomba di S. Agostino il giorno della
sua nascita (13 novembre) ed una
visita ai luoghi della sua attività pa¬
storale (Tunisia ed Algeria) dal 19 al
26 settembre.

Da Trapani

Nella chiesa dell’Itria, dove se ne
conservano le spoglie, il 16 gennaio
è stato ricordato, come ogni anno, il
Ven. Fra Santo di S. Domenico
(1655-1728). T trapanesi hanno an¬
cora tanta devozione per il loro con¬
cittadino che mendicando di porta
in porta per le necessità del conven¬
to, ricambiava la offerta e il non ra¬
ro rifiuto con la speranza e la sere¬
nità che sapeva infondere.



Vocazioni Da Spoleto

1 membri della commissione per
la Pastorale Vocazionale della pro¬
vincia italiana OAD, istituita dal ca¬
pitolo Provinciale, si sono riuniti a
Pesaro il 9 e 10 di gennaio. Hanno
ascoltato la testimonianza di don
Giacomo della diocesi di Fano.

Cogliendo gli spunti dalla testi¬
monianza, la commissione ha cerca¬
to di mettere a punto un piccolo
programma per il 2004. Tra le ini¬
ziative proposte si evidenzia la rie¬
dizione del giornalino "Emmaus" e
le settimane agostiniane vocazionali.
La lettera ufficiale della commissio¬
ne la potete leggere su questo nume¬
ro di Presenza Agostiniana.

Dalle Filippine

“Oggi - scrive p. Luigi alle 4,30
del mattino del 4 febbraio 2004 -
apriremo il container. In pomeriggio
confessioni in una scuola e poi inau¬
gurazione del mese vocazionale al¬
l'università...poi il primo venerdì del
mese con veglia tutta la notte, rosa¬
rio e messa alle 2,30 del mattino...”!

Chi desiderasse ricevere settima¬
nalmente, via e-mail, un breve pen¬
siero agostiniano per ogni giorni si
metta in contatto con: oad@skyi-
net.net

CEBU (Filippine)
Giardino del Rosario

I confratelli di Spoleto e la comu¬
nità parrocchiale ricordano i qua¬
ranta anni della costruzione della
nuova chiesa sede della parrocchia.

Interno della chiesa S. Rita di Spoleto

Gli Agostiniani Scalzi vennero a
Spoleto nel 1621 prendendo in cu¬
stodia la chiesa del SS. Crocifisso
(sec.IV-V); ne furono allontanati dal¬
le soppressioni degli Ordini religiosi
ritornandovi appena possibile spo¬
standosi, in seguito nell'attuale con¬
vento e chiesa dedicati a S.Rita. Per
le celebrazioni, che si svolgono dal
27 al 29 febbraio, sono invitati tutti i
religiosi che sono passati dalla par¬
rocchia, in modo particolare p.Luigi
Celestino lannilli che grande parte
ebbe nella costruzione della chiesa.
La comunità parrocchiale aspetta,
soprattutto, i coniugi che che si sono
sposati nella parrocchia. Per alcuni
sarà un ritorno ai luoghi della giovi¬
nezza, per tutti una accoglienza ca¬
loroso della sempre e da sempre vi¬
vace e giovanile parrocchia.

Scioperi selvaggi

Il notiziario di questo numero si
presenta piuttosto scarno. I cronisti
locali e gli inviati speciali hanno
partecipato in massa allo sciopero
indetto dalla categoria!

P. Angelo Grande, oad



Dieci anni di presenza
nelle Filippine

Luigi Kerschbamer, oad

“Non si accende la lucerna per
metterla sotto il “secchio” ma sul
“sito” perché faccia luce a tutti colo¬
ro che sono lontani, ma sempre vici¬
ni.” (P. Modesto Paris, Chiodoweb:
119). Citando queste parole di un
mio caro confratello, che sono
nient’altro che il vangelo in forma
attualizzata, vorrei mettere sul
moggio (versione originale) i dieci
anni di presenza nelle Filippine. P.
Modesto è parte di questa missione,
non solo perché è venuto assieme al
coro Maddalene qualche anno fa,
ma perché ogni anno si fa presente
con un container, a nome dell’asse
Genova, Trentino, Spoleto, e dintor¬
ni. In questi giorni è arrivato l’otta¬
vo, come sempre carico di carità e
di amore, di generosità, di sacrifici,
di fioretti, da parte di grandi e pic¬
coli, famiglie e organizzazioni, ne¬
gozi e fabbriche. E questa l’espres¬
sione visibile, il segno esterno della
sinergia, tra confratelli e amici, con¬
venti e parrocchie, conosciuti e ano¬
nimi, con la preghiera e il lavoro du¬
ro, a favore delle missioni.

Il tutto è incominciato dieci anni
fa, quando sono arrivato all’aero¬
porto di Manila, avvolto nella ban¬
diera tricolore per poter essere
identificato da chi mi era venuto a
prendere, senza conoscerci l’un l’al¬
tro. Poi, l’ultimo tratto di volo, Ma-
nila-Cebu dove mi aspettavano i
confratelli che vi erano arrivati tre
giorni prima. Quell’ora di volo è
stata un’ulteriore occasione per

mettere le idee in ordine: fede in
Dio e piede sull’acceleratore. L’o¬
spitalità fraterna dei Rccoletti per
le prime tre settimane è stata un do¬
no di Dio, ma appena la Provviden¬
za ci ha offerto una casa dove tra¬
sferirci, abbiamo accettato imme¬
diatamente per imparare a cammi¬
nare con le proprie gambe. Infatti, il
giorno stesso che ci siamo trasferiti
nella casa è arrivato il primo aspi¬
rante, uno dei tantissimi, lungo
questi dieci anni: se una ventina
hanno già raggiunto il grande e
prezioso dono del sacerdozio, oltre
cento sono in cammino. Alcuni an¬
che molto vicino. È stato investito
per questa missione tutto, tempo e
denaro (degli amici e benefattori,
strumenti della mano di Dio) intel¬
letto e braccia (abbiamo scavato
per fare le fondamenta della nostra
casa e con picconi e badili abbiamo
smussato una collina per fare una
strada di accesso), anche la salute
ha dovuto cedere la sua parte
(quante volte mi sono svegliato du¬
rante la notte con l’angosciosa
preoccupazione del triplice by-pass
fissato per il 19 dicembre del 98,
che con un’addizionale grazia di
Dio sono riuscito a sorpassare - tra¬
duzione letterale del by pass).

Oh come eravamo felici quando
dopo nemmeno un anno, ed è stato
per Pentecoste, ci siamo trasferiti
in “casa propria” anche se fatta solo
di canne di bambù e tetti di paglia.
Nel 96 il primo gruppo di giovani



pronuncia i voti semplici, cerimonia
che si ripete ogni anno. I giovani au¬
mentano e c'è bisogno di più spazio.
La città di Butuan nell’isola di Min-
danao dista solo una notte di nave.
Ci siamo andati esattamente sei anni
fa: se durante il viaggio la nave ha
preso fuoco è stato solo un presagio
delle benedizioni di Dio che ci
aspettavano. Mi ricordava il Brasi¬
le, quando in viaggio per aprire un
nuovo centro missionario, negli ulti¬
mi duecento metri abbiamo bucato
tre volte!!’ A Butuan in quattro mesi
la missione è statcì messa in piedi, a
febbraio primo viaggio esplorativo,
il sette di giugno, ancora una volta
Pentecoste, il vescovo ha benedetto
solennemente il nuovo centro mis¬
sionario, forse abituato a realtà si¬
milari, non si sarà nemmeno accorto
che mancavano le porte e le finestre,
ma ancora una volta c’erano i tetti
di paglia. Nell’anno seguente a Ce-
bu, a Tabor Hill, nome simbolico,
una costruzione di due mila metri
quadrati è stata messa in piedi co¬
me centro missionario di attività e
di formazione; la collina poi piano
piano è diventata un centro spiri¬
tuale e per i tanti ritiri che si succe¬
dono con la via crucis, il parco del
rosario, il centro delle confessione,
la croce del millennio, il centro di
apostolato e di assistenza per i po¬
veri e gli indigenti.

Da due anni poi un’altra isola ci
vede presenti, è l’isola di Leyte, la
località chiamata Porto Bello, che è
già tutto un programma, dove i no¬
vizi, dopo i quattro anni di studi fi¬
losofici spendono un anno per sco¬
prire la vita religiosa in profondità e
per dedicarvisi per sempre. A fian¬
co del noviziato si prospetta la ne¬
cessità di un orfanotrofio per poter
accogliere i tanti bambini di strada,
e questo come espressione del cari¬
sma degli agostiniani scalzi: servire
la Chiesa secondo le necessità.

Che gioia le prime due ordinazio¬
ni sacerdotali a febbraio di due anni
fa, poi altre cinque ad agosto dello
stesso anno. L’anno scorso poi so¬
no state undici e quest’anno conti¬
nueremo, sempre nel giorno di
Sant’Agostino, con altri giovani che
si dedicano totalmente alla missione
e vengono corroborati dalla grazia
sacramentale.

Oltre alle tre case di formazione
specifica per la vita religiosa sacer¬
dotale, siamo presenti come cappel¬
lani in due ospedali, presenza nelle
carceri, centro pastorale universita¬
rio, gruppo di giovani, scuole, apo¬
stolato nelle aree povere, aperti alla
missione e dovunque siamo chiama¬
ti per testimoniare e servire.

E per concludere cito ancora il
Chiodoweb dell’inizio come metodo
valido dovunque: “ritrovare la gioia
e la strategia del lavorare in “asse” e
per consolidare le motivazioni che
non si trovano se non si cercano. Ri¬
trovare l’identità del gruppo senza
dimenticare che la forza sta nel sen¬
tirci uniti non solo con le iniziative,
ma negli scopi, nel fine. E non dia¬
mo colpa al tempo. Sono scuse, se il
nostro cuore è pulito, se la fede è ve¬
ra e viva, il lavoro per ogni attività
diventa una gioia e non certo un ob¬
bligo o un peso. Questa è la realtà
viva della missione nelle Filippine,
risultato della preghiera e del lavoro
e dedicazione di tanti, anche tuo,
lettore di queste pagine. Grazie a
nome dell’Ordine e della Missione.

P. Luigi Kerschbamer, oad



Da un
confessore

Aldo Fanti, oad

Signore, non ho parole per ringraziarti del potere ineguagliabile - “formi¬
dabile" avrebbe detto Paolo VI - che mi hai concesso di assolvere le anime.
Un’esperienza che dà i brividi.

Non ho alcun merito se non quello che mi deriva dalla tua autorità: “A chi
rimetterete i peccati saranno rimessi". Ma la tua voce sopravanza la mia ina¬
deguatezza.

Quando mi indirizzi un’anima è come se mi mettessi Ira le mani un’am¬
polla, imbrattata ma fragilissima, di Murano. Le potrò ridare lucentezza e
preziosità a patto che la lambisca appena appena, con la stessa levità con cui
una mamma lava il suo neonato. D’altra parte, come potrei scandalizzarmi
della miseria che impasta la vita di ciascuno se io stesso conosco i gridi della
mia pelle?

Se quell’anima si fosse abbrutita nel male, come farle intravedere cieli
nuovi, usciti ormai dal suo orizzonte, se il tuo Spirito non mi mettesse sulle
labbra parole piane, suasive, che risanano senza ferire?

Se il peccato, trattenuto a lungo e visto non come un boa che avvinghia,
ma come un’inezia inoffensiva, le avesse addormentato la coscienza, come po¬
trei risvegliare in lei il rimorso se non leggesse nei miei occhi, intenso, l’ac¬
coramento del suo distacco da Te, mio Signore?

Di quanti miracoli di grazia compiuti nelle anime, o Dio, sono stato testi¬
mone! Peccatori, per anni in impermeabili ai tuoi richiami, erranti per tratturi
cesposi, sono stati disarcionati dalla loro apatia perché colpiti dai barbagli del¬
la nostalgia di Te. Per siglare l’abbraccio tra Te e loro, delle mani di questo tuo
servo inutile ti sei servito che, levandosi in atto di assoluzione, strappava las¬
sù in alto pagine buie della loro vita.

Di quante croci ho avvertito il peso! Non v’è stato penitente che non me ne
abbia portata una, nell’inconscia speranza che, travasandomi la sua pena,
provasse un attimo di sollievo. A Te, mio Signore, a Te che la croce l’hai por¬
tata per tutti, sono ricorso affinché mi dessi le forze per far da Cireneo, anche
solo per un breve tratto di strada.

Di quanti segreti sono stato depositario! Confidenze che nessuno avrebbe
fatto ad anima viva, le ha deposte nel mio cuore, sapendo che lì sarebbero ri¬
maste chiuse a chiavistello. La tomba di quei segreti la annaffio spesso con la
preghiera perché vi spunti sopra il fiore della speranza.

Mi è di conforto sapere che quando mi presenterò davanti a Te, mio Si¬
gnore, non avrò solo colpe da farmi perdonare, ma ti presenterò, a intercedere
per me, le tante anime assolte nel tuo nome con la magnanimità adottata nel
mio ministero da S. Bonaventura che diceva: «Ti prego, Signore, affinché, in
confessione, riesca sempre a far apparire la tua estrema clemenza, la quale su¬
pera eli gran lunga lutti i peccati, quali che siano, quanti che siano, per quante
volte siano stati ripetuti». _

all1 P. Aldo Fanti, oad




	1: Cover
	2: Index
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	Pagina 35
	Pagina 36
	Pagina 37
	Pagina 38
	Pagina 39
	Pagina 40
	Pagina 41
	Pagina 42
	Pagina 43
	Pagina 44
	Pagina 45
	Pagina 46
	Pagina 47
	Pagina 48

