


presenza
agostiniana
AGOSTINIANI SCALZI

NUMERO SPECIALE
per il

IV CENTENARIO

DI FONDAZIONE DELL'ORDINE

(1592-1992)

Roma 1992



«Pongo nell'altare della tua confessione tutto il mio cuore, lo offro
a te in olocausto di lode... La fiamma del tuo amore bruci tutto inte¬
ro il mio cuore; nulla in me resti per me sicché io mi orienti verso me
stesso, ma bruci tutto in te e tutto in te arda; tutto sia preso dal tuo
amore come avvolto dalle fiamme sprigionatesi da te»

(Esposiz. salmo 137,2)



EDITORIALE

Tornano alla mente le ore commoventi, vissute insieme il 19 mag¬
gio scorso in occasione dell'inaugurazione dell'Anno Giubilare per
i quattrocento anni di fondazione del nostro Ordine: la Concelebra¬
zione nella chiesa di Gesù e Maria in Roma, la Messa con Giovanni
Paolo II nella sua cappella privata e la successiva udienza, il pelle¬
grinaggio alle sacre memorie romane del nostro Ordine: S. Paolo alla
Regola, Ss. Marcellino e Pietro, S. Nicola da Tolentino, S. Stefano
Rotondo, S. Maria Nuova. Ci siamo sentiti, come per incanto, un cuor
solo e un’anima sola con il centro vivo della Chiesa e con i confra¬
telli di ieri e di oggi. Un giorno, dunque, da custodire fra le cose più
belle della nostra vita!

Ci ha stupito non poco la risonanza dell'evento sia sulla stampa
sia, ancor più, in tanti amici religiosi, sacerdoti e laici. Come mai- mi sono chiesto - questa attenzione per la testimonianza di Agosti¬
no monaco e per la vita religiosa agostiniana? Forse il motivo risie¬
de in quel binomio del carisma agostiniano: umiltà e carità, che fa
sempre centro e richiama irresistibilmente alle cose più alte della vita.

Ora il Centenario è iniziato, ma deve mantenere le promesse: co¬
municarci il tesoro di spiritualità e di cultura di quattro secoli. Una
delle esperienze più stimolanti per noi sarà proprio quella di “guar¬
dare dentro" a questi quattro secoli, che racchiudono tesori inesti¬
mabili di opere vive e sante. Il valore e il senso del Centenario sta
tutto qui, nella sua capacità di incidere nella nostra vita per una rin¬
novata missione nella Chiesa del duemila.

Il Messaggio, che Giovanni Paolo li ha inviato all'Ordine, è già
una primizia del cammino nuovo propostoci. Le linee portanti del
documento sono quattro, e tracciano le direttrici ideali-operative per
il futuro: rilanciare il proposito di un continuo rinnovamento inte¬
riore e di un maggiore impegno per la futura missione; avere sem¬
pre presente nel cuore il nucleo centrale del carisma, l’umiltà e la
carità di Cristo; essere uomini di comunione coltivando il dialogo
con tutti, specialmente con i lontani; attuare un profondo aggiorna¬
mento culturale e qualificare agostinianamente la pastorale, conci¬
liandola con le esigenze della vita contemplativa e comunitaria.

Anche la Lettera, che ho indirizzato all'Ordine per l’occasione,
può stimolare un approfondimento della nostra identità, perché tutti,



4 Editoriale

singoli e comunità, raccolgano il patrimonio spirituale della nostra
tradizione che, ancora in gran parte, è celato a noi. Mi auguro che
nel corso dell’anno si sviluppi questo indirizzo di ricerca e di testi¬
monianza.

Ma il Centenario non ci ha offerto solo dei documenti. Infatti,
il 14 giugno scorso, nella Basilica Vaticana, Giovanni Paolo II ha
conferito l'ordinazione sacerdotale a due nostri Confratelli: il polacco
P. Giorgio Mazurkiewicz e lo zairese P. Emilio Kisimba. Essi, insie¬
me ai due primi sacerdoti brasiliani P. Moacir Chiodi e P. Alvaro
Agazzi, ordinati nel gennaio scorso in Brasile, sono già una primi¬
zia di speranza che annuncia un avvenire nuovo per l’Ordine. In es¬
si il passato si salda già con il futuro.

Ecco, adesso, Presenza Agostiniana, che esce in edizione specia¬
le e accoglie numerosi servizi, così articolati: i documenti del IV Cen¬
tenario, la nostra storia, il nostro carisma, la nostra cultura ed arte,
le celebrazioni inaugurali, la bibliografia. Questa pubblicazione of¬
fre dunque una buona sintesi culturale per aiutarci a conoscere il
nostro Ordine, e costituisce anche un punto di riferimento per svi¬
luppare una doverosa analisi storica e teologica su determinati pro¬
blemi, che richiedono ancora attente indagini. Alludo soprattutto
al problema delle "origini”.

Nell'arco del Centenario seguiranno altre pubblicazioni di fonti
e manoscritti inediti, nonché studi nei diversi settori della spiritua¬
lità e della storia. Così potremo risalire alle sorgenti genuine del no¬
stro carisma per assimilarlo meglio e così rispondere adeguatamente
sia alla nostra vocazione sia alle attese della Chiesa nel mondo. Quan¬
to ha scritto L'Osservatore Romano titolando il servizio sul nostro
Ordine del 15 maggio scorso, diventa il programma per l’avvenire:
«Chiamati a proclamare una speranza nuova testimoniando all’uo¬
mo la presenza di Dio». È l’auspicio che formulo di cuore a tutti!

Ai molti e valenti Collaboratori di questo numero speciale, fra
cui alcuni confratelli agostiniani e recolletti, va il mio più sentito
ringraziamento perché sono sicuro che questo comune lavoro gio¬
verà a tutti.

P. Eugenio Cavallari
Priore Generale OAD



documenti



Messaggio del Papa

Al Rev.mo Padre EUGENIO CAVALLARI
Priore Generale dell’Ordine

degli Agostiniani Scalzi

1 . Ho appreso con gioia che codesto Ordine degli Agostiniani Scalzi si appre¬
sta a celebrare il IV Centenario della sua nascita, che ebbe inizio da quel radicale
processo di rinnovamento della vita interiore e dell'osservanza regolare, auspica¬
to dal 100° Capitolo Generale dell'Ordine Agostiniano, in data 19 maggio del 1592,
con il decreto Et quoniam satis.

Ringrazio il Signore per le splendide testimonianze di opere apostoliche e mis¬
sionarie che in questi quattro secoli sono fiorite in seno a codesto Ordine, il quale
ha costantemente ispirato la propria vita ed attività agli insegnamenti del grande
Agostino, Vescovo e Maestro di spiritualità. Auspico che le celebrazioni giubilar!
servano a rilanciare il proposito di un continuo rinnovamento interiore e di un
maggiore impegno per la futura missione e ad avere sempre presenti nel cuore
quei testi biblici che fin dall'epoca della Riforma costituirono un costante punto
di riferimento: «Sono venuto a portare il fuoco sulla terra, e come vorrei che fosse
già acceso!» (Le 12,49), ed ancora: «Togliti i sandali dai piedi, perché il luogo sul
quale tu stai è una terra santa». (Es 3, 5). È questo il carisma specifico che gli Ago¬
stiniani Scalzi hanno vissuto, armonizzando la vita contemplativa con quella attiva.

2. Cari Fratelli, siate fedeli al principio ispiratore della vostra Regola: «Il mo¬
tivo essenziale per cui vi siete riuniti insieme è che viviate unanimi nella casa e
abbiate unità di mente e di cuore, protesi verso Dio» (n. 3). Prendete stimolo anche
da questa ricorrenza per concretizzare sempre meglio la vostra ascesi nella pie¬
nezza della vita comune, secondo il modello della prima comunità agostiniana di
Tagaste. Sia la carità l’anima della vostra vita comune. Essa vivifichi l'attività apo¬
stolica dei singoli, esprima l’unità dei cuori, faccia della vostra Congregazione « Un
cuor solo e un'anima sola» (At 4, 32), senza mortificare la personalità di ciascun
religioso, anzi, corroborandola e accrescendola (Cost., n. 8).

Attenti al richiamo di Gesù: «Imparate da me, che sono mite e umile di cuore»
(Le 13, 3), vi avvierete realmente, secondo l’espressione di Agostino, «alle altezze
con il piede dell’umiltà» (De Sacra Virginitate , 52), se avrete un peculiare atteg-



7

giamento di umiltà che favorisce la povertà, la mortificazione e il distacco dal
mondo.

Tale è, infatti, il significato spirituale più profondo dei voti di castità, povertà,
obbedienza ed umiltà: «Entra scalzo in questa terra, perché è santa. Spoglia prima
i piedi, cioè gli affetti dell’anima tua, e rimangano nudi e liberi» (Ven. P. Giovanni
di S. Guglielmo, La scala dei 15 gradi, grado V).

Sforzatevi di avere gli stessi sentimenti di Gesù, il quale spogliò se stesso, as¬
sumendo la natura di servo, e realizzate il desiderio della Chiesa di avere nel suo
seno molti fedeli, che seguano più da vicino il Salvatore nella via della sua abne¬
gazione (Lumen gentium, 42).

3. Siate uomini di comunione. Non fate mancare la vostra collaborazione af¬
finché si accresca e si estenda il dialogo con tutti, specialmente con i lontani. Sfor¬
zatevi di promuovere una maggiore comprensione reciproca, mostrando con i fatti
che Dio vi ha messi insieme, perché operiate insieme.

Amate profondamente la vostra identità e la vostra Congregazione religiosa;
attuate un profondo aggiornamento culturale e qualificate agostinianamente la
pastorale, conciliandola con le esigenze della vita comunitaria. Coscienti di esse¬
re stati chiamati dalla misericordia di Dio ad una nuova speranza, siate nel mon¬
do uomini nuovi in Cristo risorto: ben radicati in Dio, compaginati nella Chiesa,
aperti alle istanze del mondo moderno. In tal modo potrete davvero cantare il can¬
tico nuovo, secondo la felice espressione di S. Agostino, testimoniando la presen¬
za di Dio all’uomo moderno.

Maria nutra di delicati affetti la vostra vita e faccia della vostra Comunità una
vera famiglia. Veneratela, secondo la vostra tradizione, con lo speciale titolo di
Madre di Consolazione.

Con questi sentimenti ben volentieri imparto a Lei, a tutti i membri di codesto
Ordine degli Agostiniani Scalzi e a quanti si uniranno alle cerimonie religiose nel
corso dell’anno giubilare la mia speciale Benedizione, in pegno di abbondanti fa¬
vori celesti.

Dal Vaticano, 26 Aprile 1992
Domenica in Albis.



Lettera della Congregazione

CONGREGATI©
PRO INSTITUTIS VITAE CONSECRATAE
ET SOCIETATIBUS VITAE APOSTOLICAE

Prot., n. 19131/92
Reverendo Padre Eugenio CAVALLARI
Priore Generale
PP. Agostiniani Scalzi
Roma

Reverendo Padre,

nella fausta ricorrenza del IV centenario di fondazione, che l’Ordine degli Agosti¬
niani Scalzi celebrerà il 19 maggio 1992, questo Dicastero per gli Istituti di vita
consacrata e le Società di vita apostolica è lieto di farle pervenire l'espressione
delle proprie felicitazioni auspicando al tempo stesso che detta celebrazione su¬
sciti, in tutte le comunità dell’Ordine, un rinnovato impegno di amore e di fedeltà
all’ideale agostiniano, quale fu inteso nel lontano 1592, dai generosi promotori
della nascente riforma.

Nell’ancor vivo clima del Concilio Vaticano II, che nel promuovere l’aggiorna¬
mento della vita religiosa ha esortato tutti gli istituti alla riscoperta delle ricchezze
delle proprie origini, l’imminente vostra celebrazione del IV centenario di fonda¬
zione, Vi offre l'occasione, quanto mai propizia, per un’attenta riflessione risa¬
lente, appunto, alle sorgenti del vostro movimento, allo scopo di riscoprire e, se
necessario, di recuperare quei valori che nel maggio del 1592 determinarono il
sorgere della riforma.

Gli Agostiniani Scalzi nacquero in quel clima di austerità morale e religiosa,
che prese l’avvio dal processo di rinnovamento delle istituzioni voluto dal Conci¬
lio di Trento, e dal diffuso bisogno di un ritorno alla “genuina testimonianza di
carità e umiltà”, propri del carisma agostiniano. La Riforma ebbe molti e ferven¬
ti seguaci, grazie all’autenticità della loro vita religiosa, basata sulla scrupolosa
osservanza della Regola di S. Agostino, preso come modello di vita interiore ed
apostolica. Sostenuta, perciò, da eminenti personalità ecclesiastiche, a incomin¬
ciare dal Papa Clemente Vili, ma anche dai suoi Successori, si diffuse rapidamente
in Italia e all’estero. Specialmente nei secoli XVILXVIII dette alla Chiesa religio¬
si che, dediti alla contemplazione non meno che allo studio e all’apostolato, si di¬
stinsero nel campo delle scienze filosofico-teologiche, nei diversi rami della cui-



9

tura e dell’arte, nella predicazione della divina parola, nelle missioni e nelle ope¬
re caritative: religiosi, insomma, che nell’appassionata ricerca della verità e nello
zelo per la propria ed altrui santificazione, emularono spesso il coraggio del loro
grande maestro e padre Agostino, facendone risplendere la luminosità del sapere
e degli esempi altamente virtuosi.

Notevole è stato il contributo che gli Agostiniani Scalzi hanno dato, attraverso
i secoli, alla promozione umana e cristiana della società, grazie alla fedeltà al lo¬
ro carisma.

Oggi, di fronte alle profonde trasformazioni della società contemporanea ve¬
rificatesi negli ultimi decenni, e alle soglie del 2000, il Santo Padre Giovanni Pao¬
lo II ha lanciato l’appello per una nuova evangelizzazione e conta molto sui Reli¬
giosi, il cui apporto, in tale processo di rinnovamento delle coscienze, sarà tanto
più efficace, quanto più autenticamente evangelica sarà la loro testimonianza. Il
mondo, infatti, ha bisogno non tanto di dotti maestri, quanto di testimoni credibili.

Tutta la storia del vostro Ordine, a partire dal maggio 1592, mostra che come
Agostiniani Scalzi avete i requisiti per inserirvi, a pieno titolo, nel processo della
nuova evangelizzazione, secondo le attese del Sommo Pontefice. Ben venga, dun¬
que, la celebrazione del IV centenario di fondazione dell’Ordine con l’auspicio che
la ricchezza spirituale avuta in eredità contribuisca a preparare tempi migliori
per la società del 2000.

E S. Agostino, l’instancabile ed appassionato ricercatore della verità, lo stre¬
nuo difensore della fede, l’uomo della carità verso i poveri, forte e soave nell’a¬
dempimento del suo dovere di padre delle anime, Vi ottenga dal Signore di perse¬
verare sempre con fedeltà nella gioia e nella generosità.

Roma, 2 maggio 1992

Eduardo Card. Martinez Somalo
Prefetto



Lettera del Priore Generale all'Ordine

SERVIRE L’ALTISSIMO
IN SPIRITO DI UMILTÀ

CURIA GENERALIZIA
PP. AGOSTINIANI SCALZI

PIAZZA OTTAVILLA, 1 - TEL. 06/5896345
00152 ROMA

IL PRIORE GENERALE

Prot.Reg.IV;fol.352/3

Carissimi Fratelli e Sorelle!
La grazia dello Spirito Santo colmi il cuore e la vostra anima di gioia e di

consolazione. Amen.
Ogni anno, ogni momento della vita sono una grazia immensa del Signore: la

sua misura ordinaria è infatti l'amore infinito. Tuttavia è anche vero che talune
grazie Egli le prepara per la Chiesa in determinate epoche, che reclamano un in¬
tervento straordinario di salvezza.

Per noi, Agostiniani Scalzi, la celebrazione del IV Centenario della nostra na¬
scita nella Chiesa di Dio assume senza dubbio il carattere di una grazia straordi¬
naria, elargita perché penetriamo più a fondo nel pensiero e nell'azione della Re¬
denzione: «Ricordo i giorni antichi, ripenso a tutte le tue opere, medito suoi tuoi
prodigi» (Sai 142,5).

Il mio pensiero è già rivolto al 19 maggio prossimo, quando celebreremo l’Eu¬
caristia nella chiesa di Gesù e Maria in Roma, vero cuore dell’Ordine. Al compier¬
si dei quattrocento anni di fondazione della nostra Famiglia religiosa, diremo dal
profondo dell'animo il grazie riconoscente a Dio e rinnoveremo l'offerta della no¬
stra vita.

In questo momento di commozione e di gioia, saluto con affetto tutti voi, Con-

* Le incisioni, con relativo epigramma, che illustrano la Lettera, raffigurano S. Agostino.
Sono tratte dal libro Tempio Eremitano de’ Santi e Beati dell'Ordine Agostiniano, Prima
parte, di P. Ambrogio Staibano, primo Vicario Generale degli agostiniani scalzi, Napoli, 1608.



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 11

fratelli e Consorelle, che condividete lo stesso ideale di vita riformata agostinia¬
na. In voi, desidero salutare cordialmente anche i nostri Confratelli Agostiniani
e Recolletti, cui ci sentiamo fraternamente uniti dal comune vincolo della perfe¬
zione evangelica secondo la Regola del S. P. Agostino.

Il titolo di questa Lettera mi è stato suggerito dal Breve Christi fidelium, indi¬
rizzato da Paolo V al nostro Ordine il 28 settembre 1610 per approvare le Costitu¬
zioni, promulgate dal Capitolo Generale nel 1609. In esso il Pontefice conia una
definizione assai felice della caratteristica fondamentale della nostra Riforma:
“Servizio deU’Altissimo in spirito di umiltà".

Anche l’esordio iniziale, che apre il mio messaggio a voi, è quello stesso che
il Ven. Fra Bernardo dello Spirito Santo poneva all’inizio delle sue lettere: ci ri¬
corda eloquentemente che il protagonista della nostra storia plurisecolare è lo
Spirito Santo, e si armonizza bene con la nostra spiritualità agostiniana, che ha
come simbolo il cuore che arde. Esso è certamente il cuore di Agostino, immagine
viva però di un altro Cuore: il buon fuoco dello Spirito Santo, che purifica e ac¬
cende il cuore umano con il suo amore.

Del resto, anche i testi biblici, che da sempre hanno costituito un punto di ri¬
ferimento per la nostra Riforma, fanno diretto riferimento alla manifestazione
pentecostale dello Spirito Santo. Essa è già annunciata sul Monte Oreb, quando
Mosè si trova di fronte al roveto che arde senza estinguersi:“Togliti i sandali dai
piedi, perché il luogo che calpesti è una terra santa!" (Es. 3,5); e Gesù rivela la sua
missione salvifica come un battesimo di amore e una manifestazione dello Spiri¬
to Santo:“Sono venuto a portare il fuoco sulla terra, e come vorrei che fosse già
acceso! C'è un battesimo che devo ricevere; e come sono angosciato, finché non sia
compiuto!" (Le 12,49-50).

La nostra "riforma” nella Chiesa di Dio che cosa è e deve essere se non una
nuova Pentecoste dello Spirito Santo?

I - SIGNIFICATO E FINALITÀ’ DEL CENTENARIO

1. RINGRAZIARE

Volgiamoci subito con tutto il cuore a Dio, Padre provvidentissimo e miseri¬
cordioso, per manifestare la nostra profonda riconoscenza a Lui, che ci ha gene¬
rati nella sua Chiesa, e durante questi quattrocento anni ci ha protetti, guidati
e liberati nelle drammatiche fasi del nostro cammino. Oggi non facciamo fatica
a riconoscere il suo Cuore di Padre in ogni attimo della nostra vita e della nostra
storia plurisecolare.

Il nostro Ordine è opera sua\ Sì, chi ha fatto tutto è solo il Signore, e noi siamo
soltanto suoi strumenti: Lui ci ha voluti per un atto di misericordia, Lui ci guide¬
rà sempre con misericordia fino al compimento della nostra missione. Perciò, più
che contare il numero dei giorni e degli anni, contiamo su di Lui, l’Uno e il Tutto.





Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 13

Egli custodisca intatto il dono che ci ha affidato per la sua misericordia!
Rivolgiamo poi la nostra filiale riconoscenza anche a Maria Immacolata, Ma¬

dre di Consolazione, e al S. P. Agostino per la continua protezione che ci hanno
accordato.

Mét è veramente un atto dovuto di affetto esprimere adesso la nostra ricono¬
scenza a tutti i Confratelli che ci hanno preceduto, lasciandoci un ricchissimo pa¬
trimonio di santità, cultura, opere apostoliche e missionarie. E’ una preziosa
eredità che dobbiamo raccogliere: siamo ciò che siamo anche per merito loro! Es¬
si ci consegnano solennemente e nuovamente la loro testimonianza di fedeltà as¬
soluta all'Amore di Dio e alla missione della Chiesa. E noi ci sentiamo in profonda
consonanza con il loro messaggio e il loro dono, impegnandoci a confluire in que¬
sta ininterrotta comunione di vita soprannaturale e a trasmettere intatto questo
"tesoro di famiglia" alle nuove generazioni.

La nostra festa diventa così celebrazione del mistero della comunione dei San¬
ti, perché coloro che ci hanno preceduto sono tuttora per noi modello di vita e
intercessori di grazia. Il Signore faccia ascendere l’onore di questo Centenario
a tutti i nostri Confratelli che vivono, umilmente, nella sua Gloria Trinitaria.

Il mio ringraziamento si indirizza anche a voi tutti, che, con tanto impegno
e abnegazione, vivete il carisma del nostro Ordine, operando nei diversi campi
di apostolato sia in Italia che in Brasile: grazie di cuore! In questo giorno di gioia
comune sentiamo di condividere più che mai anche i dolori e le speranze di
ciascuno.

2. FARE MEMORIA

Sarebbe ben poca cosa ricordare unicamente una data storica, sia pure im¬
portante, del nostro Ordine, per il solo gusto della celebrazione, o per ammirare
passati splendori e commemorare imprese altrui. Il nostro "fare memoria", al con¬
trario, significa attualizzare il passato. Pertanto la celebrazione del IV Centenario
è una occasione unica, che ci viene offerta da Dio, per risalire alle sorgenti genui¬
ne del nostro carisma, e assimilarlo meglio per rispondere adeguatamente sia al¬
la nostra vocazione sia alle attese della Chiesa e del mondo.

Il ricordo vivo e partecipe del nostro passato, soprattutto il fervore degli inizi,
deve rilanciare decisamente il proposito attuale di rinnovamento e la conseguen¬
te missione futura. S. Agostino delinea questa esigenza in modo molto lucido: «Chi
compie un lavoro deve tener presente l'inizio e il termine, perché in ogni movimento
della propria azione, se non si volge a guardare l’inizio, non preordina la fine. E’
necessario quindi che il proposito che si volge in avanti sia rilanciato dalla memo¬
ria che si volge indietro, perché se si dimenticherà di aver cominciato l’opera, non
si troverà il modo di finirla» (Città di Dio 7,7).

La "memoria" del 19 maggio 1592 ci proietterà verso il futuro con una coscienza
nuova, con un entusiasmo fresco, con un impegno robusto per essere autentici
e credibili agli occhi di Dio e dei fratelli. In tal modo l’ininterrotta fedeltà creati¬
va al progetto delle origini conferirà vitalità e continuità alla nostra tradizione.



14 Eugenio Cavallari

Il Centenario cade per di più in un momento storico, non scevro di ombre e
incognite per il futuro della vita religiosa. Quindi, ritornare alle nostre radici per
essere realmente una presenza viva nel mondo, diventa un imperativo dell’ora pre¬
sente, anzi, di tutti i giorni.

3. RITORNARE ALLE SORGENTI

La nostra vicenda storica è racchiusa fra il Concilio di Trento e il Concilio Va¬
ticano II, che hanno inaugurato due stagioni di grande riforma nella vita della
Chiesa. Quindi, come le nostre origini furono la risposta concreta all’appello del
Concilio di Trento, così la nostra attuale collocazione e missione nella Chiesa de¬
ve essere in linea con l’indirizzo di un forte rinnovamento interiore, voluto dal
Concilio Vaticano II e ribadito continuamente dal Papa: rinnovarsi per rinnovare
il mondo.

Si tratta in realtà di una “nuova evangelizzazione” della nostra vita religiosa
affinché risponda sempre meglio al modello voluto da Cristo, e interpretato così
felicemente dal S. P. Agostino e dai nostri primi Confratelli. Di fronte a questa
mèta ci rendiamo conto facilmente che anche noi, almeno in parte, dobbiamo re¬
cuperare ciò che non siamo ancora e ciò che non siamo più. Ne consegue logica¬
mente che il programma delle celebrazioni deve essere rivolto essenzialmente al
rinnovamento della nostra vita interiore, comunitaria e apostolica. Rinnovamen¬
to, del resto, già felicemente avviato da alcuni anni, e che il Centenario deve ulte¬
riormente stimolare e potenziare. Così esso diventa davvero un’occasione unica
per far decollare in modo decisivo il nostro Ordine.

Anche il clima di rinnovamento che si respira oggi nel mondo, invita al piace¬
re del nuovo, non all’angoscia del crepuscolo. In questo fine secolo si sta giocan¬
do una partita decisiva fra i valori della civiltà materialistica e quelli della civiltà
dello spirito. Il grande e arduo compito della evangelizzazione moderna, come lo
fu ai tempi del Concilio di Trento, è quello di restituire all’uomo la sua immagine
divina. Da questo punto di vista, i criteri di riferimento per comprendere il senso
genuino del nostro Centenario, sono gli stessi che illuminano la nostra vita reli¬
giosa in questo guado delicato della storia.

Non è questione di contrapporre il vecchio al nuovo, quanto di conciliare il
piano dell’immanenza con quello della trascendenza. Il Vangelo ci indica a que¬
sto proposito il modo giusto di agire: «Ogni scriba, divenuto discepolo del regno
dei cieli, è simile a un padrone di casa che estrae dal suo tesoro cose nuove e cose
antiche» (Mt 13,52). Anche S. Agostino, esperto in questo genere di operazioni, chia¬
ma il suo Dio: Bellezza sempre antica e sempre nuova.

Da qui nasce una domanda di fondo, che inquadra meglio il nostro esame di
coscienza. Falseremmo il problema se lo ponessimo in questi termini semplicisti¬
ci: Siamo vecchi? Siamo sorpassati? Piuttosto diremo: Siamo quel che dobbiamo
essere?

Questo esame di coscienza non può certo esser fatto solo dai singoli, ma da
tutte le nostre comunità, poiché esiste al riguardo una forma di condizionamento



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 15

reciproco. E non saprei dire se è piuttosto il singolo non-aperto che condiziona
l’Ordine, oppure se è l’Ordine non-aperto che condiziona di più il singolo. La ri¬
sposta probabilmente sta nel mezzo e coinvolge pesantemente singoli e comunità.

Ben si vede allora che il IV Centenario si giustifica pienamente, soltanto se
induce a una verifica personale e comunitaria della nostra reale situazione. Esso
diventa un’ottima occasione per svegliarci e compiere una precisa scelta di cam¬
po, che non smentisce quella delle origini, ma piuttosto la rinnova adeguandola
ai tempi e agli inviti della Chiesa. Conviene aprirci anche in questo caso, sintoniz¬
zandoci sul cammino in atto nella Chiesa: respiriamo a pieni polmoni il soffio del¬
lo Spirito!

Ecco in definitiva il senso vero di questa Lettera: aiutarci a compiere insieme
una verifica sulla nostra autenticità di Agostiniani Scalzi.

II - LA NOSTRA STORIA

Ripercorrere insieme la nostra vicenda storica è doveroso anzitutto per nar¬
rare le opere di Dio, che si rivelano luminosamente attraverso gli avvenimenti e
le opere degli uomini; inoltre è utile per renderci conto che tutto concorre al fine
di realizzare il disegno di Dio. La storia dell’Ordine in ogni sua fase è storia di
salvezza.

1. DAL CONCILIO DI TRENTO AL 1592

Parlando delle nostre origini, non si può fare a meno di risalire a questo gran¬
de Concilio, che ha fissato le linee di fondo di una profonda riforma spirituale
per la Chiesa di allora, inquinata dai costumi pagani dell’umanesimo imperante
e lacerata dallo scisma protestante.

Esso emanò il 4 dicembre 1563 un Decreto di riforma degli Ordini monastici,
struttura portante della Chiesa. In questo testo conciliare fra l’altro si legge: «Poi¬
ché il santo Concilio non ignora quale splendore e utilità la Chiesa di Dio riceva
dai monasteri ben disciplinati e guidati, giudica necessario ordinare che tutti i Re¬
golari, sia uomini che donne, organizzino la loro vita conformemente alla Regola
che hanno abbracciata, affinché la disciplina antica e regolare sia più facilmente
e prontamente ristabilita... Anzitutto essi osservino con fedeltà tutto ciò che riguarda
la perfezione della loro professione religiosa, cioè i voti di obbedienza, povertà e
castità, e tutti gli altri voti e precetti propri delle singole Regole e Ordini, nonché
la loro natura specifica e la salvaguardia dell’osservanza della vita comune, del
cibo e del vestito particolare» (Sess. XXV, can. 1). In base a questo principio fon¬
damentale, il Concilio si preoccupava non solo di restaurare l’antica disciplina
regolare, ma anche di offrire ai Religiosi l’opportunità di attuare una osservanza
più radicale dei consigli evangelici. Il concetto di riforma dunque si deve intende¬
re nel senso più ampio: restaurare la disciplina antica, mitigata o deformata da
concessioni, abusi e consuetudini contrarie, e formulare leggi per una osservan-



16 Eugenio Cavallari

za più stretta, allo scopo di raggiungere la perfetta sequela Christi.
Nel maggio 1564, il Capitolo generale dell’Ordine Agostiniano fece proprio il

Decreto del Tridentino e avviò la riforma all’interno dell'Ordine: restaurare la vi¬
ta comune attraverso l’osservanza dei voti e delle norme disciplinari. Nascono così
le rinnovate Costituzioni del 1581, che rimarranno in vigore fino a Leone XIII e
influenzeranno tutti i movimenti di riforma.

Nell’Ordine Agostiniano, ancor prima del Concilio Tridentino, era già in corso
una forte tendenza riformatrice, che aveva dato vita alle Congregazioni di Osser¬
vanza. Anche in Italia esse erano molto attive; fra tutte si devono ricordare quelle
di Lombardia, dell'Umbria, dei Battistini, di Lecceta, di S. Giovanni di Carbonara,
di Centorbi, perché fornirono gli uomini migliori alla nostra Riforma. Alcuni insi¬
gni agostiniani del secolo XVI influirono decisamente, con la loro cultura e santi¬
tà, sul rinnovamento spirituale dell’Ordine Agostiniano. Essi hanno preparato la
nascita dei Recolletti in Spagna e degli Scalzi in Italia: S. Tommaso da Villanova,
B. Alfonso de Orozco, Luigi di Montoya, Francesco da Villafranca, Ven. P. Tom¬
maso di Gesù.

Ma è il Capitolo Provinciale di Toledo (Castiglia), celebrato nel 1588 sotto la
presidenza del Priore Generale P. Gregorio Petrocchino, che costituisce l’inizio
vero e proprio della Riforma Agostiniana. Il 5 dicembre viene approvato il Decre¬
to che autorizza la fondazione di tre o più monasteri, sia maschili che femminili,
nei quali vivere un sistema di vita più austero. Nel 1589 è approvata la Forma
de vivir, elaborata da P. Luigi di Leon, che è la regola di vita della Recollezione
Spagnola.

2. GLI INIZI DELLA RIFORMA (1592 1620)

Il 19 maggio 1592 si può considerare a buon diritto il dies natalis del nostro
Ordine. In questo giorno, il centesimo Capitolo Generale dell’Ordine Agostiniano,
riunito a Roma nel convento di S. Agostino, formula il Decreto Et quoniam satis,
con cui prescrive la Riforma a tutti i conventi dell’Ordine. Ecco il testo: «Poiché
è fin troppo evidente che non pochi religiosi dell’Ordine si sono talmente allonta¬
nati dall'osservanza delle norme morali e delle leggi canoniche che a mala pena
si può riconoscere nella loro condotta la fisionomia della carità fraterna e dell’an¬
tica disciplina religiosa; e, d’altra parte, desiderando ardentemente di far rifiorire
il nostro Ordine per santità di vita e di opere, facendolo splendere nel mondo come
esempio luminoso di ogni virtù, i Padri del Definitorio hanno decretato che per
primo sia riformato il nostro cenobio romano, poi sul suo modello anche i conven¬
ti viciniori, infine, se sarà opportuno, tutti i cenobi e monasteri del nostro Ordine.
E ciò, sia per correggere i costumi, sia per sradicare qualsiasi abuso in materia di
proprietà dei beni, sia per rimuovere ogni macchia o colpa, fino al più piccolo
difetto».

L’appello del Capitolo Generale fu accolto prontamente a Napoli, ove alcuni
religiosi - provenienti sia dall’Ordine Agostiniano che dallo stato laicale - forma¬
rono la prima comunità nel convento di S. Maria dell’Olivella. Gli iniziatori furo¬
no P. Andrea Diaz, agostiniano spagnolo della Congregazione siciliana di Centorbi,



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 17

e P. Andrea da Sicignano, agostiniano del convento di S. Agostino di Napoli. Ad
essi si unirono poco dopo Fra Andrea Taglietta, Fra Lorenzo della Tolfa, P. Am¬
brogio Staibano, P. Giovanni Battista Cristallino, P. Giulio, calabrese, e P. Gio¬
vanni Battista, bolognese. Il 20 luglio 1592, «tutti rivestiti di rozza lana, si
scalzarono», dando così inizio formale alla Riforma. Questi primi Religiosi si pos¬
sono considerare in blocco i fondatori morali del nostro Ordine, poiché reinter¬
pretarono la Regola di S. Agostino in tutta la sua esigente portata, secondo le
direttive del Concilio di Trento e del Capitolo Generale del 1592. Fra il 1592 e il
1598, anno in cui saranno approvate le prime Costituzioni, essi modellarono con
il loro stile di vita la fisionomia tipica del carisma degli Agostiniani Scalzi in seno
alla Famiglia Agostiniana.

Del loro genere di vita riformato, e della vita interna della comunità dell’Oli-
vella, ce ne parla il primo storico della Riforma, P. Epifanio di S. Gironimo: «Ci
s’alzava alla mezanotte a dire il mattutino, dopo il quale, nel tempo dell'inverno
si faceva un'ora di orazione mentale, avanti la quale si dicevano le litanie de' San¬
ti... Tutti stavano in coro all’uffizio e anco all'orazione mentale, alla quale si stava
secondo la devozione del frate: e chi stava ginocchioni, chi bocconi, chi disteso a
terra, chi con le braccia aperte e chi d'una maniera e chi d’un'altra. Si facevano
le discipline tre volte la settimana dopo il mattutino. Questa disciplina durava un
buono quarto d’ora cantandosi ad alta voce il Miserere e il De profundis. Si digiu¬
nava tre dì della settimana: il lunedì, mercoledì e venerdì... Alla tavola si leggeva
del continuo e quello che leggeva stava in piedi, sebbene qualche volta leggeva un
sacerdote nel suo luogo... Le mortificazioni erano spesso il mangiare in terra e le
discipline per li difetti le faceva il superiore in questo modo: si levava il cappuccio
e sulle spalle il superiore con un fascetta di tredici verghette legate insieme batte¬
va dicendo il Miserere... Si viveva con grande simplicità, carità e pace e con fervo¬
re di spirito... Si sforzavano a gara rubare il merito del compagno: alcuni si alzavano
la notte secretamente e facevano li servizi umili del convento senza sapere chi l'a¬
vesse fatti; l’obedienze benché ardue si facevano prontamente. Insamma si viveva
con gran fervore di spirito in quelli principi» (Croniche, pag. 33).

L’anno seguente P. Andrea Diaz venne eletto Vicario Generale dei Centorbani
e lasciò la Riforma per obbedire al Priore Generale; poco dopo, anche P. Andrea
da Sicignano ritornò al suo eremo in Napoli.

Il 16 novembre 1593, P. Andrea Securani da Fivizzano, Priore Generale dell’Or¬
dine Agostiniano, con il decreto Cum Ordinis nostri splendorem riconobbe giuri¬
dicamente la Congregazione dei Frati Scalzi dell'Ordine degli Eremitani di S.
Agostino, e nominò P. Ambrogio Staibano primo Vicario Generale della Riforma.
Il 22 dicembre 1594 anche Clemente Vili, con il Breve Decet Romanum Pontifi-
cem, approva formalmente la Riforma.

In breve tempo la nascente Riforma si espande in Italia, pur fra grandi prove
che temprano il fervore e la speranza. Non si può non riconoscere in questi eventi
un disegno superiore di Dio, che guida la sua Chiesa in modo imperscrutabile.

Il 7 aprile 1598 si riunisce nel convento di S. Paolo alla Regola (Roma) il primo
Capitolo Generale per esaminare e approvare il testo delle Costituzioni, così de¬
nominate: Constitutiones Reformatorum Discalceatorum Ordinis S. Augustini (21



V£W-



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 19

aprile 1598). Il 10 luglio 1599, Clemente Vili, il Papa riformatore, con il Breve De
religiosorum quorumlibet nomina il carmelitano scalzo spagnolo P. Pietro Villa¬
grassa della Madre di Dio, Sovrintendente Apostolico della Riforma Agostiniana
d’Italia, sottraendola alla giurisdizione del Priore Generale Agostiniano. Il Sovrin¬
tendente rimarrà alla guida degli Agostiniani Scalzi fino alla sua morte (26 ago¬
sto 1608).

Il 10 dicembre 1599, nella chiesa di S. Stefano Rotondo (Roma), P. Pietro fa
rinnovare la Professione religiosa ai membri delle due comunità romane, per con¬
validare quelle dubbie. Egli però, non senza aver consultato il Papa, fa aggiunge¬
re anche un quarto voto: quello di umiltà. Questo intervento dall’alto è una chiara
indicazione della volontà di Dio, che in tal modo rivela la caratteristica specifica
della nostra Riforma: testimonianza evangelica di umiltà.

Nel 1609 le nuove Costituzioni codificano il quarto voto e Paolo V le approva
il 28 settembre 1610 con il Breve Christi Fidelium. In esso il Papa definisce la no¬
stra Riforma: servizio dell’Altissimo in spirito di umiltà. Il 5 maggio 1620, con il
Breve Sacri Apostolatus Ministerio, egli riconferma l’approvazione delle Costitu¬
zioni in forma specifica e sancisce l’autonomia della nostra Riforma.

3. GLI SVILUPPI DELLA RIFORMA (1620-1764)

Da questo momento, e fino alla metà inoltrata del secolo XVIII, gli Agostinia¬
ni Scalzi raggiungono il loro massimo splendore, sia per l’alta qualità spirituale
e intellettuale dei Religiosi sia per la espansione numerica e territoriale. Da essi
deriva anche la Congregazione degli Scalzi di Francia (inizio sec. XVII), che si stac¬
cherà subito dopo.

Il numero dei Religiosi, che all’inizio della Sovrintendenza era di sessantadue,
cresce notevolmente in pochissimi anni. Fra il 1608 e il 1621 emettono la profes¬
sione 415 Religiosi; essi nel 1628 sono oltre 500, nel 1650 diventano 800, alla fine
del 1600 sono 2000 e nel 1730 raggiungono i 2050.

Anche le fondazioni si moltiplicano rapidamente dall’Italia al Centro Europa
(Boemia, Austria, Moravia, Slovenia, Baviera, Slesia), e in seguito verranno aper¬
ti altri centri missionari nel Tonchino e in Cina. Nel 1640 i conventi sono 46, nel
1731 sono 94; fra essi, alcuni sono centri di formazione e di cultura di grande im¬
portanza: il convento di S. Maria della Verità in Napoli, il convento di Gesù e Ma¬
ria in Roma, i conventi di S. Nicola da Tolentino in Genova, Roma e Palermo, il
convento di S. Carlo in Torino, il convento di S. Venceslao in Praga, il convento
di S. Agostino in Vienna, il convento dei Ss. Giuseppe e Tecla in Ferrara, il con¬
vento di S. Francesca Romana in Milano.

Nel 1628 Urbano Vili, con il Breve Ad Uberes, divide la Congregazione in quat¬
tro Province: Romana, Napoletana, Genovese, Siciliana. Esse diventano otto nel
1659, mediante smembramento delle quattro esistenti: Romana, Germanica, Na¬
poletana, del regno di Napoli, Genovese, Piemontese, Palermitana, Messinese. Nel
1674 viene aggiunta la Provincia Milanese e nel 1731 anche la Provincia Ferrarese
Picena.

La Riforma, oltre che per l’espansione numerica, splende per la santità non



20 Eugenio Cavallari

comune di molti Religiosi insigni, che hanno operato nei diversi campi della cul¬
tura, dell’apostolato e delle missioni. La loro vita è la vera carta di identità del
nostro Ordine e il migliore documento per misurare la straordinaria ricchezza
della nostra storia in questo periodo.

L’Ordine ha decorato oltre 200 Religiosi con il titolo di Venerabile per la loro
eroica testimonianza di fede e di carità, che in qualche caso è stata coronata dal
martirio, e illustrata da miracoli e straordinari fenomeni mistici. Fra tutti, desi¬
dero ricordare coloro che hanno sacrificato la vita al servizio degli appestati (tal¬
volta si trattò di immolare intere comunità), e il Ven. Fra Alipio di S. Giuseppe,
martirizzato dai maomettani a Tripoli (17 febbraio 1645).

La Chiesa, da parte sua, ha dichiarato l’eroicità delle virtù del Ven. P. Giovan¬
ni Nicolucci di S. Guglielmo (1552-1621), che possiamo considerare senz’altro il
prototipo fedelissimo della nostra spiritualità, del Ven. P. Carlo Giacinto Sangui-
neti di S. Maria (1658-1721), apostolo mariano, del Ven. Fra Santo Di Santi di S.
Domenico (1655-1728), anima eucaristica.

Fra i molti che si sono particolarmente distinti nel campo delle scienze sacre
e delle opere sociali, armonizzando la contemplazione con l’azione, non si posso¬
no dimenticare: P. Antere Micone di S. Bonaventura (1620-1686), autore di Ani-
madversiones in psalmos, Acta Apostolorum dilucidata, Auri gemmarumque
mystica fedina, Li Lazaretti; P. Ignazio Nunez (1591-1644), autore di Turris salu-
tis e Propugnacula cantra vitia; P. Egidio Himlstejn di S. Giovanni Battista
(1605-1661), che compose numerose opere agiografiche e il Virorum illustrium;
P. Benedetto Mazzoni di S. Giacomo (1616-1690), il nostro maggiore teologo, fon¬
datore dell'Accademia “Congregazione sopra li Concili” e autore, fra l’altro, del-
\’Enchiridion doctrinae S. P. Augustini; P. Carlo Giacinto Sanguineti di S. Maria
(1658-1721), autore della Biblia Mariana e Mater amabilis; P. Michele Ultripp di
S. Caterina (+ 1733), che compose il Trinum perfectum; P. Eustachio Cacciatore
di S. Ubaldo (+1700), insigne giurista e autore di Quodlibeta Regularia, Lucubra-
tiones rerum augustinianarum, De Dei benedictione; P. Ignazio Danisi della Croce
(1718-1784), fondatore dell’“Accademia Aletina” e autore di opere apologetiche;
P.Mariano del SS. Salvatore (1736-1795), che scrisse la monumentale Austria Sa¬
cra; P. Adalberto di S. Alessio (1644-1682), filosofo e scienziato, professore nell’U¬
niversità di Praga e di Vienna.

Numerosi e di sommo valore furono alcuni predicatori: P. Abramo Megerle
di S. Chiara (1644-1709), letterato e uno dei massimi oratori di lingua tedesca, che
ci ha lasciato 52 opere, fra cui la Gramatica religiosa e le Prediche; P. Cipriano
Bongiorni di S. Maria Maddalena (1560-1623), P. Angelo Quadrio di S. Filippo
(1670-1703), P. Ambrogio De Nobili di S. Carlo (+1715), P. Giacomo Cattaneo di
S. Cecilia (+1737), P. Geminiano di S. Mansueto (+1774). E’ opportuno sottoli¬
neare a questo proposito che gli Agostiniani Scalzi, seguendo l’esempio di S. Ago¬
stino, considerarono il ministero della predicazione non solo un mezzo per
alimentare la fede, ma per costruire la comunione ecclesiale: combattevano l’er¬
rore ma amavano l’errante.

Il nostro Ordine annovera anche alcuni storici molto benemeriti: P. Epifanio
di S. Gironimo (1581-1657), autore del primo manoscritto delle Croniche; P. Gio-



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 21

vanni Micillo deH'Assunta(1587-1629), che scrisse le biografie de I primi Religiosi
della Riforma; P. Giambartolomeo Panceri di S. Claudia (1660-1719), massimo fra
tutti, autore dei monumentali Lustri Storiali; P. Severino Vacansky di S. Anna
(1684-1752), che compose praticamente tutti gli Annali dei conventi della Provin¬
cia Boema; P. Giovanni Vincenzo di S. Giacomo (1672-1757), autore del Memoriale
generationum generationibus.

Alcuni Agostiniani Scalzi si distinsero nel settore dell’architettura e e delle ar¬
ti figurative: il fiammingo Fra Enrico de Groos di S. Pietro, autore fra l’altro del¬
le incisioni del Virorum illustrium, P. Marino Ricca dell’Assunta, progettista del
Santuario della Madonnetta, Fra Giacomo di S. Felice, coautore del progetto del
Parlamento Italiano, Fra Agostino Pernuzzi, che decorò fra l’altro la sacrestia di
Gesù e Maria (Roma), lo scultore Fra Carlo Antonio Pesenti, Fra Davide di S. Gae¬
tano, celebre orologiaio viennese.

Alla fine del 1600, l’Ordine realizzò finalmente il desiderio di iniziare l'attività
missionaria in Oriente. Pertanto si decise di aprire una missione nel Peloponneso
(20 ottobre 1687) per evangelizzare quelle terre, già sotto l’influenza dei musulmani.
Questo progetto tuttavia non fu attuato per difficoltà di ordine politico, cosicché
l’attenzione si rivolse verso l’estremo Oriente: Tonchino (Vietnam del Nord) e Ci¬
na. Dal 1697 al 1811, gli Agostiniani Scalzi operarono attivamente in quelle terre
lontane. Il 1 marzo 1697 partirono dal convento di Gesù e Maria (Roma) i primi
due missionari: P. Alfonso della Madre di Dio (1657-1698) e P. Giovanni Mancini
dei Ss. Agostino e Monica (1664-1711).
Questo fatto suscitò aU’interno dell’Ordine un forte movimento per le missioni:
un centinaio di religiosi fecero domanda di partire per l’Oriente. In seguito le spe¬
dizioni missionarie si susseguirono in modo irregolare, per un totale di dieci: set¬
te in Vietnam e tre in Cina. Oltre ai ventidue missionari italiani, si devono ricordare
con viva riconoscenza e simpatia i sei Agostiniani Scalzi tonchinesi, formati nel
nostro seminario indigeno di Kè-vàn. Le figure più rappresentative in campo mis¬
sionario sono senza dubbio: P. Giovanni Mancini, Mons. Ilario Costa di Gesù
(1696-1754), Vicario Apostolico del Tonchino Settentrionale, Mons. Giovanni Da¬
masceno Salustri (1727-1781), Vescovo di Pechino.

La missione in Vietnam si concluderà nel 1757 per decisione della Sacra Con¬
gregazione di Propaganda Fide; la missione in Cina terminerà nel 1811 per la per¬
secuzione, scatenata dall’imperatore Kia-King.

4. LE SOPPRESSIONI (1764-1870)

Questa epoca è certamente una delle più travagliate della storia europea. Gli
avvenimenti politici turbano profondamente la vita civile e religiosa; la Chiesa
conosce una lunga e dura persecuzione e gli Ordini religiosi sono soppressi.

Inizia Giuseppe II, Imperatore d’Austria. Egli, ispirandosi ai principi dell’il¬
luminismo, instaura un regime assolutistico per sottomettere la Chiesa allo Sta¬
to. Sono ben note le misure repressive, da lui messe in atto per conseguire questo
scopo: confisca dei beni ecclesiastici, limitazioni delle facoltà dei Vescovi e dei
rapporti con Roma, ingerenza negli affari religiosi, riduzione dei seminari e



22 Eugenio Cavallari

introduzione del numero chiuso dei seminaristi, soppressione graduale degli Or¬
dini religiosi. Il suo piano viene attuato fra il 1764 e il 1790.

In questi anni burrascosi, numerosi conventi sono letteralmente rasi al suolo:
nella sola Praga se ne contano trentasei, fra cui il nostro di S.Venceslao; i beni
conventuali, soprattutto biblioteche, archivi e opere d’arte, vengono confiscati.
Nell'arco di dieci anni settecentotrentotto monasteri e conventi sono soppressi
nei territori dell’impero austriaco, con danno incalcolabile per la vita spirituale,
sociale e culturale. Solo in minima parte i Religiosi sono tollerati, anche se con¬
centrati in pochissimi conventi o destinati alla pastorale parrocchiale.

Il nostro Ordine è praticamente eliminato dai territori dell'impero e dagli sta¬
ti di influenza asburgica. Quasi tutti i conventi della Provincia Germanica e della
Provincia Milanese in pochi anni sono chiusi; solo tre continuano provvisoriamente
la loro attività, poiché sono sedi parrocchiali: Taxa (Baviera), S. Francesca Roma¬
na (Milano), Lnare (Boemia). Scompaiono così nel giro di quarant’anni seicento
Agostiniani Scalzi.

L'unico convento, che sopravvivrà fino ai nostri giorni con una comunità di
Agostiniani Scalzi, è quello della SS. Trinità in Lnare; ma i contatti veri e propri
con il centro dell'Ordine riprenderanno solo verso la fine del 1800.

Anche in altre nazioni d’Europa si seguirà l’esempio di Giuseppe II: Francia,
Spagna, Portogallo, Italia. Scompariranno definitivamente gli Agostiniani Scalzi
di Francia e Portogallo, saranno decimati gli Agostiniani Recolletti di Spagna e
gli Agostiniani Scalzi d’Italia.

Fra il 1796 e il 1815 imperversa Napoleone Bonaparte, che impone un regime
di governo, ispirato ai principi della Rivoluzione Francese e agli interessi del suo
impero. In questi anni vengono soppressi i nostri conventi delle Province Piemon¬
tese, Genovese, Ferrarese Picena, Romana, Napoletana; anche in questo caso i be¬
ni sono confiscati o lasciati in completo abbandono. Solo alcuni conventi saranno
recuperati alla fine dell’impero napoleonico.

Ormai la situazione, dopo cinquant’anni di persecuzioni, è gravemente com¬
promessa, tanto che il 26 gennaio 1816 Pio VII nomina Visitatore Apostolico il
Card. Carafa, al quale affida il difficile compito di riorganizzare la vita dell’Ordi¬
ne in Italia.

Ma già si profila all’orizzonte una nuova prova. Il Risorgimento Italiano, pur
perseguendo il legittimo disegno di unificare l’Italia, si ispira purtroppo a princi¬
pi anticlericali che non lasciano spazio alla Chiesa. All’inizio del pontificato di Pio
IX, scoppiano i primi moti rivoluzionari in Roma: il Papa è costretto a fuggire
a Gaeta (24 novembre 1848). Negli anni successivi la situazione si aggraverà ulte¬
riormente. Lo Stato Pontificio sarà definitivamente annesso al Regno d’Italia, quan¬
do le truppe italiane entreranno nella città di Roma (20 settembre 1870).

Il Governo Italiano applica in tutto il territorio nazionale la “legge Siccardi”,
sciogliendo le comunità religiose e confiscando i loro beni: gli Ordini sono sop¬
pressi, e i Religiosi sono costretti ad abbandonare i conventi, ritirandosi in fami¬
glia o fra il clero secolare. Anche in questo caso sono dispersi gli archivi e le
biblioteche dell’Ordine; particolarmente dolorosa per noi è stata la confisca



Servire l'Altissimo in spirito di umiltà 23

dell’archivio generale, che attualmente si trova nell’Archivio di Stato in Roma.
Il nostro Ordine è ridotto ormai a poche case, con circa duecento Religiosi,

ma i contatti con i Superiori di Roma sono estremamente diffìcili. Non hanno più
luogo i Capitoli Generali (l’ultimo è stato celebrato nel 1855), né i Definitori Gene¬
rali (fra gli anni 1857-1863 e 1867-1881). Alle elezioni degli uffici generalizi prov¬
vede direttamente la S. Sede.

5. INIZIA LA RIPRESA (1870-1931)

Dal 1870 al 1904 inizia la fase delicatissima della ricostruzione: prima del mo¬
rale dei Religiosi, poi delle strutture e, infine, degli organi di governo. Con la ri¬
nascita della vita religiosa in alcuni conventi, faticosamente riscattati a caro prezzo
con i risparmi dei singoli Religiosi, riprende anche l'animazione vocazionale. Già
nel 1878 si riapre il noviziato nel convento di S. Lorenzo Martire in Acquaviva
Picena (AP), che due anni dopo sarà trasferito nel convento della Madonnetta a
Genova. Nel 1888 sono già tre le case di noviziato: convento della Madonnetta (Ge¬
nova), convento di S. Maria Nuova (S. Gregorio da Sassola / Roma), casa di S. Se¬
verino dell'Arenella (Napoli). Contemporaneamente viene ristrutturata la
configurazione delle antiche Province: Romana, Napoletana, Siciliana, Ferrarese-
Picena. Le comunità delle case di formazione in questo periodo possono essere
formate da Religiosi, scelti dalle Province interessate.

Nel 1893 la S. Sede nomina Visitatore Apostolico il carmelitano scalzo P. Gioac¬
chino di S. Simone Stock. Fra i provvedimenti da lui suggeriti, vi è anche quello
di sospendere il regime provinciale, essendo ridottissima o in qualche caso cessa¬
ta del tutto l’attività delle Province.

Il 14 aprile 1894 viene finalmente celebrato il Capitolo Generale nel convento
di Gesù e Maria in Roma, sotto la presidenza del Card. Mariano Rampolla, Protet¬
tore dell'Ordine Agostiniano. E' il secondo Capitolo Generale del secolo XIX, che
si chiude finalmente con un segno di speranza nel futuro.

Il 2 luglio 1904 è un’altra data molto importante della nostra storia, che costi¬
tuisce senza dubbio una svolta provvidenziale. La S. Sede nomina il domenicano
P. Mauro Maria Kaiser, Visitatore Apostolico. Egli visita i diciassette conventi d’I¬
talia e il convento di Lnare (Boemia), incontrando i centoquarantadue Religiosi
e animandoli a collaborare per la rifioritura della vita religiosa. Quindi provvede
ad istituire tre seminari minori, un unico noviziato e studentato e a sospendere
il regime provincializio. In una lettera indirizzata a tutti i religiosi, egli indica chia¬
ramente la nuova linea: «Con l’assistenza di Dio e della S. Sede, e con l’unione di
tutte le energie e di tutti i mezzi, di cui ancora dispone, la Congregazione degli Ago¬
stiniani Scalzi d'Italia e Germania potrà rialzarsi dal suo stato presente di deca¬
denza ed arrivare a nuova e consolante vitalità in mezzo alla Chiesa di Dio, senza
che vi sia la necessità o di sopprimerla semplicemente, o di fonderla sia con l’Ordi¬
ne degli Agostiniani Calzati sia con l’altro ramo degli Agostiniani Scalzi di Spa¬
gna». Egli, per decisione della S. Sede, continuerà a governare saggiamente la
Congregazione fino al Capitolo Generale del novembre 1913.

Nel 1915 il Definitorio Generale compie una scelta coraggiosa: riaprire una mis-



Sotto tenere membra ecco il riprende
Dio, mentre intender tenta il gran mistero
Del Sol, che solo triplicato splende.



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 25

sione nell’Africa Settentrionale. Pertanto chiede alla Sacra Congregazione di Pro¬
paganda Fide la facoltà di attuare il progetto proprio nella terra di S. Agostino,
già evangelizzata nel secolo XVIII dagli Agostiniani Scalzi di Francia. Nel frat¬
tempo decide di aprire una "casa di missione” nel convento di S. Nicola in Geno¬
va, per preparare i giovani aspiranti a questo ministero. Il progetto sarà ripreso
nel 1919, ma, per diverse difficoltà, sarà rimandato a tempo indeterminato.

Il 21 maggio 1921, il Vicario Generale P. Domenico Fenocchio di S. Giuseppe
compie la Visita Canonica nel convento di Lnare (Boemia), oltre cento anni dopo
quella compiuta da un suo predecessore.

Dal 1922 al 1931 si procede all’aggiornamento delle Costituzioni secondo il Co¬
dice di Diritto Canonico del 1917. Esse saranno approvate il 21 aprile 1931, pro¬
prio nello stesso giorno in cui furono approvate le Costituzioni del 1598: segno
di una continuità ideale con gli inizi della Riforma. Approvando queste Costitu¬
zioni, la S. Sede riconosce alla Congregazione degli Agostiniani Scalzi d’Italia e
Germania tutti i requisiti per dirsi Ordine e, quindi, riconosce al suo Vicario Ge¬
nerale il titolo di Priore Generale. La nuova denominazione degli Agostiniani Scalzi
è la seguente: Ordo Fratrum Eremitarum Excalceatorum Sancti Augustini.

6. GUARDANDO AL FUTURO (1931-1992)

Nel 1930 la ricorrenza del XV Centenario della morte del S. P. Agostino con¬
tribuisce sensibilmente ad accentuare l’impegno di rinascita spirituale nel segno
di un "ritorno” al pensiero e al messaggio monastico agostiniano. Anche nel 1942
è celebrato con la dovuta solennità il 350° anniversario della nostra fondazione,
il cui significato viene delineato così dal Priore Generale P. Ignazio Randazzo: «Si
tenga presente prima di ogni altra cosa che la fausta ricorrenza deve essere un ri¬
chiamo forte ed efficace a vivere più intensamente lo spirito dell'Ordine, che con¬
siste: 1) nella carità, dei cui precetti è intessuta la Regola del S. P. Agostino; 2)
nell'umiltà, oggetto particolare del nostro quarto voto; 3) nella vita interiore e na¬
scosta».

Il decennio 1935-1945, nonostante la seconda guerra mondiale, coincide con
il periodo di massima espansione: nella prova più dura si preparano tempi nuovi
per il nostro futuro. Fra tutti i segni di speranza che Dio dona all’Ordine, deside¬
ro ricordarne uno, frutto certamente di misteriosa predilezione divina: Fra Luigi
Chmel del SS. Crocifisso (1913-1939). Questo chierico slovacco muore, vittima pa¬
squale, alla vigilia della professione solenne e del sacerdozio. Oggi, a distanza di
oltre cinquant’anni, il Signore sta per collocarlo sugli altari, come speriamo, per¬
ché sia a tutti noi esempio di fedeltà al nostro carisma e alla missione che la Chie¬
sa ci affida.

Nel 1945 il Capitolo Generale ricostituisce le quattro Province italiane (Roma¬
na, Genovese, Siciliana, Ferrarese-Picena), ed elegge Priore Generale P. Gabriele
Maria Raimondo del SS. Sacramento. Egli guiderà l’Ordine per diciotto anni, cu¬
rando molto l’osservanza regolare e l’animazione vocazionale, e lo condurrà alle
soglie del Concilio Vaticano IL Questo periodo non è scevro di grossi risultati,



26 Eugenio Cavallari

ma anche di dure prove, dovute in parte ai cambiamenti intervenuti nella vita re¬
ligiosa e civile.

E’ merito indubbio di P. Gabriele Raimondo la fondazione in Brasile di una
nuova missione. Il 29 maggio 1948 partono i primi tre agostiniani scalzi: P. Luigi
Raimondo, P. Antonio Scacchetti, P. Francesco Spoto; dal 1951 al 1988 seguiran¬
no altri missionari. Sono così fondate le seguenti case: S. Rita in Rio de Janeiro
(1948), N.S. da Conceigao (1963) e Collegio S. Agostinho in Boni Jardim, RJ (1970),
S. Teresinha e Seminario S. Agostinho in Ampère, PR (1978), noviziato di S. Moni¬
ca in Toledo, PR (1982), studentato di filosofia e teologia in Rio de Janeiro (1988).

Nel 1951 viene aperta la nuova sede della Curia Generalizia in Roma, nel quar¬
tiere Monteverde Vecchio; ad essa è incorporata anche una piccola chiesa, dedi¬
cata alla Madonna di Consolazione. Nel 1963 il Capitolo Generale dà l’avvio a una
nuova ristrutturazione delle Province in Commissariati, unificando nuovamente
il noviziato e il chiericato alle dirette dipendenze del Generale.

Il Concilio Vaticano II è il grande evento ecclesiale di questo periodo (1962-1964),
che inaugura una stagione di grandi riforme nella Chiesa. Tutti gli Ordini religio¬
si sono chiamati in causa per un rinnovamento effettivo alla luce del proprio ca¬
risma, e delle proprie leggi, per adeguarle ai tempi nuovi. Anche il nostro Ordine
intraprende lo studio di revisione delle Costituzioni per aggiornarle ai decreti del
Concilio Vaticano II: esso dura dal 1969 al 1983 e impegna tre Capitoli Generali.
Finalmente, il 28 agosto 1983 la Sacra Congregazione per i Religiosi e gli Istituti
Secolari approva le nuove Costituzioni, aggiornate anche al nuovo Codice di Di¬
ritto Canonico; il 24 aprile 1984 il Priore Generale P. Felice Rimassa promulga
le Costituzioni e il Direttorio, che entrano in vigore il 10 giugno dello stesso anno.

Contemporaneamente viene dato molto impulso agli studi della spiritualità ago¬
stiniana e del nostro specifico carisma nell’ambito dell’Ordine Agostiniano. Ma
si deve riconoscere con umiltà che questo studio è appena agli inizi, sebbene ab¬
bia già raggiunto un apprezzabile livello di indagine e di maturazione. Dal 1975
ad oggi, è incrementata l’attività vocazionale e missionaria: due elementi inscin¬
dibili della ecclesialità del nostro carisma. Essa non ha tardato a dare ottimi ri¬
sultati, tanto che oggi il Brasile ha già i primi sacerdoti novelli e, con i suoi
sessantuno religiosi, costituisce in prospettiva una meravigliosa speranza.

L’ultimo Capitolo Generale, celebrato nel 1987, rilancia ulteriormente le linee
di questo programma di rinnovamento spirituale e di animazione vocazionale: aper¬
tura alle vocazioni straniere (Polonia, Zaire, Filippine) e collaborazione interpro¬
vinciale nella formazione dei candidati. In questi anni i frutti sono stati consolanti
e hanno creato le basi per una espansione in altre Nazioni. Anche i recenti avveni¬
menti politici dell’Est Europeo (1989) costituiscono una speranza per un ritorno
del nostro Ordine in Ceco-Slovacchia.

Ancora una volta la nostra storia, pur drammatica, si chiude con una pagina
di speranza: il quarto Centenario di fondazione dell’Ordine può e deve costituire
un rilancio decisivo per gli Agostiniani Scalzi.



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 27

III - IL NOSTRO CARISMA

1. RINASCERE DALL’ALTO

«Se uno non rinasce dall’alto, non può vedere il Regno di Dio» (Gv 3,3)- Questa
parola di Gesù a Nicodemo è la migliore definizione del rinnovamento: la vita del¬
lo Spirito, come fiume di acqua viva, deve zampillare dal seno di Dio per colmare
il grembo della Chiesa. E ciò soprattutto quando si tratta di quel dono speciale,
elargito dallo Spirito per l’utilità comune: il carisma.

Il carattere profetico del carisma della vita religiosa sta proprio in questa aper¬
ta testimonianza dello Spirito, che precede e procede verso il bene di tutti. Esso
ha due elementi fondamentali: uno delinea la specifica forma di spiritualità nel¬
l’ambito più generale della vita della Chiesa, l'altro fornisce il metodo pratico per
rispondere nel modo migliore alle esigenze della santificazione e della missione.

La Costituzione conciliare Lumen gentium sottolinea che il carisma è una «gra¬
zia speciale, utile al rinnovamento e alla maggiore espansione della Chiesa» (n. 12).
Essa infatti, essendo nel tempo e formata da uomini, conosce la stagione della
giovinezza e quella della vecchiaia, quindi ha bisogno continuo di rinnovarsi alle
sorgenti della vita divina. Ebbene, la vita religiosa, nel senso più genuino del ter¬
mine, è il dono suscitato dallo Spirito Santo per accrescere la santità dei fedeli
o per riaccenderla.

In questa particolare prospettiva si può affermare che tutti gli Istituti religio¬
si, e quindi anche il nostro Ordine, hanno la funzione specifica di alimentare la
santità e la giovinezza della Chiesa. Ne consegue però che essi, più di tutti, devo¬
no possedere la vitalità giovanile dello Spirito.

Anche il documento Mutuae relationes, elencando le qualità del carisma au¬
tentico, sottolinea alcuni aspetti che direttamente si collegano a questo tema. Per
mantenere vivo e attuale il proprio carisma, gli Istituti religiosi devono fare con¬
tinua verifica della fedeltà verso il Signore e lo Spirito, prestare attenzione intel¬
ligente ai segni dei tempi, avere volontà di inserirsi nella Chiesa, subordinazione
alla gerarchia, ardimento nelle iniziative, costanza nel donarsi, umiltà nel sop¬
portare i contrattempi, essere in connessione con la Croce (nn. 12; 51).

In questa necessaria e costante opera di rinnovamento si deve tener conto del¬
la volontà dei Fondatori o, meglio, dell’ispirazione divina che li ha guidati nel fon¬
dare il loro Istituto. Essi, interpretando la volontà di Dio attraverso le direttive
della Chiesa e i segni dei tempi, hanno voluto proporre una particolare accentua¬
zione del messaggio evangelico. La loro Regola è utile alla Chiesa sia in se stessa
sia in rapporto ad un particolare momento storico.

Pertanto la nostra identità con il carisma originario della fondazione è al tem¬
po stesso la ragion d’essere che giustifica la nostra presenza, oggi, nella Chiesa.
L’urgenza che ha motivato la fondazione deve essere la stessa che reclama la no¬
stra presenza in questo particolare momento storico.

Dal Concilio Vaticano II ad oggi, gli Ordini religiosi hanno compiuto un note-



28 Eugenio Cavallari

vole lavoro di riflessione e di riforma sia interiore che strutturale per rispondere
fedelmente alle direttive della Chiesa. Il decreto Perfectae caritatis ha formulato
i principi generali del rinnovamento della vita religiosa: continuo ritorno alle fonti
di ogni forma di vita cristiana e allo spirito primitivo dell’Istituto, adattamento
dello stesso alle mutate condizioni dei tempi.

Questo rinnovamento, sotto l’influsso dello Spirito Santo e la guida della Chiesa,
deve concretamente attuarsi secondo i seguenti principi: a) la "sequela Christi”
come viene proposta dal Vangelo, norma fondamentale della vita religiosa e rego¬
la suprema di ogni Istituto; b) lo spirito e le finalità proprie del fondatore, per
delineare la fisionomia e la propria funzione nella Chiesa, nonché le sane tradi¬
zioni, patrimonio di ciascun Istituto; c) la partecipazione alla vita della Chiesa,
secondo la propria indole e specificità, nei vari campi biblico, liturgico, dogmati¬
co, pastorale, ecumenico, missionario e sociale; d) l’aggiornamento sulle condi¬
zioni dei tempi, degli uomini, dei bisogni della Chiesa; e) il rinnovamento spirituale,
al quale spetta sempre il primo posto anche nelle opere esterne di apostolato (n. 2).

Questo testo molto limpido e illuminante ha costituito il punto di riferimento
per la revisione delle nostre Costituzioni (1969-1983), che hanno dedicato alla ri¬
cerca della nostra identità o carisma la prima parte: Natura, spiritualità, fine del¬
l’Ordine.

Parallelamente, è stato sviluppato uno studio accurato del pensiero e della te¬
stimonianza ascetico-monastica di S. Agostino. Risalendo a lui, abbiamo potuto
chiarire meglio il significato di“sequela Christi" e dello specifico della nostra Ri¬
forma Agostiniana. In questo laborioso cammino, di cui ora desidero ringraziare
in modo particolare gli artefici, ci siamo sentiti in sintonia anche con tutta la Fa¬
miglia Agostiniana. Sono convinto che questa riflessione corale ha contribuito no¬
tevolmente ad elevare la nostra vita spirituale, culturale, comunitaria, apostolica.
Ed è proprio su questo versante che il Centenario deve dare una risposta decisiva.

2. S. AGOSTINO E NOI: UN IDENTICO CARISMA

Una indagine seria sul nostro carisma non può prescindere né da S. Agostino
né dai nostri primi Confratelli. Ripercorriamo allora insieme, molto brevemente,
le diverse tappe della maturazione della vocazione monastica e sacerdotale di S.
Agostino.

Egli si convertì dopo lunga macerazione sia intellettuale che morale, leggendo
a caso nel suo giardino di Milano una frase della lettera ai Romani: «Rivestitevi
del Signore Gesù Cristo» (Rm 13,14). Questo pensiero di S. Paolo sarà il costante
punto di riferimento della sua radicale adesione a Cristo: imitarlo per identificarsi
con Lui. Adesso prende contorni definiti anche il disegno, già abbozzato a Cassicia-
co, di vivere l’ideale monastico secondo il modello della primitiva comunità di Ge¬
rusalemme. Agostino, insomma, aderendo a Cristo, Capo e Corpo, vuole attingere
non solo la quiete profonda dello spirito, ma, vivendo insieme ai fratelli nell’umil¬
tà, nella povertà, nella carità, vuole diventare totalmente suo. Nella Regola propo¬
ne ai suoi compagni di essere «un cuor solo e un’anima sola protesi verso l’unione
perfetta con Dio».



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 29

La prima comunità di laici, fondata da S. Agostino a Tagaste, si propone di rea¬
lizzare questo ideale secondo il modello della primitiva comunità di Gerusalemme:
«Entrerò nella tua casa con olocausti. Il tuo fuoco consumi completamente tutto
ciò che è mio, sicché niente di ciò che è mio rimanga in me, ma tutto sia tuo» (Esp.
sai. 65,18). Si sente già che nel cuore di S. Agostino fin d’ora brucia l'amore di Dio,
alimentato dall’umiltà. Vivere nell’unità di Dio e dei fratelli costituirà ormai l’ane¬
lito profondo della sua vita, e sarà il valore tipico della sua spiritualità, tanto mo¬
nastica quanto sacerdotale. Infatti, se dalla comunione della Trinità discende tutta
la vita cristiana, nell’unità si identificano logicamente tutte le vocazioni, comprese
quella religiosa e quella sacerdotale: la prima è vivere nell’unità al punto di costi¬
tuire "un sol uomo’’ (il monaco); la seconda è "offrire se stesso" per le membra
di Cristo che sono una "cosa sola" in Lui (cfr. Esp. sai. 132).

Inconsapevolmente, il monaco Agostino è già pronto per essere scelto al servi¬
zio pieno e definitivo di Cristo Sacerdote nella sua Chiesa. E, come ben sappiamo,
fu una scelta imprevedibile quanto irresistibile, secondo lo stile di Dio, che sceglie
non a caso ma a sorpresa, non secondo i criteri dell'eccellenza ma dell’umiltà. Ed
è solo per la sua umiltà che S. Agostino avrebbe desiderato rinunciare al sacerdo¬
zio, ma ormai egli non si appartiene più. Questo è e sarà il criterio ascetico-pastorale
cui ispirerà il suo ministero-testimonianza: «Tutti coloro che sono perfetti, in forza
del Vangelo e della grazia di Dio, non vivono quaggiù se non per gli altri; poiché
la loro vita in questo secolo non è più loro necessaria. La loro dedizione è necessaria
agli altri» (Esp. sai. 30,11,d.2,5).

La scelta che Dio ha operato in lui, egli la attribuisce ai suoi peccati, e quindi
a un atto immenso della misericordia di Dio: non solo la conversione e il battesi¬
mo, ma la chiamata alla vita religiosa e sacerdotale. A proposito di quest’ultima,
scrive al vescovo Valerio: «Mi fu fatta violenza a causa dei miei peccati: non so in¬
fatti a che altro debba pensare» (Lett. 21,1).

Ciò che meraviglia in questo testo è l’aver attribuito tale scelta violenta ai suoi
peccati; per il peccato, infatti, ogni intervento di Dio è sempre un atto di violenza.
Ma, anche l’amore è violenza, dolce violenza, alla persona amata!

Tutta la vita di S. Agostino è dunque un fatto di misericordia e di conversione:
celebrazione rinnovata delle sue miserie e della misericordia di Dio. Egli rimarrà
sempre legato nel profondo dell’animo a questa concezione della chiamata di Dio,
che resta comunque un atto di misericordia e di salvezza. Come religioso e pasto¬
re, si sente perentoriamente chiamato da Dio ad amministrare la misericordia di¬
vina verso se stesso e verso tutti.

Il centro di questo mistero di misericordia è la Croce di Cristo. Essa è riconci¬
liazione con Dio, è morire a se stessi, è liberazione dalle molte cose, è fare della
propria vita un unico sacrificio di amore per unirci in santa comunione con Dio
e con i fratelli: «Questo è il sacrificio dei cristiani: "molti ma un corpo solo in Cri¬
sto”» (Città di Dio 10,6). Il frutto della Croce è la comunione.

A questo punto, la traiettoria della vita religiosa secondo S. Agostino è vera¬
mente compiuta: ministero di misericordia, conversione personale, umiltà sacrifi¬
cale, servizio di comunione e per la comunione. Lo sottolinea molto bene una
espressione della nostra tradizione più genuina e antica, che tutti noi abbiamo prò-



Mentre di Peregrin sul finto aspetto
Lava Augustin del Verbo Eterno i piedi
Dal medesmo ne vien Gran Padre detto.



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 31

nunziato durante il rito della iniziazione alla vita religiosa e prima di emettere
la professione. Alla domanda del Superiore: «.Che cosa chiedi?», abbiamo rispo¬
sto: «La misericordia di Dio, la croce di Cristo, la comunità dei fratelli».

Questa concezione della vita religiosa traspare molto chiaramente dalle opere
di S. Agostino, e soprattutto dalla sua Regola. Essa si può ben definire: lettera
sull’umiltà e sulla carità. Questi due valori cristiani offrono due distinte chiavi
di lettura, ma sono un’unica e indissociabile dimensione dell’amore. Tant’è vero
che egli stesso conclude il discorso sulla carità e sull’unità dicendo: «Tutti dun¬
que vivete unanimi e concordi e, in voi, onorate reciprocamente Dio di cui siete
fatti tempio» (Reg. 9). L’umiltà è proprio il santo timore con cui onoriamo Dio e
i fratelli custodendo l’armonia, l'obbedienza e l’unità; essa, in fondo, è il buon pro¬
fumo di Cristo (Reg. 46; 48).

L’umiltà e la carità infatti sono i valori fondamentali della vita cristiana, per¬
ciò sono anche peculiari del carisma agostiniano. S. Agostino li fonde nelle cele¬
bri formule: humilitas caritatis, caritas unitatis. Basti citare un solo testo: «Tutti
godiamo nell’unica carità. Dove poi è carità, c’è pace, e dove c’è umiltà, c’è carità»
(Comm. 1 Gv. Prologo).

Allora si comprende bene perché il Capitolo Generale dell’Ordine Agostinia¬
no, volendo promuovere la riforma dell'Ordine, nel decreto Et quoniam satis del
19 maggio 1592, parla esplicitamente di ritorno ad una genuina testimonianza di
carità e di umiltà. Questo è precisamente il modello di santità, cui si ispirarono
i nostri primi venerabili Confratelli; ed è pertanto il patrimonio spirituale che ci
lasciano in eredità.

Le attuali Costituzioni, in linea con la più pura tradizione che da Agostino pas¬
sa attraverso l'Ordine Agostiniano e confluisce nelle prime Costituzioni del 1598,
affermano: «Sull’esempio di S. Agostino e della prima comunità agostiniana di Ta-
gaste, noi Agostiniani Scalzi ci proponiamo con l’aiuto della grazia, di raggiungere
la perfezione dell’amore evangelico, cercando e godendo comunitariamente, in un
peculiare atteggiamento di umiltà, Dio, che è bene comune non privato ed è la som¬
ma di tutti i beni» (Cost. n. 3).

3. ELEMENTI COSTITUTIVI DEL NOSTRO CARISMA

Nel 1983 sono state approvate le nuove Costituzioni, elaborate in conformità
alle direttive del Concilio Vaticano II e del nuovo Codice di Diritto Canonico. Es¬
se trattano in modo specifico il tema della natura-spiritualità-fine dell’Ordine. È
opportuno, prima di proporre una riflessione sugli elementi costitutivi del nostro
carisma, tenerne presenti i principi fondamentali, esposti ed analizzati secondo
le diverse dimensioni: trinitaria, cristologica, ecclesiale, escatologica. Eccone una
formulazione molto schematica.

Il fine dell’Ordine è «raggiungere la perfezione dell’amore evangelico, cercan¬
do e godendo comunitariamente, in un peculiare atteggiamento di umiltà, Dio, che
è bene comune non privato ed è la somma di tutti i beni» (n. 3).

Per raggiungere questo fine, utilizziamo nel nostro comune lavoro di santifi¬
cazione i seguenti mezzi: l’ascesi penitenziale, che rende nitida l’immagine trini-



32 Eugenio Cavallari

taria, impressa nella nostra anima ma offuscata dal peccato (n. 4); la professione
dei consigli evangelici, per vivere attraverso la “sequela Christi” la densità del
mistero di Cristo e della Chiesa (n. 5); la vita contemplativa, che raccoglie dalla
dispersione esteriore alla interiorità, apre al dialogo soprannaturale con Dio, rende
docili alle mozioni dello Spirito Santo, trasforma la vita in una perenne lode di
Dio (n. 6); la vita apostolica, che è ricerca appassionata di quelle forme pastorali
che permettono di portare il prossimo alla lode di Dio attraverso tutti i valori (n.
7); la pienezza della vita comune, che è dialogo e amicizia spirituale, condivisione
del tempo e dei beni, unione di mente e di cuore, valorizzazione della personalità
del singolo (n. 8).

In questo contesto, assume un ruolo tutto speciale il voto di umiltà. Essa non
è solo interdizione all’ambizione umana, ma è un peculiare atteggiamento interio¬
re che favorisce la povertà, la mortificazione e il distacco dal mondo; rende più
disponibili al servizio di Dio e del prossimo; facilita la vita fraterna in comunità.
Tale è il significato spirituale più profondo anche della 'scalzatura', come lo espri¬
me il Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo: «Entra scalzo in questa terra, perché è san¬
ta. Spoglia prima i piedi, cioè gli affetti dell'anima tua, e rimangano nudi e liberi»
(n. 9).

Contempliamo infine in Maria, Immacolata Madre della Grazia e di Consola¬
zione, il tipo perfetto della Chiesa, il modello della vita consacrata, il segno gran¬
dioso della speranza e della consolazione (n. 10).

Questa rapida sintesi può aiutarci ad inquadrare in modo essenziale la ricchezza
della nostra spiritualità, esposta in maniera veramente eccellente dalle Costitu¬
zioni. Qui considereremo quattro aspetti fondamentali del nostro carisma: l’umiltà,
la conversione, la contemplazione, la comunione, tenendo però presente questo
testo prezioso: «La vita religiosa, in tutte le sue espressioni, è culto perenne a Dio.
Esso ci fa mettere al primo posto la testimonianza della contemplazione delle cose
divine e dell’unione costante con Dio nella preghiera, come anima della nostra vi¬
ta consacrata, comunitaria e apostolica» (Cost. n. 11).

Nascosti in Dio

Il 10 dicembre 1599, i nostri confratelli delle due comunità romane rinnovaro¬
no la professione religiosa nella chiesa di S. Stefano Rotondo. Il Sovrintendente
Apostolico, P. Pietro della Madre di Dio, OCD, per volere di Clemente Vili, fece
aggiungere il quarto voto di umiltà, ossia di non ambire gli uffici ecclesiastici.

In questo fatto dobbiamo riconoscere un intervento dall’Alto attraverso il ma¬
gistero della Chiesa. Esso rivela nitidamente quale deve essere il carattere speci¬
fico della spiritualità del nostro Ordine e dà il sigillo compiuto al momento
carismatico dei primi anni della nostra Riforma. Non si tratta quindi di innova¬
zione, estranea alla natura della Riforma, ma di interpretazione autentica della
nostra genuina spiritualità. Pertanto non si può comprendere il nostro carisma,
se non cogliendo la ricchezza profonda di questo valore squisitamente evangelico
e agostiniano.

L’umiltà non solo è un grande valore in se stesso, ma anche in rapporto agli



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 33

altri valori della nostra spiritualità, perché li collega, li riannoda, li fonde insie¬
me. La conversione, la contemplazione, la comunione sono i tre frutti preziosi del¬
l’umiltà.

Si dice che l'umiltà è la caratteristica del carisma degli Agostiniani Scalzi, ed
è vero, ma è ancor più vero che essa è la caratteristica di ogni cristiano perché
lo fu di Cristo. Cristiano dice Cristo, e Cristo dice umiltà. Guardiamo dunque per
un momento a Lui e poi all'esempio di S. Agostino.

Che cosa resterebbe di Cristo e del Vangelo togliendo l'umiltà? Risponde S.
Agostino: «Non c'è quasi pagina nella S. Scrittura, dove non si dica che Dio resiste
ai superbi e dà grazia agli umili» (Dottr. cr. 111,23,33).

La vita di Cristo è tutta intessuta di gesti sublimi di umiltà: la nascita nella
grotta di Betlcm, la vita nascosta di Nazareth, il battesimo al Giordano, la discre¬
zione di cui circonda i suoi miracoli, la gelosa salvaguardia della sua messianici¬
tà spirituale, la predilezione per i piccoli, i poveri, i peccatori... fino alla lavanda
dei piedi, all’annientamento dell’Eucaristia, della Croce, del Sepolcro. L’umiltà,
che spinge Cristo a nascere e a morire per noi, assurge a prova inoppugnabile del¬
la sua divinità: «Il segno di Cristo è la sua umiltà» (Comm. Vg. Gv. 3,2).

Anche l’insegnamento di Gesù è centrato sull’umiltà, come condizione fonda¬
mentale per accogliere ed essere accolti dall’Amore. Essa è veramente la nuova
sapienza celeste, rivelata ai piccoli e ai poveri. Cristo la proclama in due momenti
solenni del suo magistero: «Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei
cieli» (Mt 5,3); «Ti benedico, o Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai te¬
nuto nascoste queste cose ai sapienti e agli intelligenti e le hai rivelate ai piccoli.
Sì, o Padre, perché così è piaciuto a te... Venite a me, voi tutti, che siete affaticati
e oppressi, e io vi ristorerò. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me,
che sono mite e umile di cuore, e troverete riposo per le vostre anime. Il mio giogo
infatti è dolce e il mio carico leggero» (Mt 11,25-30). Questi due testi sono l’alfa
e l’omega dell’insegnamento di Cristo sull’umiltà, che si può compendiare nell’as¬
sioma: «Chi si esalta sarà umiliato, e chi si umilia sarà esaltato» (Le 7,11).

La vita nascosta di Cristo getta luce su tutto il disegno di Dio, mistero nasco¬
sto da secoli nella mente divina (Ef 3,9; Col 1,26), e su tutta la vita cristiana: «La
vostra vita è nascosta con Cristo in Dio» (Col 3,3).

C'è una brevissima parabola del Vangelo che allude chiaramente alla funzio¬
ne dell’umiltà, custode della perla preziosa del Regno nel cuore umano: «Il regno
dei cieli è simile a un tesoro nascosto in un campo; un uomo lo trova e lo nasconde
di nuovo, poi va, pieno di gioia, e vende tutti i suoi averi e compra quel campo»
(Mt 13,44). In essa è adombrata anche la vicenda della nostra vocazione: l’amore
di Dio è nascosto nel nostro cuore, poi si rivela, ma deve essere custodito nella
più profonda umiltà ed esige il dono totale di sé. L'umiltà è chiaramente la custo¬
de dell’intimità dell’Amore di Dio: «Là dov’è il tuo tesoro, sarà anche il tuo cuore»
(Mt 6,21).

Il messaggio cristiano raccomanda l’umiltà in ogni momento, poiché essa è ini¬
zio della conversione e della salvezza, itinerario costante di perfezione, beatitudi¬
ne suprema: «Proprio per insegnare questa umiltà necessaria alla salvezza, nostro
Signore Gesù Cristo umiliò se stesso. A questa umiltà si oppone una, chiamiamola



34 Eugenio Cavallari

così, ignorantissima scienza che è ben lontana dalla vera dottrina» (Lett. 118,4,23).

Chi parla è Agostino, che, prima di convertirsi, fu fino in fondo figlio spiritua¬
le del suo tempo e coltissimo quanto ad orgoglio ed ambizione. La sua conversio¬
ne è il risultato finale di un tormentato cammino dalla cieca fede nell'orgoglio
umano alla luminosa fede nell’umiltà di Cristo. Dice di sé: «Non avevo ancora tan¬
ta umiltà da possedere il mio Dio, l’umile Gesù, né conoscevo ancora la lezione
della sua debolezza. Il tuo Verbo... eleva fino a sé coloro che piegano il capo» (Con-
fess. VII,18,24). Piegare il capo al giogo di Cristo, scendere nel cuore, inginocchiar¬
si...: ecco la conversione!

Agostino si commuove di fronte al gesto supremo di Cristo, che si annienta
nell’umiliazione della incarnazione e morte. Per lui il testo fondamentale su cui
misurarsi, sarà sempre la lettera ai Filippesi, che commenterà oltre mille volte
nelle sue opere: «Abbiate in voi gli stessi sentimenti che furono in Cristo Gesù, il
quale, pur essendo di natura divina, non considerò un tesoro geloso la sua ugua¬
glianza con Dio, ma spogliò se stesso, assumendo la condizione di servo e divenen¬
do simile agli uomini; apparso in forma umana, umiliò se stesso facendosi
obbediente fino alla morte e alla morte di croce» (Fil 2,5-8). Ecco perché esorta
con tanta insistenza i suoi fedeli a meditare l'umiltà di Cristo: «Fratelli, meditate
sull’umiltà di Cristo. Ve ne parli lui dentro di voi... Vi mostri lui la grazia della
sua umiltà. Aggrappatevi a questa solida verità» (Comm. Vg. Gv. 3,15).

Seguiamo ancora per un momento S. Agostino, dottore soavissimo dell’umil¬
tà, proponendoci, come Agostiniani Scalzi, di prediligere soprattutto il suo inse¬
gnamento sull’umiltà. Ecco il “decalogo” dell’umiltà, una piccola summa del
pensiero agostiniano su questo tema:

— entrare dentro di sé: «Entrare dentro è desiderare le cose intime; uscire fuori
significa gettarle fuori. Il superbo getta fuori le cose intime, chi è umile ricerca
le cose intime» (Comm. Vg. Gv. 25,15);

— riconoscere ciò che siamo: «Saremo cambiati in meglio, da uomini che siamo,
a condizione che riconosciamo di non essere altro che uomini. E’ l’umiltà che ci
eleva a questa altezza. Se invece ci illudiamo di essere qualcosa, mentre siamo nien¬
te, non solo non riceveremo quello che ancora non siamo, ma perderemo anche
ciò che siamo» (Comm. Vg. Gv. 1,4);

— confessare il proprio peccato: «Dì agli uomini ciò che sei e dillo a Dio. Vuoi
che perdoni? Accusati da te stesso. L’umiltà è collegata alla confessione per mezzo
della quale ci riconosciamo peccatori» (Comm. 1 Gv. 1,6);

— conoscere se stessi, guardando Cristo: «Tornate al cuore, scrutate il vostro spi¬
rito, ricordatevi degli anni eterni, cercate la misericordia di Dio nei vostri confron¬
ti, guardate le opere della sua misericordia: guardiamo Cristo!» (Esp. sai. 76,15);

— via per giungere a Cristo: «Volete venire là dove sono io? Venite per la stessa
mia strada: l’umiltà. Io sono disceso dal cielo e vi risalgo dopo essermi umiliato;
voi che ho trovato sulla terra, vorreste volare prima di crescere; dovete anzitutto
nutrirvi, irrobustirvi, sopportare il peso del nido» (Esp. sai. 103,d.3,9);

— entrare in Cristo: «Andiamo a Lui, entriamo in Lui, incorporiamoci a Lui per



Servire l'Altissimo in spirito di umiltà 35

fare anche noi non la nostra volontà ma la volontà di Dio» (Comm. Vg. Gv. 25,18);

— essere poveri di spirito: «Chi sono i poveri di spirito? Gli umili: coloro che trepi¬
dano di fronte alla parola di Dio, coloro che confessano i propri peccati; coloro
che non ripongono la loro fiducia nei propri meriti e nella propria giustizia...; colo¬
ro che, quando fanno qualcosa di buono ne lodano Dio e, quando fanno qualcosa
di male, accusano se stessi» (Esp. sai. 73,24);

— portare il Signore: «Sii umile, porta il Signore Dio tuo, sii la cavalcatura di chi
ti monta. E’ un bene per te che Lui ti diriga e Lui stesso guidi il tuo cammino»
(Comm, 1 Gv. 7,2);

— riconciliarsi con i fratelli: «Anche il fratello può purificare il fratello dal pecca¬
to. Certamente. Il sublime gesto del Signore (la lavanda dei piedi) costituisce per
noi un grande impegno: confessarci a vicenda le nostre colpe e pregare gli uni per
gli altri» (Comm. Vg. Gv. 58,4-5);

— costruire l’unità: «La superbia creò la diversità delle lingue, l’umiltà di Cristo
le ha raccolte in unità. Di molte lingue se ne fa una sola: non ti meravigliare, è
la carità che fa questo» (Comm. Vg. Gv. 6,10).

Come ben si vede, S. Agostino identifica praticamente l’umiltà con tutti gli
aspetti della perfezione evangelica. Se essa non «precede, accompagna e segue tutte
le nostre buone azioni in modo che Vanteponiamo per averla di mira, la poniamo
accanto per appoggiarci ad essa, ci sottoponiamo ad essa perché reprima il nostro
orgoglio» (Lett. 118,3,22), questo ci strapperà di mano tutto il risultato e il merito.

Rivolti al Signore

S. Agostino concludeva spesso le sue omelie con una preghiera che iniziava
così: Conversi ad Dominum, rivolti al Signore. Questa espressione acquista un sa¬
pore particolare in bocca a un convertito, che, dopo aver voltato le spalle a Dio
per gettarsi nell’amplesso delle creature, era ritornato nelle braccia del Padre.
Egli viveva con la psicologia del convertito, cioè in un atteggiamento di perma¬
nente conversione, proteso con tutte le forze verso l’unione perfetta con Dio.

Anche la spiritualità agostiniana è fortemente permeata dal valore della con¬
versione, di cui la penitenza è un aspetto. E ancor più lo deve essere per noi Ago¬
stiniani Scalzi, che professiamo un genere di vita "riformata”, cioè ricondotta allo
spirito genuino delle origini.

Del resto, Gesù inizia la sua predicazione proprio con un perentorio richiamo
alla revisione di vita: «Convertitevi e credete al vangelo» (Me 1,14). La metanoia
è il cambiamento radicale di vita, che la mente umana non può neppure concepi¬
re; Agostino la traduce molto bene con l’antitesi: aversio-conversio.

Questo processo di conversione include sostanzialmente due momenti fonda¬
mentali: entrare in se stessi e volgersi verso Dio. «Torna a te. E, una volta rientra¬
to in te, volgiti ancora verso l’alto: non restare in te. Prima torna in te dal mondo
esterno, e poi restituisci te stesso a Colui che ti ha creato, e che ha cercato te, per¬
duto; ha trovato te, fuggitivo; ha convertito te a se stesso, tu che gli avevi voltato
le spalle. Torna a te dunque, e muovi verso di Lui che ti ha creato» (Disc. 330,3).



Tante Hidre d’Heresie, ch’ai Ciel fean guerra,
Co’l pullular di mille capi, e mille,
Con lingua e penna uccise, e dipartine
Celeste, Alcide, è nuovo Hercole in terra.



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 37

Il ritorno a se stesso e in se stesso esige un nuovo tipo di amore personale,
che Gesù chiama paradossalmente "rinnegamento”: «Se con l’amore di sé l'uomo
manda in perdizione se stesso, rinnegandosi si trova» (Disc. 330,2). In effetti, se
la conversione è il rifiuto di ogni tipo di orgoglio, che conduce l’uomo a conside¬
rarsi un piccolo assoluto, la prima forma penitenziale di conversione è ancora l'u¬
miltà: l’ascesa verso Dio comincia dall'umile discesa verso se stesso.

A questo punto inizia una lotta senza quartiere per debellare il peccato, che
è già vivere il mistero della Croce: «La croce di Cristo è il grande candelabro. Chi
vuol dare luce non arrossisca del candelabro di legno... Sia crocifisso per voi il mon¬
do, crocifiggetevi voi per il mondo. Che vuol dire questo? Non dovete attendervi
la felicità del mondo: tenetevene lontani. Se i beni del mondo non ti avranno cor¬
rotto, il mondo è crocifisso per te e tu sei crocifisso per il mondo. Gloriati sul can¬
delabro: sul candelabro conserva sempre l’umiltà, o lucerna, per aver sempre
luminosità» (Disc. 289,6). L'umiltà è lo splendore della sapienza celeste: la Croce!

Ecco perché la metanoia è comprendere l’inconcepibile: essa è accogliere e tra¬
sformarsi in Cristo Crocifisso: «Voi amate Cristo e, di conseguenza, agite stando
sulla Croce» (Esp. sai. 103,d.1,14). E ciò significa partecipare alla passione di Cri¬
sto anche con la nostra passione, che è non solo riscattare se stessi dal peccato
personale, ma collaborare alla redenzione degli altri. Infatti nella passione di Cri¬
sto c’è la passione di ogni uomo, di tutti gli uomini. Essa, si può dire, cresce sem¬
pre più con la "febbre” del divino e dell’umano.

Sappiamo bene come Agostino abbia vissuto intensamente questa passione della
vita, con tutti i suoi drammi e lacerazioni. Egli vive misticamente l’esperienza della
sua passione, in unione alla Passione di Cristo, come "ferita di amore”: «Irresisti¬
bili le tue frecce acute... Ma sono benigne tali piaghe. La ferita dell'amore è saluta¬
re. Quando risana questa ferita? Quando il nostro desiderio s’acquieterà nei beni
eterni. Viene paragonato ad una piaga il perdurare del nostro desiderio che non
è ancora possesso. Giacché l’amore ha questo di particolare che il dolore gli sussi¬
ste accanto. Una volta raggiunta la meta, quando il possesso sarà adempimento,
allora il dolore scompare, resta immutato l'amore» (Disc. 298,2,2). Egli parla della
Passione di Cristo perché la vive profondamente: passione per non amare il Si¬
gnore come meriterebbe, passione per non vederlo amato dagli altri.

Dopo di lui, quanti Agostiniani si sono avventurati sulla strada della Croce:
S. Chiara da Montefalco, S. Rita da Cascia, Ven. P. Tommaso di Gesù, Ven. P. Gio¬
vanni di S. Guglielmo, P. Elia di Gesù e Maria, Fra Luigi Chmel...! Essi interpreta¬
rono nel modo migliore la profezia di Zaccaria: «Volgeranno lo sguardo a Colui
che hanno trafitto» (12,10).

Il programma della conversione o riforma interiore di vita, che è stato conse¬
gnato a noi Agostiniani Scalzi, è tutto riassunto nella espressione di Agostino: «Ri¬
volti al Signore». Infatti, volgendoci a Cristo Crocifisso, trasformeremo realmente
la vita secondo il modello perfetto del Vangelo. La nostra/'penitenza” è accoglie¬
re il mistero della Passione di Cristo per capire e accogliere la nostra passione
e quella di tutti gli uomini.

Cari fratelli, qui si impone un severo esame di coscienza da parte di tutti per
verificare davanti a Dio e alla Chiesa la qualità della nostra vita religiosa. Ecco



38 Eugenio Cavallari

alcuni punti su cui misurare la nostra condotta personale e comunitaria: rifiuto
di ogni compromesso con la mentalità del mondo, kenosis ossia svuotamento di
sé nell’obbedienza al Padre e nel dono ai fratelli, crocifissione con Cristo per col¬
marci di Lui e partecipare alla sua Passione: «Colui che per noi si è offerto, lo si
offra insieme con noi» (Disc. 342,2).

Chi segue la via di Cristo accetta la sua "violenza”, accetta il mistero della Cro¬
ce, accetta la lotta quotidiana contro il male. Quando noi entriamo nel monaste¬
ro, entrano con noi anche le inclinazioni al male, le suggestioni del mondo, che
è posto nel Maligno, l’astuzia e l'inganno del demonio: I monaci «essendo persone
che lottano contro il diavolo e lo vincono, meritano di essere chiamati soldati ago¬
nistici di Cristo... Che la cosa sia davvero conforme al nome! Noi vi diamo tutto
il nostro appoggio» (Esp. sai. 132,6). E, a questo riguardo, la Regola suggerisce
una buona strategia: il Religioso «non si monti la testa..., tenga il cuore in alto e
non ricerchi le vanità della terra» (n. 7); «non vi sia nulla che offenda lo sguardo
altrui, ma tutto sia consono al vostro stato di consacrazione» (n. 21); «amore per
le persone e odio per i vizi» (n. 28); «chiunque avrà offeso un altro con insolenze
o maldicenze o anche rinfacciando una colpa, si ricordi di riparare al più presto
il suo atto» (n. 42).

Il IV Centenario ci invita a procedere decisamente in questa verifica persona¬
le e comunitaria, per eliminare ogni forma di inquinamento o compromesso nella
nostra vita religiosa e riportarla alla purezza delle origini. Gli esempi dei nostri
santi confratelli ci spronino a una revisione coraggiosa. Anche la Chiesa oggi rac¬
comanda più che mai la necessità urgente di una formazione permanente...

«Cantate a Lui un cantico nuovo. Spogliatevi di quanto è in voi vecchio: avete
conosciuto il cantico nuovo. Nuovo uomo, nuovo Testamento, nuovo cantico. Il can¬
tico nuovo non compete a uomini vecchi: lo apprendono solo uomini nuovi, rinno¬
vati dalla vecchiaia per mezzo della grazia, che già appartengono al Nuovo
Testamento, che è il Regno dei cieli. Ad esso sospira tutto il nostro amore e canta
il nuovo cantico»! (Esp. sai. 32,II,d.1,8).

Vivendo la Parola
Il frutto della nostra consacrazione a Dio è la vita di comunione con Lui. La

stessa natura dell’uomo e la sua posizione nel creato lo pongono al centro dell’u¬
niverso, perché egli unisce in sé il mondo dello spirito e il mondo della materia.
Anche il suo corpo annuncia sacramentalmente la sintesi di tutta la creazione.
Cristo, facendosi uomo, restituisce all’uomo la sua dignità perduta, e lo riabilita
ad essere il rappresentante della creazione; anzi, fonda in sé una nuova unità del¬
l’umano nel divino: il mistero del Corpo mistico.

La vita monastica non può non esaltare con la lode la grandezza di Dio nell’uo¬
mo e dell’uomo nel creato. Il religioso è, per eccellenza, l'uomo della lode che si
fa voce di Cristo e dell’universo: «La mia anima ti lodi per amarti, ti confessi gli
atti della tua misericordia per lodarti. L’intero tuo creato non interrompe mai il
canto delle tue lodi: né gli spiriti tutti attraverso la bocca rivolta verso di te, né
gli esseri animati e gli esseri materiali, attraverso la bocca di chi li contempla. Così
la nostra anima, sollevandosi dalla sua debolezza e appoggiandosi alle tue creatu-



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 39

re, trapassa fino a te, loro mirabile creatore. E lì ha ristoro e vigore vero» (Confess.
V,l,l).

Nella Regola questo concetto della laus perennis viene ripreso da tre angola¬
zioni diverse: «Fratelli carissimi, si ami anzitutto Dio e quindi il prossimo» (n. 1);
«tutti dunque vivete unanimi e concordi e, in voi, onorate reciprocamente Dio di
cui siete fatti tempio» (n. 9); «quando pregate Dio con salmi e inni, meditate nel
cuore ciò che proferite con la voce» (n. 12). Quando un’anima raggiunge questo
stato di grazia, vive di contemplazione.

S. Agostino conobbe nell’estasi di Ostia tutta la ricchezza di questa calma me¬
ditazione delle cose divine: desiderio, lode, visione. Così egli ce ne parla: «Percor¬
remmo su tutte le cose corporee, ascendemmo in noi stessi e superammo anche
le nostre anime per attingere la plaga inesauribile ove la vita è Sapienza... E, men¬
tre ne parlavamo e anelavamo verso di lei, la cogliemmo un poco con lo slancio
totale della mente, e sospirando vi lasciammo avvinte le primizie dello spirito» (Con¬
fess. IX,10,23-24). Se l’anima si dona perdutamente a Dio in questo slancio di de¬
siderio e di amore, Dio irrompe nella sua vita in modo dilagante, squarciando il
velo che avvolge la vita celeste. Ormai il mondo è solo il nido da cui spiccare il
volo verso l’infinito.

Ecco la contemplazione, valore fondamentale della spiritualità agostiniana, che
deve sostanziare tutta la nostra vita di Agostiniani Scalzi. Essa è la visione stessa
della vita, intesa come rapporto intimo d’amore sapienziale con Dio e con tutte
le creature: «A questo occorre preparare il cuore: alla visione del Padre, del Figlio,
dello Spirito Santo» (Esp. sai. 85,21).

Nell’Esposizione sul salmo 44 si legge un pensiero che può considerarsi il prin¬
cipio di fondo dell’antropologia agostiniana: «La somma opera dell’uomo è sol¬
tanto lodare Dio» (Esp. sai. 44,9). La formulazione, così netta e recisa, sottintende
in Agostino una visione contemplativa della realtà e dei singoli fatti della vita,
che include la capacità di riconoscere ['infinitamente grande neH'infinitamente
piccolo. Tutto invita l’uomo ad amare e lodare Dio: «Le tue opere ti lodano affin¬
ché ti amiamo, e noi ti amiamo affinché ti lodino le tue opere» (Confess. XIII,33,48).
Una lode previa: cercando; una lode religiosa: pregando; una lode plenaria ed esi¬
stenziale: amando. Essa diventa l’espressione compiuta della vita umana perché
include conoscenza, ammirazione, compiacenza, stupore, giubilo, riconoscenza,
amore.

Da tutte le opere di S. Agostino appare fin troppo chiaro che la sua vita spiri¬
tuale è quella del mistico puro. Ma lui si preoccupa soprattutto del "linguaggio”
di Dio, che si manifesta attraverso la Parola rivelata. Esso è senza dubbio un lin¬
guaggio di lode, che costituisce la via maestra, tracciata da Dio stesso, per nutri¬
re la contemplazione: «Oso dire che Dio, per essere ben lodato dall’uomo, ha cantato
lui stesso la propria lode e, intanto l’uomo ha trovato come lodarlo, in quanto Dio
si è degnato di lodare se stesso» (Esp. sai. 144,1). Lode di ben altro genere, centra¬
ta sulla bontà e misericordia di Dio, centrata su Cristo. Il fulcro della lode cristia¬
na resta dunque Cristo, il monte eccelso della creazione, la misericordia del Padre
che riconcilia in sé tutti gli uomini: «La lode più alta è quella dell’Unigenito Figlio
di Dio» (Esp. sai. 108,2).



40 Eugenio Cavallari

La lode è possibile solo per un dono di Dio: è un fatto di misericordia. Essa
nasce dal cuore e si esprime attraverso le labbra, ma tende inevitabilmente verso
la vita concreta: lode incessante che trasforma i fatti più insignificanti in momen¬
ti di grazia e di salvezza. Solo l’ingiustizia interrompe la lode: «Canti la voce, can¬
ti la vita, cantino le opere» (Esp. sai.148,2).

In questa visione agostiniana la lode non è più un balbettio da penombra di
chiesa, ma un trionfo della creazione e dell’uomo, espressione dell'intimità più
profonda del cuore umano e del dialogo d’amore di Dio con se stesso e con l’uo¬
mo. Essa diventa in fondo pura attesa, desiderio e sospiro di eternità per placarsi
definitivamente nella lode di tutti gli esseri celesti: «Il Signore è lodato per sem¬
pre perché il suo amore dura sempre» (Esp. sai. 110,9).

Anche la preghiera è espressione della vita contemplativa e dello stato perma¬
nente di lode: vivere pregando, pregando agire. Essa è naturalmente un fatto del
cuore: un colloquio d’amore indirizzato a Dio dal profondo e al profondo del pro¬
prio essere, radicalmente impegnato per testimoniare la miseria della propria crea-
turalità e l’onnipotente misericordia di Dio. Nella preghiera c’è tutto l’uomo e
nell'uomo tutto è preghiera.

S. Agostino ha una sua definizione della preghiera, folgorante nella sua sem¬
plicità, come accade sempre per tutte le grandi invenzioni. Egli ragiona così: la
vita del cuore è intessuta di desideri, perciò la preghiera non può che essere l’e¬
spressione dei desideri: «Il tuo desiderio è la tua preghiera; se continuo è il deside¬
rio, continua è la preghiera. Il desiderio è la preghiera interiore che non conosce
interruzione. Qualunque cosa tu faccia, se desideri quel sabato, non smetti mai di
pregare... Il tuo desiderio continuo sarà la tua continua voce. Tacerai se cesserai
di amare. Il gelo della carità è il silenzio del cuore; l’ardore della carità è il grido
del cuore» (Esp. sai. 37,14). Infatti nel fondo del cuore c'è Dio che attira irresisti¬
bilmente. Il cuore è inquieto finché non placherà il suo desiderio di Dio nell’amo¬
re infinito dell’eternità.

Nel cuore c'è anche il maestro interiore che ci insegna a pregare con la sua
stessa preghiera e con i desideri dello Spirito. La voce che grida dal cuore non
è solo il nostro desiderio, ma il suo invito: «Nulla di vero posso dire agli uomini,
se prima tu non l’hai udito da me; e tu da me non odi nulla se prima non lo hai
detto tu stesso» (Confess. X,2,2); perciò l'inizio della preghiera lo fa Gesù e noi
preghiamo ascoltando, contemplando, unendo il nostro desiderio al suo. Questo
è il senso vero dell’invito di Gesù che ci esorta a chiedere sempre nel suo nome:
«Cristo prega per noi come nostro sacerdote, prega in noi come nostro capo, è pre¬
gato da noi come nostro Dio» (Esp. sai. 85,1).

E’ superfluo sottolineare come la vita contemplativa, alimentata da una espe¬
rienza così forte di lode e di preghiera, esiga un ambiente di raccoglimento e di
silenzio: la clausura del cuore e del chiostro. Il chiasso della carne e la vita con¬
vulsa potrebbero insidiare sul nascere questo immenso dono.

S. Agostino riuscì brillantemente ad armonizzare in sé in modo sorprendente
il contemplativo e l'uomo d'azione. Nelle sue opere è ricorrente il tema della ne¬
cessaria conciliabilità dei due piani di vita. Il suo pensiero si può sintetizzare in
una formula: siate contemplativi nell’azione e attivi nella contemplazione. Sono



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 41

ben noti in proposito i commenti all’episodio di Marta e Maria, che bisticciano
perché vogliono scambiarsi i ruoli, o dei due apostoli Pietro e Giovanni, figure
della vita terrena e celeste.

Oggi tutti noi ci troviamo immersi nell'identico problema, ma non dobbiamo
separare i due campi. Dobbiamo sentire fortissima l’esigenza contemplativa e apo¬
stolica. Non sono certo le urgenze esterne che ci spronano all’azione, e neppure
la nausea o la pesantezza delle cose che ci richiamano alla contemplazione. Essa
giustamente deve avere priorità nella nostra vita di consacrati perché l’apostola¬
to stesso è un'esigenza contemplativa e riceve frutto dalla pienezza contemplati¬
va: «A questo frutto della contemplazione è ordinato tutto l'impegno dell'azione»
(Comm. Vg. Gv. 101,5).

L'anima che vive la spiritualità agostiniana deve armonizzare le due compo¬
nenti, tenendo conto della lezione che nasce dai fatti; perciò, più che fidarsi della
prassi o del proprio estro, deve progettare con Dio la propria azione. L’apostolato
è nient’altro che la traduzione pratica dell’amore di Dio verso tutte le creature.
Chi accetta "qualunque” cosa dalle mani di Dio, è pronto per l’apostolato.

A questo punto, le applicazioni potrebbero essere molte e di grande interesse
per verificare, ad esempio, il nostro tipo di meditazione in comune, che va oppor¬
tunamente valorizzata e alimentata con testi biblici e agostiniani. Ma credo sia
molto opportuno attirare l’attenzione di tutti voi sul rapporto fra contemplazio¬
ne e ministero della predicazione. Essa nei secoli scorsi fu in sommo onore pres¬
so i nostri confratelli.

E’ molto illuminante un testo di S. Agostino, che definisce la contemplazione
in rapporto alla Parola di Dio, cioè incarnata prima nel proprio tessuto spirituale
e poi manifestata attraverso l’apostolato: «Maria ha scelto la parte migliore, che
non le sarà tolta. Ha scelto la contemplazione, ha scelto di vivere della Parola. Che
sarà il vivere della Parola senza alcun suono di parola? Ora, costei viveva della
Parola, ma trasmessa attraverso la parola che ha suono. La vita vera, invece, sarà
il vivere della Parola senza alcun suono di parola. La stessa Parola è la vita. Sare¬
mo simili a lui, poiché lo vedremo così come egli è» (Disc. 169,14,17).

S. Agostino conclude malinconicamente, dicendo che ciò non ci è possibile nella
notte di questo mondo; e tuttavia ci lascia nel cuore l'assillo di riuscire a trasmet¬
tere almeno una luce fioca di questa parola eterna a tutte le anime che ci ascoltano.

Molti nell'unico amore

Il mistero della redenzione ci riconcilia con Dio e con gli uomini. Cristo è l'u¬
nico Mediatore, che ha la funzione di unire tutti gli uomini a sé, affinché possano
«aderire all'Uno, godere dell'Uno, perseverare nell'Unità» (Trin. IV,7,11). Tutti i fe¬
deli, redenti da Cristo, sono stati incorporati in Lui, sono diventati sue membra
e, quindi, sono un solo Cristo: «Rallegriamoci e rendiamo grazie a Dio: non soltan¬
to siamo diventati cristiani, ma siamo diventali Cristo stesso... Stupite, gioite: Sia¬
mo diventali Cristo! Se Cristo è il Capo e noi le membra, l'uomo totale è Lui e noi»
(Comm. Vg. Gv. 21,8).

L'unione mirabile fra Cristo e i cristiani, scaturita dalla sua stessa incarnazio-



Per haver d’Agostin Reliquia, s’alza
Con calde preci al Ciel Santo Pastore,
Quando l’Angel di quel gli porta il cuore,
Che’n sentir lodar Dio palpita, e sbalza.



Servire l'Altissimo in spirito di umiltà 43

ne e redenzione, rende costoro membra di questo Capo, nell'atto stesso in cui egli
si offre per loro ed essi si offrono per lui.

Il dono pentecostale della carità ispira l'amore di Dio in noi, che ci fa ardere
di desiderio per la comunione dell’unità: «Abbraccia il Dio Amore e abbraccia Dio
con Damore» (Trin. Vili,8,12). Ecco il mistero della Chiesa: sposa di Cristo, a Lui
indissolubilmente unita nell’integrità dell’unità, e Gerusalemme celeste, chiama¬
ta all’unità trinitaria.

Si comprende subito perché S. Agostino attribuisce immenso valore alla co¬
munione. Egli infatti tende con tutte le forze a diventare una cosa sola con Dio
e con tutti gli uomini: «Siamo tutti imo nel Cristo, siamo il corpo di Cristo, noi
che quella sola cosa desideriamo, che una sola cosa abbiamo chiesto, che gemia¬
mo nei giorni delle nostre miserie, che abbiamo fede di vedere i beni del Signore:
a noi che siamo uno solo nell’Unico» (Esp. sai. 26,11,23).

Evidentemente anche la vita monastica, lungi dal separarci dagli altri, ci fon¬
de nel mistero della Chiesa, la nuova realtà che di tutti gli esseri ne fa uno solo.
Essa si può ben definire: comunione di vita divina e umana. Questo è il testo clas¬
sico in cui S. Agostino mette in luce l’aspetto ecclesiale della vita consacrata: «Mo-
nos significa uno solo... Eccovi ora della gente che vive nell’unità fino al punto di
costituire un solo uomo, gente che ha veramente un cuor solo e un’anima sola...
E’ ovvio che il nome “monaci” sia sgradito a coloro che ricusano di abitare nell’u¬
nità insieme con i fratelli» (Esp. sai. 132,6).

La comunità agostiniana, solo se fondata su questa solida unità, è immagine
della Trinità e piccola Chiesa. E’ logico dunque che la lode piena e convincente
dei monaci sta proprio nel loro volersi bene, per tendere sempre più all’unità per¬
fetta: «La benedizione si trova là dove i fratelli vivono nell’unità... Se sei in discor¬
dia, non benedici il Signore» (Esp. sai. 132,13).

La Regola di S. Agostino evidenzia in molti punti questo principio, chiarendo
bene come l’unità della carità sia la motivazione unica e indispensabile di tutta
la vita religiosa: «Tutto sia comune tra voi» (n. 4); «Dio, che abita in voi, vi proteg¬
gerà pure in questo modo, per mezzo cioè di voi stessi» (n. 24); «nessuno lavori per
se stesso ma tutti i vostri lavori tendano al bene comune, con maggiore impegno
e più fervida alacrità che se ciascuno li facesse per sé» (n. 31); «ogni oggetto donato
venga messo in comune e distribuito a chi ne avrà bisogno» (n. 32); «chi vi presiede
serva con la carità... si offra a tutti come esempio di buone opere» (n. 46).

Questa serie di testi è già sufficiente a promuovere un approfondito esame di
coscienza sulla nostra vita comune. Essa resta lo specchio, la cartina tornasole,
per verificare l'autenticità della nostra vita rispetto al carisma agostiniano. E’ pro¬
prio dalla nostra "santa convivenza” che emana il buon profumo di Cristo, lievito
santo, testimonianza convincente per la formazione cristiana dei fedeli e per l’e¬
dificazione della Chiesa.

Siamo giunti al termine del viaggio intorno al nostro carisma. Di esso, il pun¬
to di partenza è l’umiltà, il punto di riferimento è Cristo, il punto di arrivo è l’uni¬
tà. Ancora una volta risulta chiaro che il vero cantico nuovo degli Agostiniani Scalzi
è canto a Cristo nell’umiltà e nell’unità: «E questo è un cantico di pace, un cantico
d’amore. Chiunque si separa dalla comunione dei santi non canta il cantico nuovo:



44 Eugenio Cavallari

segue infatti la via dell’animosità, che è roba vecchia, non quella della carità, che
è nuova. E che cosa c’è nella carità, virtù nuova? La pace, il vincolo di una società
santa, la compattezza spirituale, l’edificio fatto di pietre vive. E, questo, dove? Non
in un paese soltanto, ma in tutto l’universo: Cantate al Signore un cantico nuovo,
cantate al Signore da tutta la terra. Dal quale testo si ricava che, chi non canta
nell’unità con tutta la terra, canta il cantico vecchio, qualunque siano le parole
che pronunzi la sua bocca... II termine Alleluia che cosa significa? Lodate il Signo¬
re. Vieni, dunque, lodiamo insieme il Signore. Se tu lodi il Signore e io lodo il Si¬
gnore, perché dovremmo essere in discordia? La carità loda il Signore, la discordia
lo bestemmia» (Esp. sai. 149,2).

IV - LA NOSTRA MISSIONE

La vicenda storica degli Agostiniani Scalzi è racchiusa fra due Concili, che re¬
steranno pietre miliari del rinnovamento della Chiesa: il Concilio di Trento e il
Concilio Vaticano II. Essi sono stati celebrati alla vigilia di profonde trasforma¬
zioni della società, che hanno reso più che mai urgente nella Chiesa un atteggia¬
mento di permanente riforma e rinnovamento spirituale. Se ad ogni dono di Dio
corrisponde un impegno, i cristiani oggi hanno la formidabile responsabilità di
applicare le riforme del Concilio Vaticano IL

Recentemente la Chiesa ha lanciato l’appello per una nuova evangelizzazione
della società, che rischia ancora una volta di essere risucchiata dal modello del
materialismo. Essa conta molto sui religiosi per un ritorno ad una vita genuina¬
mente evangelica, e il loro apporto sarà efficace nella misura in cui diventerà te¬
stimonianza vissuta.

Dio ha suscitato nei periodi più critici della storia grandi personalità carisma¬
tiche, che hanno profeticamente aperto nuove vie all'evangelizzazione. Gli Istitu¬
ti religiosi hanno sempre risposto con generosità, offrendo un prezioso contributo
alla promozione umana e cristiana della società, nella fedeltà al loro carisma.

Anche noi siamo dunque chiamati a fare propria questa missione di evangeliz¬
zare con la santità della vita: missione che scaturisce dall’intima essenza della
vita religiosa e del nostro carisma specifico. Essa si sviluppa secondo tre grandi
direttrici:
Convertirci per convertire

Siamo uomini di conversione, avendo scelto la via stretta del Vangelo: Cristo
umile, obbediente, vergine, povero, paziente. Questi valori, che provocano da sem¬
pre scandalo nei confronti di Cristo, sono invece i doni più preziosi che la Chiesa
custodisce gelosamente e ha affidato anche a noi.

Interiorizzare per trascendere
Siamo uomini della lode, perché cerchiamo di amare Dio con il cuore e con

la vita. Quindi con la nostra testimonianza intendiamo farci voce dello spirituale
autentico, secondo la perenne attualità del metodo agostiniano.



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 45

Vivere nella concordia dell’unità
Siamo uomini di comunione, perciò intendiamo collaborare a costruirla sia

all’interno della Chiesa, sia favorendo il dialogo con i lontani. Attraverso la no¬
stra vita comune mostriamo con i fatti che Dio ci ha messi insieme perché operia¬
mo insieme. A questo proposito, conviene ricordare un principio delle nostre
Costituzioni: «Primo campo di apostolato per noi Agostiniani Scalzi deve ritenersi
la comunità» (n. 65).

Quali sono le mete più urgenti, cui indirizzare il nostro impegno, che scaturi¬
sce dalle celebrazioni del IV Centenario? Eccole in sintesi:

— Amiamo profondamente la nostra identità e la nostra Famiglia.
Riscopriamo pertanto la storia dell’Ordine e, soprattutto, le opere della no¬

stra ricca tradizione spirituale, sapendole adattare ai tempi nuovi. Adoperiamoci
inoltre per moltiplicare le nostre energie con numerose e sante vocazioni.

— Uniamo le forze per ridare slancio al nostro futuro.
Attorno alla comunità dell’Ordine dobbiamo sentirci una cosa sola, privilegian¬

do non ciò che è privato, ma ciò che è di interesse comune. Parafrasando una fra¬
se celebre, si può dire che nell’unità tutto è salvo, nella divisione tutto è perduto.

— Sviluppiamo un profondo aggiornamento culturale.
Ormai è assodato che, quando cresce la cultura, cresce anche la vita spiritua¬

le. E’ giunto davvero il momento che tutti, non solo i giovani, curino la specializ¬
zazione nei diversi settori delle scienze sacre, soprattutto in quello
biblico-patristico.

Per noi, dire cultura significa anche dire Agostino. Purtroppo, per le tristi vi¬
cende storiche che ben conosciamo, egli è stato troppo trascurato da noi. Oggi
finalmente è al centro dell’attenzione universale, ma siamo noi che prima di tutti
abbiamo il compito di conoscerlo e di farlo conoscere. Non è neppure sufficiente
una lettura “qualsiasi” di S. Agostino; egli deve essere presentato anzitutto come
maestro di spirito e mistico. Sono convinto che a noi competa in modo speciale
questo grande servizio alle anime, soprattutto a quelle consacrate. Ascoltiamo a
tal proposito ciò che Giovanni Paolo II, il 25 agosto 1983, ha detto agli Agostinia¬
ni: «Voi avete come impegno principale di mantenere vivo e attraente il fascino
di S. Agostino anche nella società moderna: ideale stupendo ed entusiasmante, per¬
ché la conoscenza esatta ed affettuosa del suo pensiero e della sua vita suscita la
sete di Dio, il fascino di Cristo, l’amore alla sapienza e alla verità, il bisogno della
grazia, della preghiera, della virtù, della carità fraterna, l’anelito verso l’eternità
beata». Si può ben dire che il futuro del carisma agostiniano è il futuro di Agostino.

— Qualifichiamo agostinianamente la pastorale, conciliandola con le esigenze del¬
la vita contemplativa e comunitaria.

I grandi amori di S. Agostino furono tre: Dio, l'uomo, la Chiesa; essi devono
guidare tutta la nostra attività pastorale. Il Santo Dottore ci fornisce anche
un insuperabile criterio di metodo pastorale: «Contra rationem nemo sobrius,



46 Eugenio Cavallari

cantra Scripturas nemo christianus, cantra Ecclesiam nemo pacificus senserit»
(Trin. IV,6,10), che si può tradurre così: «Contro le leggi della ragione non si può
fondare la vita morale, contro la S. Scrittura non può esserci vita cristiana, con¬
tro la Chiesa non si potrà mai costruire la pace».

Fra tutte le attività pastorali, si devono curare particolarmente quelle che so¬
no più congeniali al nostro carisma: il ministero della parola, della riconciliazio¬
ne, della direzione spirituale. Ma è soprattutto nel settore della “comunione" che
noi dobbiamo lavorare alacremente, favorendo l’incontro fra le diverse compo¬
nenti diocesane. Nell’attività pastorale sia seguito preferibilmente il metodo co¬
munitario.

CONCLUSIONE

Ed ora, cari Confratelli e Consorelle, al termine di questo incontro epistolare,
volgiamoci a Maria!

Lei con umile fede accolse nel suo cuore il Verbo come Figlio, offrendosi con
docilità alla missione di corredentrice e madre di tutti gli uomini: «Eccomi, sono
l’ancella del Signore, avvenga di me quello che tu hai detto» (Le 1,38).

Lei è per noi il modello perfetto della vita consacrata; a Lei Cristo ci ha affida¬
ti in modo particolare sulla Croce.

Lei ha iniziato a cantare il cantico nuovo della redenzione, l'inno degli umili
all’onnipotente misericordia di Dio: «L’anima mia magnifica il Signore e il mio
spirito esulta in Dio, mio salvatore, perché ha guardato l’umiltà della sua serva»
(Le 1,46-48).

Lei raccolga l’invocazione di aiuto e l’offerta di amore, che sale da tutti noi
in questo momento solenne della vita del nostro Ordine: protegga nel pericolo,
consoli nel dolore, fortifichi nella prova, confermi nella gioia della speranza e del¬
l'unità!

A Maria rinnoviamo così l’affidamento solenne del nostro Ordine!
Accogliete il mio saluto affettuoso, che vi rivolgo con le stesse ispirate parole

del S. P. Agostino:

«Voi, stirpe eletta, debolezza del mondo,
che vi siete spogliati di ogni cosa
per seguire il Signore,
camminate dietro a Lui e confondete i forti.
Voi, piedi belli, camminate dietro a Lui
e brillate nel firmamento,
affinché i cieli narrino la sua gloria,
e mescolatevi fra la luce dei perfetti,
non ancora simili agli angeli,



Servire l’Altissimo in spirito di umiltà 47

e fra le tenebre dei piccoli,
non però privi di speranza.
Brillate su tutta la terra!
Il giorno, fulgente di sole,
diffonda al giorno la parola della sapienza,
e la notte, rischiarata dalla luna,
annunzi alla notte la parola della scienza»

(Confess. XIII,19,25).

Dio misericordioso, la Madre di Consolazione, il Patrono San Giuseppe, il San¬
to Padre Agostino e i nostri Santi Confratelli benedicano e confortino tutti.

Roma, 19 Aprile 1992
Pasqua di Risurrezione

P. Eugenio Cavallari
Priore Generale





Camminate nell'amore
(y^')

Storia



LE ORIGINI DELL’ORDINE AGOSTINIANO
Pietro Bellini, OSA

UNO SGUARDO ALLE RADICI

Nel suo ciclo annuale l’albero non sempre è pieno di fiori, non sempre è carico
di frutti, non sempre è verde di foglie, ma sempre conserva le radici e da queste
trae l’energia vitale per riprodurre ancora, a suo tempo, e fiori e frutti e foglie.
Un albero senza radici o con le radici tagliate è morto.

Con il termine radici si vuole indicare l’insieme degli avvenimenti, delle intui¬
zioni, delle esperienze, dei fatti storici, culturali e spirituali, che è stato all’origi¬
ne dell’Ordine Agostiniano, che si è arricchito e sviluppato dinamicamente
attraverso lo scorrere dei secoli e il variare delle situazioni, e che rimane oggi,
e rimarrà in futuro, come base e fondamento della vita religiosa agostiniana e che,
in un certo senso, costituisce l’identikit dell’agostiniano.

A partire soprattutto dal Concilio Vaticano II si è cercato di approfondire con
studi e pubblicazioni varie la radice più immediata, quella agostiniana, cioè l’in¬
tuizione e l’esperienza di vita religiosa di Agostino, che l'Ordine Agostiniano ha
fatto sua. La riscoperta di S. Agostino, della sua ricchezza culturale e soprattutto
spirituale, è esaltante per chiunque ci si accosta, anche superficialmente. Ma è
ugualmente importante guardare ad altre radici che sono alla base della vita del¬
l’Ordine, radici ugualmente fondamentali come quella agostiniana.

Giuridicamente e storicamente l’Ordine Agostiniano ha avuto origine nel 1256
(o meglio nel 1244 come vedremo in seguito), quando la S. Sede, nell’intento di
incanalare i vari movimenti spirituali che sorsero numerosissimi nei secoli XII-
XIII, riunì in un unico Ordine organizzato ed efficiente varie esperienze simili di
vita religiosa eremitica del centro Italia. Quello dell’Ordine Agostiniano non fu
l’unico esempio di quel periodo. Le motivazioni di questo modo di procedere del¬
la S. Sede vanno ricercate nella duplice preoccupazione di salvaguardare l’orto¬
dossia della vita religiosa (in quel periodo sorsero anche molti movimenti spirituali
ereticali) e offrire un migliore servizio alla Chiesa nelle sue necessità attuali.

In questo senso vanno comprese le decisioni del Concilio Lateranense IV del
1215 e del Concilio di Lione del 1274 di proibire il sorgere di nuove regole: tutte
le istituzioni religiose d'ora innanzi avrebbero dovuto adottare una delle regole già
approvate dalla Chiesa (la basiliana, l’agostiniana, la benedettina, la francescana).

" Le incisioni, con relativo epigramma, sono tratte dal libro Tempio Eremitano de' Santi
e Beati dell'Ordine Agostiniano, prima parte, di P. Ambrogio Staibano, primo Vicario Ge¬
nerale degli Agostiniani Scalzi, Napoli 1608.



Le origini dell’Ordine Agostiniano 51

L’Ordine di S. Agostino dunque è nato dalla unificazione, operata dalla S. Se¬
de, di varie istituzioni religiose eremitiche. Gli Agostiniani sono diventati figli di
Agostino non solo perché hanno adottato la regola agostiniana (molti altri Ordini
l’hanno adottata), ma perché hanno fatto la "'scelta di Agostino” come loro padre
e guida in modo tale che, oltre alla regola, ne hanno assimilato tutta la sua espe¬
rienza di vita, l’intuizione religiosa, l’impostazione teologica e pastorale.

Per una intuizione immediata e generalizzata, ad esempio, tutte le chiese co¬
struite dagli agostiniani a partire dalla Grande Unione del 1256 fino a tutto il se¬
colo XIV sono state dedicate o intitolate a S. Agostino: segno evidente della esigenza
e della consapevolezza della paternità di S. Agostino che gli Agostiniani avevano
assunto.

Ma prima di parlare dell’origine storica e giuridica dell’Ordine Agostiniano,
è opportuno accennare alla sua origine carismatica e spirituale, cioè alle fonda¬
zioni monastiche realizzate da S. Agostino, e alla impostazione originale che que¬
sto Padre della Chiesa ha dato alla vita religiosa che si rifà a lui.

S. AGOSTINO E LE SUE FONDAZIONI MONASTICHE

La conversione alla vita consacrata.

La "conversione” di Agostino del 387 più propriamente va intesa come deci¬
sione di abbandonare la carriera e ogni altro progetto mondano per abbracciare
la vita consacrata. A Milano e poi a Roma, nei mesi che trascorsero dalla morte
di Monica (autunno 387) al suo ritorno in Africa (primavera-estate 388), Agostino
ebbe modo di conoscere vari monasteri maschili e femminili.

Così racconta egli stesso: «A Milano ho visto io stesso un cenacolo di santi,
e non erano pochi, di cui era superiore un sacerdote, persona ottima e degnissi¬
ma. Anche a Roma ne ho conosciuti parecchi, in ciascuno dei quali alcuni uomini,
che spiccano su tutti per ponderatezza, prudenza e scienza divina, sono preposti
agli altri che abitano insieme ad essi in cristiana carità, santità e libertà.

Per non essere di peso ad alcuno anch’essi, come presso i monasteri orientali
e in ottemperanza al precetto dell’Apostolo, vivono con il lavoro delle proprie
mani. Ho visto che molti sostengono digiuni davvero incredibili, non solo pren¬
dendo cibo una sola volta al giorno, al tramonto - ciò che si usa fare quasi dapper¬
tutto -, ma spessissimo restando senza cibo e bevanda per tre giorni di seguito
o anche più.

Ciò vale non solo per gli uomini ma anche per le donne. Alla stessa maniera
che gli uomini, molte vedove e vergini vivono insieme procurandosi il vitto filan¬
do e tessendo. Ad esse sono preposte donne di provata ponderatezza e serietà,
esperte e preparate non solo a reggere e sviluppare la vita spirituale delle sorelle,
ma anche ad istruirne le menti.

Tra le altre cose nessuno viene costretto ad asprezze che non può sopportare,
a nessuno viene imposto ciò che le sue forze ricusano; né per questo gli altri lo
condannano...» (S. Agostino, De moribus Ecclesiae catholicae, 1, 38; PL 32, 1339-40).



52 Pietro Bellini

L'esperienza monastica di Agostino

Nell'Africa romana, ad esclusione dell’Egitto, la vita cenobitica, sia maschile
che femminile, viene introdotta da S. Agostino. Precedentemente la testimonian¬
za degli scrittori africani Tertulliano (ca.160-210) e S. Cipriano (+ 258), che molto
scrivono sulla verginità consacrata, conferma l'esistenza nelle chiese africane, fin
dai primi tempi del cristianesimo, di organizzazioni di vergini consacrate, di ve¬
dove e di diaconesse.

S. Agostino trova e mantiene la consuetudine, vigente nelle chiese africane, di
vergini consacrate viventi in casa propria (De s. virginitate 45.46). Anche dopo la
costituzione dei monasteri, Agostino ammette ambedue le forme di verginità con¬
sacrata. Tuttavia si fa propugnatore convinto della vita comune anche per le don¬
ne. Per motivi non tanto (o non solo) di convenienza, ma di ordine teologico. Sono
i motivi che egli pone alla base della vita religiosa in quanto tale (sia maschile
che femminile).

L’esperienza monastica di Agostino si svolge attraverso tre fasi successive:
a) Appena ritornato in Africa da Roma (nel 388), Agostino si ritira nella natia

Tagaste, vende i beni di famiglia e fa della sua casa un ritiro, fuori della città,
in compagnia di alcuni amici, dedicando il tempo alla preghiera, allo studio e alla
meditazione della Parola di Dio, al lavoro e alla penitenza.

b) Nel 391, divenuto sacerdote ad Ippona, chiede ed ottiene dal vescovo di co¬
struire accanto all’episcopio il "monastero dell’orto”, dove fa vita comune con
laici e chierici.

c) Divenuto vescovo nel 395, per non disturbare la vita regolare del monastero
(dovendo accogliere molta gente a motivo del suo ufficio episcopale), si separa dal
"monastero dell’orto” e istituisce nell’episcopio vita comune con i chierici.

Per quanto riguarda le donne, Agostino istituì un primo monastero femminile
ad Ippona negli anni tra il 395 e il 400.

Anche questo fu il primo monastero femminile dell’Africa romana, escluso l'E¬
gitto. Ad esso prepose come superiora la propria sorella, rimasta vedova. Di essa
ci è ignoto il nome, anche se la tradizione le dà quello di Perpetua. Era già morta
nel 423, quando Agostino scrisse la lettera 211 alle vergini del monastero di Ippo-
na. Agostino stesso la chiama "la santa superiora mia sorella” (Leti. 211,4) e S.
Possidio dice di lei: "La sua sorella carnale, diventata vedova, si era posta al ser¬
vizio di Dio e visse per molto tempo fino alla sua morte come superiora delle ser¬
ve di Dio” (Possidio, Vita Augustini 26).

Molti furono i monasteri maschili e femminili fondati direttamente da Agosti¬
no o dietro sua ispirazione nelle province romane dell'Africa. Tuttavia è impossi¬
bile precisarne il numero. La testimonianza di Possidio conferma, anche se
genericamente, questo fatto: «(Agostino) lasciò alla chiesa clero abbondante e mo¬
nasteri pieni di uomini e di donne consacrati con i loro superiori, insieme a bi¬
blioteche contenenti libri e trattati suoi e di altri scrittori...» (Possidio, Vita
Augustini 31).



Le origini dell’Ordine Agostiniano 53

Caratteristiche del monacheSimo agostiniano
La concezione monastica agostiniana si differenzia su vari punti da quella ti¬

pica del monacheSimo orientale, che in gran parte verrà poi trasmessa al mona¬
cheSimo occidentale benedettino.

a) L’unione del servizio pastorale alla vita religiosa. Per gli orientali (e anche
per il monacheSimo benedettino durante tutto il medioevo) il primo nemico del
monaco è il vescovo, nel senso che non si può essere contemporaneamente mona¬
co e chierico. Quando un vescovo conferisce il ministero sacro ad un monaco, lo
toglie dalla vita monastica. Diversa fu l’esperienza di Agostino. Costretto, per le
necessità impellenti della chiesa africana, ad assumere il sacerdozio e poi l’epi¬
scopato, non solo egli volle vivere sempre da monaco, ma lo propose a tutti i suoi
chierici, e seppe conciliare monacheSimo e ministero. Celebri le sue parole ai mo¬
naci dell'isola di Capraia: «Se la Chiesa richiederà i vostri servizi, non assumeteli
per brama di salire in alto né rifiutateli spinti dal dolce far nulla, ma ubbidite
con mitezza di cuore a Dio... Non vogliate neppure anteporre la vostra pace alle
necessità della Chiesa» (Lettera 48,2).

b) Il Propositum vitae communis (il voto di perfetta vita comune) è alla base

Due volte Madre io son d’un sol Figliuolo
(Signor, tua grada) e un sol due volte riede
Al nascer, una al Mondo, una à la fede
Così converti in gaudio '1 mio gran duolo.

Drizza di vera fede al camin destro
Del gran Dottor Simpliciano i passi,
Poi sua Regola osserva, et in un fassi
Padre, Figliuol, Discepolo, e Maestro.



54 Pietro Bellini

della vita religiosa agostiniana. (La sistemazione teologica della vita religiosa ba¬
sata sui tre voti di povertà, castità e obbedienza, sarà opera della scolastica me¬
dioevale). Per Agostino il "propositum" è una vocazione più alta rispetto a quella
della semplice verginità, perché al dono di questa aggiunge la spogliazione totale
di sé attraverso la condivisione dei beni (povertà) e l’obbedienza ad un progetto
comune di vita (obbedienza). «Se una vergine è consacrata - dice infatti - quantun¬
que mai sia stata in monastero, non le è consentito sposarsi benché non la si può
costringere a vivere in monastero. Se tuttavia ha iniziato la vita monastica e poi
l'ha abbandonata, pur rimanendo consacrata, è caduta ('si è perduta’) per metà»
(Disc. 355,6).

c) La vita del consacrato agostiniano poggia su tre basi ugualmente importan¬
ti, e che debbono trovare un mutuo equilibrio nell’ordinamento della giornata:
la preghiera, lo studio o lettura, il lavoro. Ciò che spinge l’uomo o la donna a con¬
sacrarsi a Dio è un più grande amore per il Signore; pertanto tutto ciò che costi¬
tuisce la vita del monaco (le preghiere, le penitenze, l’ascesi, il lavoro...) non ha
valore in se stesso, ma in quanto è ispirato dall’amore ed è espressione di amore.
Di qui la moderazione e l’equilibrio a cui Agostino richiama continuamente il con¬
sacrato.

GLI ORDINI DELLA FRATERNITÀ APOSTOLICA

Agli inizi del sec. XIII si opera una grande trasformazione politico-sociale-
religiosa nella società europea. Alla concezione e alla struttura universalistica e
piramidale del sacro romano impero si va sostituendo la concezione delle libertà
comunali; la società da rurale (grandi latifondi, la gente sparsa per la campagna,
la struttura ecclesiastica basata sulle pievi disseminate nelle campagne) diventa
cittadina (sorgono agglomerati urbani, cinti di mura di difesa, ecclesiasticamen¬
te sorgono le parrocchie).

L’economia da curtense (autonoma, senza circolazione di danaro) diventa com¬
merciale e semi-industriale (in senso di artigianale ma organizzata). In questa nuova
situazione sorge l’esigenza di inserire la città di Dio (cioè la comunità religiosa)
nella città degli uomini e a servizio della città degli uomini.

La società ha bisogno di essere rievangelizzata, di essere aiutata nella costru¬
zione di un nuovo modo di vivere civile, quello delle libertà comunali e dell’auto¬
governo. I preti diocesani non sono in grado di sovvenire a queste nuove necessità,
i monaci neanche, a causa della loro particolare struttura, che li porta a vivere
lontano dai centri abitati.

Ecco allora Domenico e i Domenicani, ecco Francesco e i Francescani come
risposta a queste necessità; ecco il proliferare di altri movimenti ecclesiali e reli¬
giosi simili a questi; ecco in una parola il sorgere degli Ordini di fraternità apo¬
stolica o "mendicanti".

In questo contesto sociale, ecclesiale e religioso, alla fine del secolo XII e agli
inizi del XIII, sorgono anche varie esperienze di vita eremitica che seguono la Re¬
gola di S. Agostino. Da queste nasce l’Ordine Agostiniano.



Le origini dell’Ordine Agostiniano 55

Caratteristiche degli Ordini della Fraternità apostolica

Ognuno degli ordini religiosi che nacquero in questo contesto ha una sua pro¬
pria origine e una storia particolare, tutti però hanno degli aspetti comuni fonda¬
mentali che li caratterizzano come Ordini "mendicanti" o "di fraternità
apostolica"; e come tali essi propongono nel sec. XIII una forma o stile di vita
religiosa che è diversa e in certi aspetti contrapposta e alternativa a quelle prece¬
denti (in particolare a quella benedettina e a quella canonicale).
a) La mendicità

In contrapposizione all’esperienza benedettina le cui abbazie con il passare dei
secoli erano divenute loro malgrado centri di ricchezza e di potere economico,
gli ordini mendicanti scelgono la mendicità come loro proprio stile di vita: non
avere una sicurezza non solo a livello personale, ma neanche a livello di istituzio¬
ne, di famiglia religiosa; quindi una scelta di povertà non solo personale ma an¬
che collettiva. In S. Francesco e nei primi Francescani troviamo l'esempio più
radicale di questa povertà mendicante, fino a volersi disfare, al termine della gior¬
nata, di tutto ciò che era avanzato al loro pur parco sostentamento.

Mendicare, dipendere totalmente dalla carità dei fedeli per il proprio sosten¬
tamento, in una società che vedeva il sorgere di una ricca borghesia e nella carat¬
teristica spiritualità medioevale che vedeva il culmine della perfezione cristiana
dell'umanità di Cristo povero e umile, era intesa come il modo più perfetto di imi¬
tazione di Cristo, il quale non aveva doveva posare il capo.

La mendicità assunse anche un’altra funzione, quella di diventare valido stru¬
mento di evangelizazione. Mendicando, passando di casa in casa, il frate veniva
a contatto con la realtà della gente e non solo dava esempio di umiltà e di povertà,
ma diventava maestro, catechista, consigliere, soprattutto della gente più pove¬
ra, sola e abbandonata.

Il diverso modo di concepire la povertà collettiva, in maniera radicale o miti¬
gata, costituì soprattutto in seno all’Ordine francescano penose divisioni e frattu¬
re che neanche l'intervento di papi e concili riuscì a sanare. Solo nel 1517 si trovò
una soluzione giuridica a tali contese con la divisione della Famiglia francescana
in due ordini indipendenti: i Conventuali e gli Osservanti (o semplicemente Mino¬
ri). (Il terzo grande ramo dei Francescani, cioè i Cappuccini, sorse nel 1528 come
movimento di riforma dagli Osservanti e divenne Ordine autonomo nel 1619). Gli
altri Ordini mendicanti adottarono fin dall’inizio una interpretazione meno rigi¬
da della povertà collettiva e perciò non soffrirono eccessivamente per la cosidet¬
ta questione della povertà.
b) La fraternità

Nella esperienza benedettina, che si ispira alla concezione del diritto romano,
la comunità ha una struttura verticistica. A capo c'è l’abate la cui autorità corri¬
sponde, grosso modo, a quello del pater familias del diritto romano, il quale ave¬
va diritto di vita e di morte sui componenti della famiglia; quindi l’ufficio di abate
è a vita e la sua autorità è molto accentuata ("semel abbas, semper abbas": una
volta eletto abate, rimane sempre abate; così come il padre rimane sempre tale
nei confronti dei figli).



56 Pietro Bellini

Nell'esperienza degli Ordini mendicanti invece il concetto di comunità è di¬
verso, ha una struttura centripeta: come i raggi di una ruota svolgono la loro in¬
dividuale e reciproca funzione in quanto collegati con il centro, così i membri della
comunità convergono verso l’autorità (il priore) come al segno e allo strumento
dell'unità. La comunità è formata da fratelli che hanno la stessa dignità, i quali
affidano ad uno di loro il compito di reggerli e guidarli. Costui diventa "priore":
"prior inter pares", primo tra persone che sono uguali, primo tra fratelli. La sua
autorità non è legata alla sua persona ma gli deriva dal fatto che gli viene ricono¬
sciuta per un tempo determinato. Scaduto questo tempo, ritorna ad essere fratel¬
lo tra fratelli, senza diritti, privilegi e distinzioni.

La fraternità nella comunità religiosa si esplicita e si concretizza nella ugua¬
glianza economica (tutti vengono trattati alla stessa maniera, in proporzione alle
necessità di ciascuno, tutti sono ugualmente poveri) e nella uguaglianza sociale
(sono annullate tutte le classi sociali e tutti i privilegi e tutti godono dello stesso
titolo di frater o soror, fratello o sorella).

c) L’imitazione degli Apostoli
La nascita degli Ordini mendicanti risponde anche all'anelito del ritorno alle

origini della Chiesa, alle fonti genuine del Vangelo e della primitiva comunità cri¬
stiana. Francesco e Domenico prendono a modello della loro fraternità i discepo¬
li che, inviati da Cristo, andavano due a due ad annunciare l'avvento del regno.
Agostino e gli Agostiniani prendono a modello la prima comunità di Gerusalem¬
me, riunita attorno agli Apostoli (vedi Regola di S. Agostino).

Da queste tre principali caratteristiche gli ordini religiosi sorti nel sec. XIII
assumono il nome di Ordini Mendicanti o della Fraternità Apostolica. Sono da
segnalare però altre caratteristiche proprie di questi Ordini.

d) L'organizzazione a regime centralizzato
Nella struttura benedettina ogni monastero è sui juris (= autonomo rispetto

agli altri); il legame che unisce un monastero all’altro non è di carattere giuridico
ma solo morale. Di conseguenza il singolo religioso fa anche il voto di stabilitas:
è legato al proprio monastero per tutta la vita, appartiene ad esso. Questa strut¬
tura era adeguala ad una società statica quale era quella dell'alto medioevo.

Totalmente diversa è la struttura degli Ordini mendicanti che devono far fronte
ad una società che comincia ad essere dinamica, la cui economia non si basa più
solamente sul reddito fondiario ma sul commercio e sugli scambi. Ogni convento
ha una certa autonomia sia giuridica che economica, tuttavia i conventi di una
stessa regione non sono sui juris, bensì uniti giuridicamente tra loro, formando
una Provincia religiosa e facendo capo ad un superiore comune, il Priore (o Mini¬
stro) Provinciale, il quale ha potere di giurisdizione su tutti i singoli frati della
Provincia. A loro volta tutte le Province fanno capo alla struttura centrale del¬
l’Ordine, la Curia generalizia, con a capo il Priore Generale, il quale anch’egli ha
potere di giurisdizione su tutti i singoli frati dell’Ordine. Il religioso così non è
legato dalla stabilitas nel proprio convento o Provincia, ma dall'obbedienza: il Prio¬
re Provinciale può disporre di tutti i religiosi della Provincia per ogni parte della
Provincia; il P. Generale può disporre di tutti i religiosi per ogni parte dell'Ordine



Le origini dell’Ordine Agostiniano 57

(la professione dei voti religiosi difatti si fa direttamente al Priore Generale).
Questa mobilità è in funzione delle necessità della Provincia, dell'Ordine e della

Chiesa. La S. Sede ha voluto strutture agili; così gli Ordini religiosi sono divenuti
corpi scelti di pronto intervento da utilizzare in ogni parte della Chiesa e per ogni
necessità. La storia ha dato ragione a questa nuova visione. La S. Sede se ne è
ampiamente servita lungo i secoli: nella predicazione delle crociate, nella lotta
contro le eresie, in occasione delle ricorrenti calamità naturali, nell’insegnamen¬
to e soprattutto nella evangelizzazione del popolo di Dio e dei nuovi mondi che
man mano sono stati scoperti.

e) L’urbanizzazione
Il sec. XIII è il periodo in cui sorgono i comuni, si formano gli agglomerati

urbani, le città si danno quella struttura urbanistica che conserveranno fino ai
tempi recenti. Gli ordini mendicanti si inseriscono pienamente nella struttura e
nella vita delle città e i frati assumono un ruolo sempre più importante e incisivo
nella vita sociale contribuendo notevolmente alla costruzione non solo architet¬
tonica ma anche sociale, economica, politica, culturale e religiosa dei liberi comuni.

«Alla radice dell’esperienza dei Mendicanti sta lo stesso dualismo di "fuga”

Crede con Agostino Alipio in Christo,
Gli è compagno à la Mitra, e seco invitto
Contra Heretici pugna, et vola dritto
A far con lui di gloria eterno accpiisto.

Col gran Padre Agostin per otto lustri,
In santo Amor già Possidonio visse;
Imitò la sua Vita, e poi la scrisse
Degno Cronista de" suoi fatti illustri.



58 Pietro Bellini

dal mondo e di fondazione di una città di Dio, che era l’essenza del monacheSimo.
Solo che ora la "fuga” non è più dal consorzio civile ma da qualsiasi forma di po¬
tere e di possesso e avviene perciò all'interno del consorzio umano» (D.I.P., voi.
V, Mendicanti, col.1176-77, Ed. Paoline 1978).

Il processo di urbanizzazione è stato particolarmente evidente nell'Ordine Ago¬
stiniano, le cui case, per la maggior parte, preesistevano al 1256 come romitori
situati poco distanti dalle mura cittadine; alla fine del sec. XIII il trasferimento
in città, con la costruzione di nuovi conventi e chiese o il riadattamento di edifici
preesistenti, era già un fatto compiuto nella maggior parte dei casi.

f) L’unione del ministero sacerdotale alla vita religiosa
Le finalità dei nuovi Ordini mendicanti hanno esigilo un nuovo rapporto tra

vita religiosa e sacerdozio. Nella esperienza monastica della vita religiosa le due
cose erano ritenute inconciliabili: o si era sacerdoti o si era monaci.

Nella tradizione benedettina (almeno fino a questo periodo) e soprattutto nel¬
la tradizione monastica orientale i monaci erano generalmente laici, ne venivano
ordinati sacerdoti solamente alcuni, per assicurare il servizio religioso nella co¬
munità. All'inizio anche negli Ordini mendicanti (soprattutto tra i Francescani)
la maggior parte dei frati erano laici, ma poi la necessità dell’assistenza religiosa
alla popolazione contribuì a determinare l'orientamento generale di clericalizza-
zione. L'origine degli Ordini mendicanti obbediva ad un motivo pastorale ben pre¬
ciso: evangelizzazione, insegnamento, catechesi, sacramentalizzazione; per
realizzare tali attività è necessario il sacerdozio.

ESPERIENZA EREMITICA

Oltre alla radice agostiniana e a quella della fraternità apostolica, l’Ordine Ago¬
stiniano ha una terza radice, anch'essa importante e che ha influito notevolmente
nella sua storia: la radice contemplativa.

Essa sgorga da due fattori. Anzitutto dall’aggancio all'esperienza di S. Agosti¬
no il quale ha fatto dell’interiorità e quindi dellla contemplazione il punto focale
della sua spiritualità. Più ci si sente agostiniani più ci si scopre contemplativi,
dando a questo termine il significato più profondo e spirituale.

Il secondo fattore è di ordine storico. L’Ordine Agostiniano, a differenza degli
altri Ordini mendicanti, per quanto riguarda la sua origine ha una storia unica,
tutta particolare. L’Ordine agostiniano ha avuto una "preistoria”, nel periodo an¬
teriore alla sua costituzione giuridica, che ha profondamente influenzato il corso
della sua storia posteriore. E’ una preistoria dai contorni a volte imprecisi e sfu¬
mati, ma costituisce una autentica radice (cioè un qualcosa di fondamentale), la
radice contemplativa.

L’Ordine Agostiniano non è sorto ex novo ad opera di una capo carismatico
ma è il risultato dell’aggregazione in un’unica entità giuridica di diverse benché
simili esperienze di vita religiosa, che avevano due elementi in comune: erano ago¬
stiniani ed erano eremiti.



Le origini dell’Ordine Agostiniano 59

Le tre istituzioni religiose confluite e rimaste nell’unione del 1256 avevano tutte
la Regola di S. Agostino ed erano sorte alla fine del sec. XII e agli inizi del sec.
XIII con una forma di vita ascetica di tipo eremitico-cenobitica e quindi essen¬
zialmente contemplativa, pur assumendo anche un certo ministero pastorale.

L’assimilazione del nuovo Ordine Agostiniano agli altri Ordini mendicanti e
l’assunzione delle loro caratteristiche sono avvenute con un processo che possia¬
mo dire rapido (nell'arco di pochi decenni) se si tiene conto dei notevoli cambia¬
menti di mentalità, di stile e di vita, di strutture che hanno comportato.

La componente contemplativa, derivata da questa preistoria eremitica, rima¬
ne però anche dopo la Grande Unione a caratterizzare la nostra spiritualità, o al¬
meno alcuni filoni di essa, lungo i secoli. E’ stato detto che l’Ordine Agostiniano
è tra gli attivi il più contemplativo e tra i contemplativi il più attivo: ed è vero.

I GRUPPI EREMITICI CONFLUITI NELL’ORDINE

Abbiamo indicato con il termine di "preistoria" dell’Ordine il periodo che pre¬
cede il 1244 e che ha visto il sorgere e lo svilupparsi di vari movimenti spirituali
eremitici che seguivano la Regola di S. Agostino.

Questi gruppi eremitici sono:

a) Gli Eremiti di S. Giovanni Bono o Giamboniti
Il B. Giovanni Bono nacque a Mantova probabilmente nel 1169. Dopo una gio¬

vinezza spensierata trascorsa come giullare di corte, verso il 1211 si ritirò a vive¬
re in solitudine prima a Bertinoro e poi a Botriolo, nei pressi di Cesena.

Radunatisi con lui alcuni discepoli che volevano condividere la sua vita di pe¬
nitenza e di preghiera, il Beato Giovanni si trovò praticamente a fondare un Ordi¬
ne religioso, probabilmente nel 1217. I Giamboniti ottennero il riconoscimento
della S. Sede intorno al 1255 e adottarono la Regola di S. Agostino. Il Beato Gio¬
vanni Bono rinunciò al generalato nel 1238 e morì a Mantova il 16 ottobre 1249
a 80 anni di età.

Verso il 1239 l’Ordine era già diviso in Province, almeno tre: una in Lombar¬
dia e due in Romagna; non conosciamo il numero dei conventi, ma certamente
era superiore a 18. I Giamboniti vivevano una vita di "massima e dura peniten¬
za"; S. Agostino aveva per loro una importanza relativa.

b) Gli Eremiti di Bréttino o Brettinesi
Brettino è una località in aperta campagna (ora un cascinale) tra Fano e Pesa¬

ro. Sembra che l’Ordine sia nato dall’associazione di alcuni uomini di Fano che
s’erano messi insieme per vivere una vita di più intenso ascetismo e di distacco
dal mondo. Nel 1227 Gregorio IX accolse la casa e le persone di Brettino sotto
la protezione della Sede Apostolica, il che equivaleva ad una approvazione del¬
l’Ordine. All'inizio l'Ordine dei Brettinesi aveva una propria regola interna che
poi abbandonò per adottare la Regola di S. Agostino (intorno al 1228).

I Brettinesi vivevano una vita eremitica comunitaria; poco a poco però assun-



60 Pietro Bellini

sero qua e là anche la cura d’anime. L’Ordine arrivò ad avere 40-45 case, la mag¬
gior parte nelle Marche, ma anche a Gubbio, a Bologna e a Venezia. Era diviso
in due Province: la Provincia della Marca di Fermo e la Provincia della Marca di
Ancona.

c) Gli Eremiti della Tuscia
Col nome “Tuscia” si intendeva la regione comprendente la Toscana, il Lazio

viterbese e parte dell’Umbria.
Nella zona, particolarmente adatta alla vita eremitica, esistevano molti inse¬

diamenti eremitici che vivevano con norme proprie ed erano indipendenti tra loro.

d) I Fratelli di S. Guglielmo o Guglielmiti
Di S. Guglielmo il Grande o di Malavalle si hanno poche notizie. Si sa che era

di origine francese e militare, che visse nel sec. XII; abbandonata la carriera mili¬
tare fece un pellegrinaggio a Roma e poi in Terrasanta (nel 1145). Si ritirò quindi
a vita eremitica prima nei pressi di Pisa, poi in un’orrida vailetta del Grossetano
detta Malavalle, dove morì nel 1157. Quando morì aveva un solo discepolo, il B.
Alberto.

L’Ordine dei Guglielmiti sorse nella seconda metà del sec. XII, sulla memoria
del santo eremita, ed ebbe grande diffusione soprattutto dopo la canonizzazione
di S. Guglielmo, avvenuta nel 1202. L’Ordine ebbe una prima approvazione dalla
S. Sede nel 1211. Gregorio IX nel 1237 impose ai Guglielmiti la Regola di S. Bene¬
detto. Avevano case in Italia, Francia, Germania e Paesi Bassi.

e) Gli Eremiti del Monte Favaie
Il monastero di S. Benedetto di Monte Favaie (Pesaro) viene posto sotto la pro¬

tezione pontificia nel 1255 (notizie anteriori non se ne hanno); poi gli viene con¬
cesso di seguire la forma di vita dei Guglielmiti, adottando la regola di S. Benedetto.
Nel 1255 chiedevano alla S. Sede di essere incorporati all’Ordine dei Cistercensi.

L’UNIONE DEGLI EREMITI DELLA TUSCIA (1244)

All’anno 1244 viene fatta risalire l’origine giuridica dell’Ordine Agostiniano.
Innocenzo IV con due Bolle, “Incumhit nobis”e “Praesentium vobis” del 16.12.1243
indirizzate "a tutti gli eremiti di Tuscia eccezion fatta dei Fratelli di S. Guglielmo
(— i Guglielmiti)” decreta l'unione dei diversi gruppi eremitici esistenti nella Tu¬
scia, non volendo che i suddetti eremiti "vaghino senza pastore come pecore sper¬
dute tra le orme dei greggi”. Ordina di conformarsi ad uno stesso stile di vita,
di adottare la Regola di S. Agostino, di nominare un priore generale. Il Capitolo
di fondazione dell'Ordine venne celebrato a Roma nel marzo del 1244, sotto la pre¬
sidenza del Cardinal Riccardo degli Annibaldi, incaricato dal papa a seguire la
faccenda, e con l’assistenza di due Cistercensi. Ogni monastero aveva inviato uno
o due delegati.

L’Ordine Agostiniano era così nato! L”Tncumbit nobis” è ritenuta la carta di
fondazione dell’Ordine. La Sede Apostolica intervenne posteriormente per defini-



Le origini dell’Ordine Agostiniano 61

re le caratteristiche del nuovo Ordine (collocato fra i Mendicanti), per concedere
grazie e privilegi e per dirimere questioni che man mano sorgevano all’interno
di esso e nei confronti di altri Ordini. Negli undici anni susseguenti (dal 1244 alla
Grande Unione del 1256) furono emanati dalla S. Sede ben 38 tra bolle ed altri
documenti ufficiali riguardanti l’Ordine Agostiniano.

In questo periodo si ha notizia di fondazioni di conventi fatte nelle parti ultra¬
montane: Germania, Francia, Inghilterra.

LA GRANDE UNIONE DEL 1256

La Grande Unione fra i diversi gruppi eremitici sopra descritti venne realizza¬
ta in tre tappe:

a) 17 luglio 1255
Con la bolla “Cum quaedam salubria” diretta “a tutti i diletti figli priori degli

Eremiti degli Ordini dei santi Agostino e Guglielmo” Alessandro IV ordina ai de¬
stinatari di inviare alla presenza del papa - nel luogo e giorno che saranno indica¬
ti dal Cardinale Riccardo degli Annibaldi - due delegati per ogni monastero per

Sotto al Santo istituto Eremitano
Vive Gelasio, e del Maestro in Roma
Porta la norma, e al fin la Sacra Chioma
Cinge di tre Corone in Vaticano.

Fra mille, e mille Heroi, ch’amando Christo
Soffrir del rio Tiranno i colpi ingiusti
Sette Beati, e gloriosi Augusti
D’eterne Palme ancor fer degno acquisto.



62 Pietro Bellini

"trattare alcune cose salutari... in riferimento ad una comunione di carità e una
conformità di osservanza regolare”.

Questa bolla riguarda direttamente i due Ordini di eremiti esistenti in Tosca¬
na: gli Agostiniani (riuniti nel 1244) e i Guglielmiti (che seguivano la regola bene¬
dettina). I rappresentanti degli altri tre Ordini (i Giamboniti, i Brettinesi, gli eremiti
di Monte Favaie) dovettero essere stati invitati probabilmente in un secondo tem¬
po (al riguardo non ci sono pervenuti documenti). Forse all’inizio la S. Sede aveva
intenzione di unire in un unico Ordine soltanto gli eremiti della Tuscia.

b) Marzo 1256
A Roma, presso la Chiesa di S. Maria del Popolo che da 6 anni era passata agli

Agostiniani (antecedentemente vi erano i Francescani), si riuniscono, in numero
approssimativo di 360, i delegati di tutti i monasteri degli Ordini di S. Agostino
della Tuscia, di S. Guglielmo, di Brettino, di S. Giovanni Bono e degli eremiti di
Monte Favaie. Alla presenza del Cardinale Riccardo i suddetti delegati ascoltano
e accettano la volontà della Sede Apostolica di riunirsi per formare un unico Or¬
dine religioso: l’Ordine degli Eremiti di S. Agostino.

Viene eletto quale primo Priore Generale del nuovo Ordine fr. Lanfranco Set-
tala da Milano, già superiore generale dei Giamboniti.
c) 9 aprile 1256

Bolla “Licet Ecclesiae Catholicae"-. è la bolla con cui la S. Sede approva l’unio¬
ne del mese precedente. E’ un documento di importanza fondamentale, perché
in essa vengono chiaramente espressi gli intenti e la volontà della S. Sede. I moti¬
vi che hanno spinto la S. Sede a volere l’unione sono due:

* Evitare la confusione esistente fra gli stessi eremiti e fra questi e gli altri
Ordini mendicanti (soprattutto Francescani);

* Formare un organismo compatto e più efficiente per fare "di vari battaglio¬
ni un solo esercito più forte per sconfiggere l'impeto nemico della milizia spi¬
rituale”.

Teoricamente i rappresentati dei cinque gruppi si trovarono su un piano giu¬
ridico di parità, con uguali dignità, diritti e "peso politico”. Praticamente però
(questo è confermato implicitamente da susseguenti documenti pontifici e da co¬
me sono andate a finire le cose) la S. Sede ha imposto ai quattro gruppi di accetta¬
re la professione e la regola di vita dell’Ordine di S. Agostino fondato nella Tuscia
nel 1244.

LE MONACHE AGOSTINIANE

E’ giusto spendere una parola per il ramo femminile dell’Ordine Agostiniano
che, alla pari con quello maschile, ha contribuito non poco lungo i secoli a tenere
desto l'ideale monastico agostiniano, testimoniandolo con eccezionali esempi di
santità.

Nel monacheSimo benedettino i monasteri femminili erano istituzioni paral¬
lele a quelle maschili con struttura esterna ed interna molto simile, a parte la di-



Le origini dell’Ordine Agostiniano 63

versità derivante dalla giurisdizione che era legata all’ordinazione sacerdotale.
Era naturale che alle nuove forme di vita religiosa degli Ordini mendicanti fosse¬
ro interessate anche le donne. Chiara d’Assisi per prima, e molte altre donne poi,
chiedono a Francesco di poter condividere la stessa esperienza spirituale: sorgo¬
no così monasteri femminili legati alla spiritualità dei nuovi Ordini. La struttura
dei nuovi Ordini femminili fu però condizionata dal concetto che della donna si
aveva a quei tempi. In quel contesto di mentalità il ramo femminile degli Ordini
mendicanti sorse con la caratteristica della clausura, conservando per giunta strut¬
ture giuridiche di tipo benedettino (i monasteri “sui iuris", il titolo di abbadessa
dato alle superiore, ecc...), mentre hanno assimilato in pieno le nuove spirituali¬
tà. Le prime monache mendicanti, le Clarisse, furono approvate nel 1225 dalla
S. Sede come monache recluse, che si impegnavano cioè a restare chiuse in mona¬
stero. Il papa Bonifacio Vili nel 1298 rese obbligatoria la clausura per tutte le
donne consacrate, mentre nel 1563 il Concilio di Trento decreterà la scomunica
“ipso facto” per coloro che violassero la clausura ( = clausura papale). Solo a par¬
tire dal sec. XVIII venne accordata alle donne dalla Curia romana la possibilità
di emettere i voti religiosi (soltanto semplici), senza dover entrare in clausura.

Il fatto che ogni monastero è sui iuris, che cioè abbia una esistenza sua pro-

D’Augustin suo Maestro il Corpo santo
Da le Barbare man da gente indegna
Tolse Fulgentio, e lo porto in Sardegna
Ond’hebbe di pietà mirabil vanto.

Aurea dentro Tardor qual Auro ed Aura
Via più s’affina, e refrigerio sente.
E nel trono di chiodi aspro, e pungente
D’illustre gloria sue virtudi inaura.



64 Pietro Bellini

pria indipendentemente dagli altri monasteri, impedisce di poter parlare di una
“storia” dell'Ordine Agostiniano femminile in quanto tale.

L'origine dei monasteri agostiniani femminili si riconduce generalmente ad
una delle seguenti ipotesi: alcuni sono stati istituiti da religiosi agostiniani e quindi
sono legati all'Ordine fin dal loro sorgere; alcuni, preesistenti all’Ordine, sono pas¬
sati dalla cura dei canonici agostiniani a quella degli eremiti agostiniani; altri,
avendo la Regola agostiniana, si sono avvicinati sempre più alla spiritualità del¬
l’Ordine fino ad ottenere da esso un riconoscimento o l’affiliazione.

E’ del 1264 il primo caso (di cui si conservi la documentazione) di un monaste¬
ro di monache che chiede ed ottiene di entrare sotto la giurisdizione dell’Ordine
Agostiniano. Si può però supporre ragionevolmente che almeno fin dal 1256 (se
non anche prima) ci siano stati monasteri femminili affidati alla giurisdizione o
per lo meno all'assistenza spirituale dell'Ordine.

LA PRIMA GENERAZIONE DI AGOSTINIANI

Il periodo che va dal 1256 alla fine del secolo XIII è il periodo di formazione,
di assestamento e di consolidamento dell’Ordine. E' stato un periodo importan¬
tissimo e molto vivace, anche se la quasi totale mancanza di documentazione ri¬
mastaci non ci permette di studiarlo quanto meriterebbe.

Nonostante le difficoltà ben comprensibili, poiché si trattava di cambiare non
solo le strutture giuridiche ma anche lo stile di vita e la propria fisionomia e iden¬
tità, i componenti dei tre gruppi eremitici che hanno formato l’Ordine Agostinia¬
no si sono impegnati con alacrità, nella seconda metà del sec. XIII, a dare alla
nuova istituzione quella fisionomia propria degli Ordini mendicanti.

Attuarono anzitutto quasi ovunque il trasferimento nelle città, poiché i loro
precedenti conventi-romitori erano generalmente situati vicino ai centri abitati
ma fuori delle mura cittadine. Con l’aiuto del governo comunale e della popola¬
zione (in genere entusiasta della presenza degli Ordini mendicanti) acquistarono
vecchi conventi e chiese appartenenti agli Ordini monastici o cavallereschi in de¬
clino e li adattarono alle loro esigenze oppure ne costruirono di nuovi.

Approfondirono il loro legame con S. Agostino e la sua spiritualità fino a di¬
ventarne i naturali e universamente riconosciuti eredi.

Attuarono senza difficoltà e in breve tempo la clericalizzazione dell’Ordine,
nel senso che tutti i candidati che ne avevano le capacità furono avviati al sa¬
cerdozio.

Incrementarono con grande impegno gli studi soprattutto teologici. Furono
costituiti "studi” (scuole teologiche) in ogni Provincia per la formazione dei can¬
didati e studi generali accanto alle Università più famose dell’epoca (a Parigi nel
1259; nel 1287 a Roma, Bologna, Padova e Napoli). A quegli studi generali ogni
Provincia doveva inviare alcuni propri studenti.

Alla fine del sec. XIII, per interessamento dei Priori Generali (primo fra tutti
il B. Clemente da Osimo), sorse la scuola teologica agostiniana che vede in Egidio



Le origini dell’Ordine Agostiniano 65

Romano, nel B. Giacomo da Viterbo e in Agostino Trionfo d’Ancona i primi gran¬
di, ma non unici, teologi che riportarono in auge il pensiero agostiniano. Fu so¬
prattutto la scuola teologica agostiniana a difendere il papato nelle strenue lotte
politico-religiose degli inizi del secolo XIV fra Bonifacio Vili e Filippo il Bello
di Francia e poi tra Giovanni XXII e Ludovico il Bavaro.

Nel campo della testimonianza e della santità gli inizi dell’Ordine non furono
meno brillanti. San Nicola da Tolentino (1245-1305) si presenta come il modello
storico del passaggio dall’eremo alla città: formato spiritualmente dagli eremiti
brettinesi, ha conservato per tutta la vita la severa impostazione ascetica e con¬
templativa, sapendola coniugare con un’intensa attività pastorale.

Santa Chiara da Montefalco (1268-1308): anch'essa segna il passaggio, nel campo
femminile, da uno stile di vita e da una spiritualità eremitico-individuale a quella
monastico-comunitaria, basata sulla spiritualità agostiniana; una grande avven¬
tura spirituale, la sua, contrassegnata da una profonda e personalissima esperienza
mistica.

Il Beato Clemente da Osimo (+1291) è forse l’artefice principale - certamente
il protagonista - delle scelte e dello sviluppo dell’Ordine durante il primo mezzo
secolo di vita. Priore Generale a varie riprese, è stato un punto di riferimento co¬
stante, anche nei momenti difficili che l'Ordine ha dovuto passare al tempo del
Concilio di Lione del 1274, nel quale venne discussa la sopravvivenza stessa del¬
l'Ordine.

Il B. Agostino Novello (+ 1309), originale figura, segnata da forti e radicali espe¬
rienze che manifestano un tempra non comune; da impiegato alla corte del re del¬
le due Sicilie ad agostiniano nei romitori senesi; confessore del papa a Roma e
collaboratore del B. Clemente da Osimo nella redazione delle Costituzioni dell’Or¬
dine; Priore generale dell’Ordine, per dimettersi dopo due anni e passare gli ulti¬
mi anni nel silenzio dei boschi senesi.

Ma di altri protagonisti la storia, pur avara, di quel periodo agostiniano, ci
trasmette notizie: del B. Angelo Scarpetti da S. Sepolcro, inviato in Inghilterra
per impiantarvi l’Ordine (+ 1306), dei beati Ugolino da Gualdo Cattaneo (+ 1260),
Filippo Suzani da Piacenza (+ 1306), Antonio Patrizi da Siena (+ 1311), Angelo
da Foligno (+ 1312).

Ci affacciamo così al XIV secolo. L'Ordine Agostiniano è adulto, si esprime
alla grande, nel campo dell'arte (basti pensare al ciclo pittorico di S. Nicola a To¬
lentino) e della letteratura, negli studi, nella predicazione, nella cura pastorale,
nella santità, sulle ali dell’amore per la Chiesa di Cristo e dell’entusiasmo per la
grandiosa visione agostiniana di Dio, dell’uomo e della storia. Un cammino che
continua.

P. Pietro Bellini, OSA



IL CONTESTO STORICO-ECCLESIALE
DELLA RIFORMA AGOSTINIANA

Angel Martinez Cuesta, OAR

È compito di questo studio inquadrare in modo generale la spiritualità del tem¬
po, in cui è sorta la Riforma degli agostiniani scalzi, nonché le aspirazioni religio¬
se e le ansie di riforma nell’Ordine Agostiniano.

La parola “Riforma”, nella seconda metà del 1500, non presuppone un pro¬
gramma concreto; è piuttosto un sentimento, una aspirazione a qualcosa che, per
sua natura, è praticamente irraggiungibile. Per questo il Card. Seripando affer¬
mava che la riforma è un obiettivo inesauribile, mai un fatto compiuto. Lo stori¬
co, di conseguenza, non è in grado di definirla con precisione, mentre il filosofo
non avrebbe difficoltà a definirla: recupero di un tipo di vita perduta. P. Gabriele
Raimondo, nel suo volume sulla storia dell’Ordine degli Agostiniani Scalzi, coglie
molto bene questo concetto di riforma: restaurare l'antica disciplina perduta o
mitigata nel corso dei secoli, e perfezionare ulteriormente lo spirito del proprio
carisma per coglierne tutta la pienezza: «La restaurazione dell’antica disciplina
regolare non è il fine unico, e molto meno esclusivo, della riforma. Accanto a que¬
sto, ritengo che si possa e si debba associare l’altro, cioè offrire ai religiosi l'oppor¬
tunità di attuare una più rigida pratica dei consigli evangelici» (Gli Agostiniani
Scalzi, Genova 1955, pag. 417).

Questa pagina precorre in modo lucido tante discussioni, che tuttora agitano
gli storici, sulla riforma dell’Ordine Agostiniano! E’ evidente comunque che lo sco¬
po iniziale della riforma dell’Ordine Agostiniano è di eliminare abusi e ripristina¬
re l’antica osservanza; tant’è vero che sia i Recolletti di Spagna, sia gli Scalzi d’Italia
e di Francia uniscono sempre il termine "Riformati”. Del resto, veniva attuato
il prescritto dell'ultimo decreto del Concilio di Trento: «Ut vetus regularis disci¬
plina instauretur» (1563), recepito già nelle Costituzioni dell’Ordine Agostiniano
(1581), che favorivano i religiosi desiderosi di una vita più austera. Se la riforma
dell’Ordine avrà successo (Spagna 1588 - Italia 1592 - Francia 1596 - Colombia 1604
- Perù 1616), è perché le Costituzioni istituzionalizzano il fatto e lo promuovono.
Precedentemente, infatti, altri tentativi analoghi erano naufragati nel Messico
(1533) e nel Portogallo (P. Tommaso di Gesù, 1565).

Nell’Ordine Francescano questo movimento riformatore era iniziato da circa
un secolo, quando i Superiori Generali avevano approvato le Costituzioni dei fran¬
cescani scalzi (1501) e dei francescani recolletti (1502). In esse troviamo tutte le
osservanze che poi diventeranno comuni ai riformati scalzi e recolletti: due ore
di meditazione al giorno e con un determinato orario, disciplina tre volte alla set¬
timana, quaresima con inizio dal 14 settembre, misure delle celle e tipo di suppel-



Il contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 67

lettili, proibizione di toccare il denaro, non accettare le elemosine delle messe,
proibizione di cantare l’ufficio divino, bandire i titoli di studio perché essi com¬
portavano molti privilegi ed esenzioni dalla Regola, ecc. Si predilesse anche un
tipo di comunità, formata da pochi religiosi, sia per favorire l’unione fraterna,
sia per evitare le dispense.

Inizialmente queste Costituzioni francescane furono applicate in Spagna; poi,
nel 1526, anche in Italia (oltre 10.000 frati riformati, con la Curia generalizia a
Roma in S. Francesco a Ripa). In Italia i grandi diffusori di questi ideali furono
senza dubbio i cappuccini (1525-1535), che accentuavano la dimensione apostoli¬
ca popolare (predicazione, malati, poveri).

Le Riforme degli agostiniani scalzi d’Italia e di Francia si rifanno alla spiri¬
tualità cappuccina in punti secondari, come il modo di recitare l’ufficio, di tenere
la barba, ecc.

Un ruolo importante nella diffusione di questi ideali ebbe anche S. Teresa di
Gesù con i suoi scritti e con le fondazioni; ed è proprio lei che fa prevalere il nome
di “scalzo” su quello di "recolletto”. Tuttavia, anche S. Teresa stessa dipende dal¬
la spiritualità francescana; i suoi contatti con i mistici francescani sono ben noti:
Francesco de Osuna e S. Pietro de Alcantara furono i suoi primi direttori. Le Co¬
stituzioni teresiane furono scritte studiando quelle francescane, anche se poi fu
lei a guidare personalmente le sue carmelitane e i carmelitani scalzi.

Per quanto riguarda il senso preciso dei termini: "recolletti”-"scalzi", essi si
devono considerare praticamente dei sinonimi identici nei secoli XVI-XVII. Mol¬
te volte sono uniti nella denominazione di alcuni istituti; altre volte, invece, si tratta
di due famiglie religiose, create unicamente per controbilanciarsi. La linea di de¬
marcazione fra le due famiglie è molto incerta; ambedue rispondono alla stessa
concezione della vita religiosa, aspirano allo stesso fine e usano gli stessi mezzi.
Spesso si considerano della stessa famiglia e si aiutano, si ospitano vicende¬
volmente.

Arturo da Mourtier non vedeva alcuna differenza tra i recolletti di Francia,
i riformati d’Italia e gli scalzi di Spagna: solo il numero e la geografia li separava¬
no. Questa idea è molto diffusa fra gli agostiniani e fra gli storici delle tre fami¬
glie riformate. Le prime Costituzioni dei Recolletti (1589) preferiscono la dizione
"scalzi”.

In seguito, il termine "recolletto”, oltre che dagli agostiniani, sarà conservato
solo dai francescani di Francia fino al 1897, quando Leone XIII li unirà all’Ordine
dei Frati Minori.

Il termine "recollezione” invece designa un movimento di riforma della vita
religiosa, che si è propagato nei secoli XVLXVII (prima i francescani di Castiglia
e, poi, altri Ordini religiosi monastici e mendicanti). Essa ha dato origine anche
ad altri Ordini "recolletti”, sia maschili che femminili (attualmente qualche co¬
munità olandese conserva ancora questa denominazione).

Il termine appare per la prima volta in un capitolo dei domenicani (1428), e
significa: fratres observantiae severioris. Nelle fonti francescane posteriori, il ter¬
mine è usato sempre più frequentemente (seconda metà sec. XVI), anche se non
con significato univoco. Esso in Spagna significa originariamente: separazione,



68 Angel Martinez Cuesta

raccoglimento; però ben presto significa anche: ripiegamento dell’anima su stes¬
sa, interiorizzazione, spirito di orazione (preghiera di raccoglimento).

Infine precisiamo il termine "scalzismo o scalzatura", che ha avuto molto se¬
guito nella storia della vita religiosa. Il legame dello scalzismo con la vita religio¬
sa è assai antico: ambedue nascono, si può dire, insieme. Esso è caratteristica
peculiare dell'eremitismo di molti Ordini mendicanti, delle osservanze e delle ri¬
forme (sec. XIV-XVI). La letteratura dei Padri del deserto e la iconografia antica
mettono in luce lo scalzismo degli anacoreti: S. Antonio, S. Paolo Eremita, ecc.

Andare scalzi è proprio della sequela di Cristo (Le 10). E, nella forma radicale,
lo scalzismo esige di camminare a piedi completamente nudi. Anche i primi ceno-
biti si mossero sulla stessa linea degli eremiti (S. Pacomio). In seguito si adattaro¬
no, per motivi igienici e pratici, sandali o zoccoli di legno; del resto, in quei tempi
anche i poveri camminavano così. Per S. Basilio le calzature dovevano essere mo¬
deste ed economiche. Anche S. Francesco adottò i sandali, come segno di povertà
evangelica, e la Famiglia francescana mantenne e diffuse lo scalzismo nei secoli
posteriori, anche quando esso fu preso di mira dall’osservanza mitigata. I france¬
scani furono gli unici a mantenere lo scalzismo fra gli Ordini mendicanti dei se¬
coli XV e XVI. In seguito esso trovò accoglienza tra i serviti e i carmelitani per
la loro originaria vicinanza con gli eremiti; per gli agostiniani non si può dire an¬
cora qualcosa di certo.

TI periodo dello splendore dello scalzismo può essere collocato alla fine del se¬

Visione ih una seduta del Concilio di /renio
in una stampa dell’epoca.

colo XV, durante il movimento rifor¬
mista, e durante il tempo della così
detta "controriforma" (1550-1650). Le
motivazioni generali, che sono alla ba¬
se del movimento riformista, spiegano
anche l’apogeo dello scalzismo: l’esi¬
genza di una maggiore povertà, peni¬
tenza o austerità di vita. Lo scalzismo
divenne un richiamo e un simbolo, an¬
che se non unico e determinante, della
vita evangelica. Ne è prova il fatto che
anche altri Ordini (per es. i Chierici Re¬
golari) talvolta lo adottarono, solo per¬
ché simbolo di osservanza e di sequela
radicale del Cristo. In seguito, lo scal¬
zismo perde terreno e lo troviamo solo
nei passionisti e in alcune Congregazio¬
ni dedite alla predicazione popolare
(sec. XVIII). Nei secoli XIX e XX, vi so¬
no alcuni casi sporadici in cui viene
adottato lo scalzismo (Piccoli Fratelli di
Gesù). Infine il Concilio Vaticano II con¬
sente agli Ordini scalzi di portare le cal¬
zature per evidenti ragioni di conve¬
nienza pratica e utilità pastorale.



Il contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 69

In conclusione: lo scalzismo è espressione di riforma interiore e di osservan¬
za, ma ridotta, in quanto non tutti i movimenti di riforma adottarono lo scalzi¬
smo. Esso è parte di un tutto più ampio.

La vita religiosa nel secolo XVI in Italia
In questo secolo avvengono grandi rivolgimenti. Innanzitutto la scoperta del

nuovo mondo, l’America, che influenzerà tutti gli aspetti del sapere e del vivere
europeo. In precedenza, l’umanesimo e il rinascimento avevano portato alla sco¬
perta del mondo classico, causando un impatto notevole sul mondo cristiano, e
valorizzando il singolo individuo con la sua libertà, i valori terreni e formali. Poi
l’invenzione della stampa metterà a disposizione di tutti le grandi opere della cul¬
tura universale. Infine la Riforma protestante che porrà in discussione i dogmi
cattolici e i rapporti all’interno della Chiesa. Questa è anche l’epoca dei grandi
mistici e missionari, dei sommi artisti, dei fondatori e iniziatori di movimenti
sociali.

Gran parte degli storici concordano nel dare un giudizio sommario e negativo
sulla religiosità dei primi decenni del secolo XVI. Certamente sussistono molte
riserve sulla religiosità e la moralità dell’umanesimo rinascimentale, non solo tra
i ceti colti ma anche fra il popolo. Nella Chiesa, non esclusa la Curia romana, vi
erano costumi rilassati, lusso e mondanità, privilegi e benefici, corruzioni e nepo¬
tismo. Il clima paganizzante e gaudente dei prelati, vescovi e papi compresi, ren¬
deva urgente una profonda riforma spirituale della Chiesa. Molte diocesi erano
prive dei loro vescovi, perché residenti nelle corti o a Roma. E’ il periodo critico
che chiude un'epoca e ne prepara un’altra.

La situazione migliorò alquanto con Paolo III (1534-1549), anche se egli non
potè eliminare gli abusi più gravi. A lui si deve la nomina di alcuni grandi cardi¬
nali, che guideranno il Concilio di Trento: Sadoleto, Contarini, Ridolfi, Carafa, Cer¬
vini, Seripando. Si preoccupò della formazione del clero e dei vescovi, arrivando
a creare una Commissione per la riforma della Chiesa (1537). Nel 1540 approvò
la Compagnia di Gesù e, precedentemente, aveva approvato altre congregazioni
di chierici regolari (Teatini, Somaschi, Barnabiti).

Allora lo stato del clero, a causa della mancanza di un sistema adeguato di for¬
mazione e della professione di attività e mestieri non confacenti con lo stato ec¬
clesiastico, era davvero critica, ed esigeva rimedi tempestivi e radicali. Molti
parroci non risiedevano nelle loro parrocchie (in alcune regioni della Germania
l’assenteismo superava il 30%). La rilassatezza dei costumi, la mancanza dei re¬
quisiti per l’esercizio del ministero, l’ignoranza delle più elementari cognizioni
teologiche e pastorali, la trascuratezza del ministero della confessione e della pre¬
dicazione erano all’origine di gravi disordini e carenze. Troviamo una cruda de¬
scrizione di tutto ciò e una denunzia spietata nell’opera Anatomia delli vizi,
composta dal sacerdote mistico Lorenzo Davidico (1560). Ecco le conseguenze del¬
l’incuria del clero: trascuratezza degli edifici e arredi sacri, chiese adibite a ma¬
gazzini, irriverenze nell’esercizio del ministero sacerdotale, trattenimenti e
spettacoli mondani, predicazione come esercizio di retorica, parroci nominati dai
laici, liturgia poco curata...



70 Angel Martinez Cuesta

In questo periodo compaiono già alcuni riformatori in Italia. Nel 1520 il do¬
menicano Alberto Castellani pubblica il Liber sacerdotalis per sacerdoti e curati;
nel 1530 il vescovo Matteo Giberti scrive l'opera Brevi ricordi di quelli doveri che
hanno da fare li chierici, massimamente li curati. Compaiono i "preti riformati",
istituzione che darà origine anche ai chierici regolari. Essi cercano di nutrire la
pietà del clero attraverso la meditazione e la pratica sacramentale; inoltre incul¬
cano la pratica della povertà e dell'apostolato come un dovere fondamentale, e
soprattutto l’esercizio della carità verso il prossimo.

Ci si preoccupa della formazione dei futuri sacerdoti nei seminari e si forma¬
no sodalizi di sacerdoti e laici per l’assistenza spirituale del clero. Anche alcuni
vescovi prendono a cuore il problema della riforma del clero.

Nel settore dei laici si formano associazioni o confraternite. Fra tutte emerge
l'Oratorio del Divino Amore (fondato da Ettore Vernazza nel 1497 a Genova, il pri¬
mo del genere in Italia e nel mondo). Ogni comunità era composta da quattro sa¬
cerdoti e trentasei laici. Si diffuse in tutta Italia. Promosse la vita spirituale e
l'assistenza negli ospedali; fra l'altro, contribuì alla rivalutazione della donna nella
Chiesa.

Attorno a questi gruppi si sviluppano meritorie opere sociali (redenzione del¬
le prostitute, assistenza ai condannati a morte, monti di pietà, riscatto dei cristia¬
ni in mano agli infedeli).

Ih questo periodo fioriscono anche scrittori di ascetica, mistica e apologetica
antiprotestantica (nel 1542 fu istituita l’Inquisizione).

Il movimento riformista nell’Ordine Agostiniano

Agli inizi del secolo XVI, in concomitanza con la riforma protestante, la vita
degli Ordini religiosi era in piena decadenza, nonostante gli sforzi di alcuni rifor¬
matori. Negli scritti degli umanisti, dei protestanti, e perfino dei riformatori cat¬
tolici, viene dipinto un quadro veramente negativo della vita degli Ordini religiosi:
monaci, frati e monache ignoranti, rozzi, superbi, avari, ipocriti... Due scritti sa¬
tirici del tempo (Epistolae obscurorum virorum; Dell’inganno) hanno molto suc¬
cesso e descrivono a tinte fosche il comportamento dei religiosi.

E, in verità, la vita religiosa era soffocata dal ritualismo, formalismo, privile¬
gi, violazione della clausura, ingerenze delle famiglie nobili. Vi erano conventi con
comunità esigue, altri erano divisi in fazioni politiche, altri ancora troppo ricchi.
La formazione dei novizi era molto carente e l’ordinazione sacerdotale spesso era
conferita senza adeguata formazione culturale e spirituale.

Nei monasteri femminili la situazione era resa ancor più drammatica dall’iso¬
lamento delle sedi, dalle monacature forzate, dal soggiorno prolungato di nobil-
donne con il loro seguito, da abusi di varia natura, dall’inosservanza della clausura,
dalla cattiva amministrazione dei beni, dal lusso. La riforma di tali monasteri si
presentava non solo difficile, ma pericolosa...

Uno dei primi e più importanti riformatori della vita religiosa è senza dubbio
il Beato Paolo Giustiniani, nobile veneziano e autore del Libellus ad Leonem X
(1513), scritto di ampio respiro che, in non pochi aspetti, precorre la riforma tri-



Il contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 71

dentina e perfino quella del Va¬
ticano II. Egli fu anche il fonda¬
tore dei Camaldolesi di Monteco-
rona. Si preoccupò della forma¬
zione dei novizi e dei chierici, del¬
la restaurazione della vita eremi¬
tica e del rinnovamento liturgico
(introduzione della lingua volga¬
re). Altri riformatori furono: S.
Andrea Avellino e l’agostiniano
Egidio da Viterbo. Tuttavia i ri¬
sultati sul momento furono mol¬
to scarsi.

Egidio da Viterbo fu Priore
generale dell’Ordine Agostiniano,
e scrisse più volte ai frati lodan¬
do la vita eremitica e dando op¬
portune norme; ma forse non si
curò abbastanza di farle osserva¬
re. Il suo successore, Gabriele
Della Volta, governò l’Ordine dal
1518 al 1537; fu un uomo apati¬
co, distaccato dalla realtà della
vita; dimorò parecchi anni a Ve¬
nezia. Eppure in questo periodo
dilagavano l'eresia protestante
ad opera di Lutero, agostiniano,
e le aspre critiche di Erasmo da
Rotterdam, ex canonico regolare
di S. Agostino... Quest'ultimo ri¬
tiene inutile la vita religiosa: le S. Nicola da Tolentino (da una antica incisione)

Regole dei Fondatori sarebbero una imposizione che usurpa un ruolo che appar¬
tiene solo al Vangelo; possono diventare lacci mortali per gli sprovveduti. Per Lu¬
tero, addirittura, i voti sono "empi” per tre ragioni: perché attentano alla natura
umana (mentre per Erasmo la vita religiosa non est pietas sed vitae genus); perché
«i voti introducono una divisione nella società umana, mentre tutti abbiamo gli
stessi diritti e doveri»; perché «ai voti si attribuisce una efficacia che compete
solo a Dio».

L’impatto di queste teorie sulla vita religiosa fu devastante. Nel Capitolo ge¬
nerale agostiniano del 1524 e 1526 si prende atto della gravità della situazione
e si decide di combattere in modo risoluto l’eresia luterana. Il Seripando giunse
a ritirare tutti i permessi di predicazione e di confessione obbligando i religiosi
ad essere nuovamente esaminati da elementi di sua fiducia; e coloro che erano
in sospetto di eresia, li consegnò all’Inquisizione. Tre di costoro, effettivamente
luterani, fuggirono: Agostino Mainardi, Giulio della Rovere e Ambrogio da Mila¬
no; altri se ne andarono, ma la maggior parte risultò non affetta da eresia. Alcuni



72 Angel Martinez Cuesta

agostiniani scrissero fin dal 1520 contro le teorie di Lutero. All'estero, il contrac¬
colpo sull’Ordine Agostiniano fu altrettanto forte. Esso scomparve dall’Inghilter¬
ra, dall’Ungheria e dalla Slesia; subì una forte flessione in Irlanda, Svizzera, Svezia,
in molte regioni tedesche, eccetto in Baviera e in Polonia. Purtroppo all’Ordine
Agostiniano mancarono in questo periodo uomini-guida di forte carica spirituale.

La situazione cambiò notevolmente con l’elezione di Girolamo Seripando al
governo supremo dell’Ordine (dicembre 1538). Prima, fu nominato Vicario Gene¬
rale da Paolo III, e poi Priore Generale. Egli si preoccupò subito di ristabilire la
vita comune dove splendessero il culto divino e gli studi; tollerò invece i privilegi
dei maestri di teologia e filosofia. La riforma del Seripando fu proseguita con mi¬
nor energia dai due successori: Cristoforo da Padova (1551-1569) e Taddeo Gui-
delli (1569-1581). Essa non raggiunse le province più rilassate: la provincia di
Lombardia, la provincia di Puglia, le province di Narbonne e Borgogna, la provin¬
cia di Andalusia.

Invece fu molto più efficace la nuova legislazione del Concilio di Trento, che
fu accolta dall’Ordine appena cinque mesi dopo la conclusione del Concilio (Capi¬
tolo Generale del 1564 e nuove Costituzioni del 1581). Il Concilio si occupò della
vita religiosa nell’ultima sessione (5 dicembre 1563) con il decreto in 22 canoni:
De regularibus et monialibus. Il testo è di stampo canonistico, senza motivazioni
di carattere dottrinale e spirituale della vita religiosa. Ci si preoccupa soprattut¬
to della vita comune, proscrivendo qualsiasi tipo di proprietà e di abusi, della clau¬
sura, dei voti, della preparazione dei novizi, dell’amministrazione, del numero
chiuso, dell'elezione. Comunque è un testo di grande rilievo disciplinare.

Il Capitolo Generale del maggio 1564 recepisce quasi alla lettera il decreto del
tridentino. Esso stabilisce in particolare: proibizione di amministrare o commer¬
ciare, uniformità dell’abito, abolizione della proprietà per via ereditaria, mensa,
dormitorio e coro comune, permessi di uscita, clausura, ecc. Si prescrive la lettu¬
ra mensile dei decreti conciliari in tutti i conventi dell’Ordine.

Le Costituzioni del 1581 (le precedenti erano in vigore dal 1290), che rimarran¬
no in vigore fino a Leone XIII e influenzeranno notevolmente anche i movimenti
della Riforma, recepiscono definitivamente la dottrina tridentina. Esse si divido¬
no in sei parti: Del culto divino, Delle osservanze, Del governo, Degli studi, Delle
monache, Dei delitti e delle pene.

I risultati migliori di questo impegno di rinnovamento furono raggiunti in Ca-
stiglia, Portogallo e in qualche Provincia italiana. In Castiglia splendevano gli esem¬
pi di S. Tommaso da Villanova e del B. Alfonso de Orozco, nonché la loro opera
riformatrice.

Due discepoli di S. Tommaso da Villanova, Luigi de Montoya e Francesco da
Villafranca, iniziarono nel 1535 l'opera riformatrice in Portogallo. Essi avevano
le patenti del Priore Generale Agostiniano ed erano richiesti anche dal re del Por¬
togallo, Giovanni III. Erano uomini di grande spiritualità. P. Luigi, che fu il mae¬
stro del Ven. P. Tommaso di Gesù, governò per trent’anni la Provincia del
Portogallo e riuscì a stabilire in essa la vita riformata, creando le premesse per
una fioritura posteriore di educatori, predicatori e missionari. Nel 1572 iniziò l’at¬
tività missionaria in Oriente (Persia, India).



Il contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 73

Le province italiane, che beneficiarono maggiormente della presenza del Prio¬
re Generale, ricevettero più volte la Visita canonica e attuarono meglio la vita ri¬
formata. Per questo si avvalsero anche delle Congregazioni di Osservanza, che
allora in Italia erano numerose.

L'Ordine Agostiniano contava in questo periodo 540 conventi, divisi in 12 pro¬
vince e 10 congregazioni di osservanza; i religiosi erano almeno 3.000; molte era¬
no le piccole comunità. Il P. Generale aveva ampi poteri, fra cui quello di nominare
personalmente i provinciali (dal 1547) e approvare per iscritto la fondazione di
nuove case (dal 1559). Dal 1582 non si potevano neppure ricevere nuovi candidati
alla vita religiosa senza la sua approvazione scritta.

L’influsso delle Congregazioni di Osservanza sarà anche determinante ai fini
della Riforma degli scalzi. Infatti i primi Vicari generali della Congregazione pro¬
verranno dalle suddette Congregazioni di Osservanza (P. Agostino Maria Bianchi
della SS. Trinità e P. Giovanni Paolo Caravaggio di S. Nicola, della Congregazione
di Lombardia; P. Giuliano Gallo di S. Maria, della Congregazione dei Battistini;
P. Simeone di S. Croce, della Congregazione di S. Giovanni di Carbonara; P. Gia¬
como di S. Felice, della Congregazione dell'Umbria).

La Congregazione Lombarda fu certamente la più fiorente (93 conventi e reli¬
giosi un po’ dappertutto, da Roma in su). Essa manifestò sempre un grande spiri¬
to di indipendenza dall’Ordine Agostiniano e non accettò mai le prescrizioni del
Seripando. Si distinse per l'apostolato parrocchiale, l’assistenza alle monache di
clausura, il culto degli studi. Accettò le Costituzioni agostiniane del 1551, ma con
molte resistenze, soprattutto per ciò che riguardava la Visita del P. Generale. In
seguito, impose a questa Visita condizioni restrittive, che saranno adottate anche
dagli agostiniani scalzi. Tuttavia in essa non rifulse particolarmente la vita di os¬
servanza.

La Congregazione dei Battistini (fondata da P. Giovanni Battista Poggi nel 1471)
iniziò con il convento di Pieve di Teco (IM). La Chiesa fu dedicata alla Madonna
di Consolazione, e sembra sia la prima in assoluto dedicata con questo titolo. Tut¬
ta la Congregazione di distinguerà per la devozione alla Madre di Consolazione,
e per un spiccata austerità di vita (non era ammessa alcuna proprietà né privata
né comune, stoffa rozza per l’abito e zoccoli, viaggi senza cavalcatura, edifici mo¬
desti). Contò circa 30 conventi (la Curia generalizia era a S. Giorgio in Velabro
- Roma), e predilesse le piccole comunità (un massimo di 12 religiosi). Curò l’apo¬
stolato della carità.

La Congregazione di S. Giovanni di Carbonara fu fondata nel 1399(?). Già dal
1419 fu nominato un Vicario Generale, Matteo di Antrodoco, dal P. Generale Ago¬
stino Favaroni. Inizialmente fu unita alle Congregazioni di Lombardia e Perugia;
nel 1435 divenne indipendente. In essa professò il Seripando. Fiorirono gli studi
umanistici ed ecclesiastici. Non si sa molto sulla vita di osservanza. Il convento
principale era S. Giovanni di Carbonara (NA) e contò altri 15 conventi nel territo¬
rio napoletano. Anch’essa diede alcuni elementi di spicco alla nascente Riforma
degli Scalzi. Fu soppressa nel secolo XIX.

Altra Congregazione di osservanza fu la Congregazione di Monte Orione (PD),
a cui appartenne il B. Grazia da Cattavo (6-7 conventi).



74 Angel Martinez Cuesta

In questo periodo (secolo XVI) nac¬
quero altre Congregazioni di Osservan¬
za. Fra queste, meritano speciale men¬
zione: la Congregazione dei Sampani
(fondata da Francesco Sampani nel
1501: povertà, lavoro manuale, scalzi-
smo, ecc.); la Congregazione di S. Adria¬
no (fondata da Felice da Napoli nel 1581:
ebbe 10 conventi e un’ottantina di reli¬
giosi; fu soppressa da Innocenzo X nel
1652: povertà, scalzismo; fu unita alla
Congregazione di Centorbi dal 1530 al
1537); la Congregazione di Centorbi (fon¬
data da Andrea Del Guasto, che visse dal
1534 al 1617: lavoro manuale, austerità
di vita; inizialmente erano laici, poi ac¬
cettarono il sacerdozio; 18 piccoli con¬
venti in Sicilia; fu soppressa nel 1652 da
Innocenzo X); la Congregazione di Cel¬
ierete (Calabria e Basilicata; fondata dal
sacerdote eremita Bernardo di Roglia-
no, + 1602; il primo convento fu Roglia-
no di Morano, aperto nel 1546; approva-

S. Tommaso da Villanova (da una antica incisione) dalla S. Sede nel 1560, accettò per O1 -
dine di Pio V la Regola di S. Agostino nel

1567; fu incorporata all'Ordine Agostiniano nel 1592; inizialmente congregazione
laicale, poi divenne clericale; le stesse osservanze degli Scalzi).

Intenti riformatori e ansia di perfezione
nell’Ordine Agostiniano

Alla fine del secolo XVI la situazione dell’Ordine Agostiniano, nel suo com¬
plesso, si presenta notevolmente migliorata, anche se sussistono ancora taluni abu¬
si da parte di superiori e maestri di teologia. I tentativi di riforma all’interno del¬
l’Ordine e poi l’opera del Tridentino produssero in tutti i settori i frutti desidera¬
ti. Migliorò soprattutto la vita comune, anche se non del tutto, avendo l’Ordine
Agostiniano ammesso sempre talune norme permissive (peculio, ecc.). Il culto di¬
vino fu meglio curato, anche se il P. Generale Gregorio Petrocchini (1587-1591)
nelle sue visite canoniche lamenta abusi e negligenze (arredi sacri trascurati, li¬
bri liturgici mancanti, ecc.). La formazione dei novizi fu più rispondente alle nuo¬
ve esigenze, adottando anche il numero chiuso dei candidati e riducendo le case
destinate alla formazione. Quest’opera assecondava del resto l'impulso riforma¬
tore dei Papi post-tridentini: Pio V, Gregorio XIII, Clemente Vili (che reggeva la
Chiesa quando nacquero gli agostiniani scalzi). Quest’ultimo era molto amante
della vita religiosa, e favorì gli intenti riformatori in tutti gli Ordini religiosi, tan¬
to che durante il suo pontificato nacquero e si affermarono molte Riforme di
Ordini.



II contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 75

Anche il livello culturale dell’Ordine crebbe notevolmente e preparò un nume¬
ro cospicuo di uomini eminenti: missionari, pastori, scrittori. Purtroppo, ciò non
si manifestò molto in Italia come in altre nazioni; tuttavia vanno menzionati: Ono¬
frio Panvinio (grande storico di antichità e archeologia, + 1568), Angelo Rocca (fon¬
datore della Biblioteca Angelica in Roma nel 1587, e collaboratore della pubblica¬
zione della Bibita Vulgata sisto-clementina, +1620), Giuseppe Panfilo da Verona
(vescovo e storico dell’Ordine), Girolamo Ferragatta (vescovo ausiliare di S. Carlo
Borromeo e, poi, vescovo di Aosta).

Queste esperienze e i risultati raggiunti, pur essendo notevoli, non soddisface¬
vano però le aspirazioni dei religiosi più zelanti. Essi invidiavano con santa emu¬
lazione le esperienze che sorgevano nel frattempo negli altri Ordini, non si accon¬
tentavano dell’adempimento delle Costituzioni vigenti, erano più radicali. Aspi¬
ravano a una vita di reale povertà, di maggiore osservanza e, soprattutto, di mag¬
giore uguaglianza; volevano riprodurre con assoluta fedeltà il genere primitivo
di vita, cioè quello che vigeva al tempo della fondazione dell’Ordine. Perciò rifiu¬
tavano le mitigazioni, introdotte nel corso dei secoli, anche se approvate dall’au¬
torità superiore e incorporate nelle Costituzioni.

Questi ideali erano di ispirazione francescana. Fin dall’inizio del secolo XVI,
in Spagna (e poi anche in Italia, Francia, Belgio), i francescani diedero inizio a
molti romitori o case di ritiro. Ricordiamo Marziale Boulier, francescano e Vica¬
rio generale ultramontano, il quale convocò a Madrid i superiori francescani, e
stabilì la fondazione di alcune case di ritiro in tutte le province dell’Ordine, nelle
quali i frati potessero osservare le regole e Costituzioni nella più stretta accezio¬
ne, senza sottrarsi alla giurisdizione del provinciale (1502). Il 4 agosto dello stes¬
so anno diede loro le prime Costituzioni, che insistevano sul silenzio, il ritiro dal
mondo e la povertà. L’impulso decisivo a questa iniziativa venne dal Ministro Ge¬
nerale Francesco degli Angeli de Quinones (1522-1527), che ne fece il punto cen¬
trale del suo governo. Case di ritiro in seguito sorsero in Portogallo, Abruzzo, Ba¬
silicata, Lombardia e attorno a figure carismatiche (Giovanni de La Puebla, Gio¬
vanni de Guadalupe e S. Pietro di Alcantara, fondatore degli Alcantarini). Questi
gruppi francescani ricevettero due Costituzioni diverse: una per gli Alcantarini,
una per i discepoli di Francesco degli Angeli, con testi molto brevi (rispettivamente,
8 e 30 pagine). Le fonti ispiratrici delle Costituzioni sono fondamentalmente il “Te¬
stamento” e la "Regola per li romitori” di S. Francesco di Assisi.

Questi esempi saranno seguiti dai carmelitani di S. Teresa e dai benedettini
recolletti spagnoli (1585). Anche gruppi di mercedari e trinitari spagnoli, perfino
domenicani e congregazioni femminili (bernardine cistercensi, concezioniste, tri¬
nitarie, ecc.) organizzano in seguito simili case di ritiro o di primitiva osservanza.

L’Ordine Agostiniano non rimase a guardare. Già nel 1531, fra gli agostiniani
di Castiglia ci fu un esperimento in tal senso, come riferiscono i Lustri storiali.
Si organizzarono case con vita comune, preghiera mentale, scalzismo, nomi con
l’aggiunta del santo, e altre pratiche che saranno tipiche degli scalzi. Questo mo¬
vimento fu trapiantato nel Messico, ma nel 1574 vi si pose termine.

Un altro esperimento analogo fu instaurato dal Ven. P. Tommaso di Gesù, con¬
siderato da recolletti e scalzi il loro precursore. Nel 1565, a Lisbona, il P. Tomma-



76 Angel Martinez Cuesta

so, d’accordo con il suo maestro P. Luigi da Montoya, cercò di introdurre il mo¬
dello di osservanza recollctta o scalza, ma non riuscì nell’intento perche non lo
permise il P. Generale. In seguito, Alessio da Menesses, agostiniano, vescovo di
Goa e Braga in Portogallo, primo biografo del Venerabile, inviterà i recolletti spa¬
gnoli in Portogallo per continuare l'iniziativa del P. Tommaso di Gesù.

Di questo interesse dell’Ordine per una autentica riforma, si fanno portavoce
il Capitolo Generale del 1575 e le Costituzioni del 1581. Ambedue autorizzarono
le province a pubblicare Statuti più rigorosi per i religiosi che, ispirati dallo Spi¬
rito Santo, volessero e potessero abbracciare una disciplina più austera. Questa
dichiarazione è di capitale importanza perché renderà possibile la nascita della
riforma dei recolletti e degli scalzi. Verum cum sciamus quam difficile sit tot na-
tionum homines quot sunt in Ordine nostro, in easdem vitae et morum leges omni-
no convenire posse; sciamus quoque multos esse et prò tempore fore malori Spiri-
tus Sancii gratia afflatos, qui rigidiora servare velini et possint, et esse in servanda
religione severiores, volumus ut quaelibet provincia seti congregatio Ordinis no¬
stri definire sibi puculiaria aliqua statuta possit, quae tamen nullius sint valoris
si per patrem Generalem fuerint infirmata, quae in singulis capitulis provinciali-
bus revideantur (Costituzioni del 1581, pag. 83).

Che cosa si intende per nova forma vivendi più austera? Che cosa si propone¬
va questo movimento di riforma all'interno dell’Ordine agostiniano? Il tutto si
può sintetizzare in sette punti:

a) Stima della Regola primitiva - E non solo nella Regola, ma anche della storia
primitiva, cioè della tradizione. Tutti i riformati si considerano eredi, talvolta con¬
tinuatori coscienti, degli osservanti del secolo precedente. Inclini al radicalismo,
sono insoddisfatti delle proprie comunità e rivolgono quindi la mente all’epoca
iniziale del loro istituto. Questa considerazione aumenta il loro malessere, per¬
ché scoprono il divario tra l'ideale primitivo e la realtà attuale. Pertanto si adope¬
rano per ristabilire la letterale osservanza della Regola, senza dispense o esenzio¬
ne di alcun genere. Il Seripando auspica il ritorno all'età innocentissima e vera¬
mente aurea dei nostri Padri; così S. Teresa e il Boulier, come anche i riformatori
di Castiglia e di Francia. Il P. Epifanio propone S. Agostino come primo e autenti¬
co modello della vita riformata degli scalzi.
b) Vita comune e povertà individuale - L’una è condizione dell’altra. Infatti la
vita comune esige la perfetta povertà individuale, con abolizione del peculio, dei
privilegi ed esenzioni. La povertà, secondo Agostino, è in funzione anche della vi¬
ta comune. I religiosi sono tutti uguali di fronte alla legge della povertà e del ser¬
vizio alla comunità: uniche eccezioni ammesse alla norma sono per gli ammalati.
c) Austerità e penitenza - Esse sono conseguenze della sequela Christi: condivi¬
sione delle umiliazioni e privazioni del Cristo povero e paziente. Vesti ruvide, cibi
poveri, digiuni, penitenze corporali, disciplina (3 volte la settimana), capitolo del¬
le colpe... erano le principali pratiche penitenziali.
d) Povertà comune - In alcuni Ordini è proibita anche la proprietà del monaste¬
ro, in altri (gli agostiniani recolletti e scalzi) è permessa la proprietà del conven¬
to. Tuttavia è proibita l’accumulazione dei beni e dei redditi.



Il contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 77

e) Spirito di preghiera e di raccoglimento - Esso costituisce il primo elemento
della vita riformata. La contemplazione è l’anima della vita religiosa: silenzio, ri¬
tiro in cella, meditazione, lettura spirituale. Intorno ad essa ruotano tutte le atti¬
vità del religioso. In questa luce va vista la forte limitazione del canto nella pre¬
ghiera comune.
f) Studi e apostolato - Inizialmente, lo studio occupava un posto molto marginale
perché si pensava che favorisse più l’istruzione che la meditazione, più i privilegi
che la vita comune. In seguito si valorizzò lo studio come alimento di vita spiri¬
tuale. L'interesse culturale fu, per lo più, limitato alla ascetica e alla teologia.

Gli agostiniani recolletti ereditarono una certa prevenzione per gli studi e i
gradi accademici; lo stesso vale per gli agostiniani scalzi. Ma ben presto riprese
la tradizione degli studi in appositi centri, anche se raramente fu consentito l’ac¬
cesso ai gradi accademici.

L’apostolato fu invece valorizzato in tutte le forme (confessione, predicazione,
assistenza ai poveri e malati, missioni).
g) Piccole comunità - Esse favorivano i rapporti umani e l’esercizio della pover¬
tà. Normalmente non si doveva superare il numero di 14 (recolletti) o 12 (agosti¬
niani scalzi); solo in alcuni conventi venivano concentrati in numero maggiore i
religiosi. Nel secolo XVII questa norma venne spesso disattesa.

La Riforma in Aragona e in Francia

La riforma dell’Ordine Agostiniano giunse in Aragona dalla Castiglia. Già il
Seripando aveva fatto dei tentativi, ma la riforma arrivò realmente nel 1568 con

S. Maddalena da Nagasaki e \ en. P. foinmaso di Gesù incisioni di E. De Groos dal l noiuhi Hlustnum>



78 Angel Martinez Cuesta

l'invio di 65 religiosi dalla Castiglia. Essi presero la direzione di tutti i conventi
d’Aragona.

In Francia invece la riforma tridentina fu molto lenta a causa delle guerre di
religione, che allora devastavano la Francia, e per gli ostacoli frapposti dal re e
dal governo. Gli Ugonotti occuparono con la violenza diversi conventi agostiniani
e assassinarono alcuni religiosi. Comunque la vita regolare in quel tempo era molto
rilassata.

Il 20 febbraio 1592 P. Agostino Fivizzano, Vicario Generale degli agostiniani,
scrive al provinciale di Francia chiedendogli di attuare anche in quella nazione
la riforma dell'Ordine. Essa di fatto si realizza attraverso un grande agostiniano:
Stefano Rabache (1550-1616), maestro di teologia, laureato alla Sorbona, e priore
allora di Orléans. Nel 1592, durante un viaggio verso l’Italia, forse per partecipa¬
re al Capitolo Generale, passò per la città di Bourges e trovò il convento agosti¬
niano in grave conflitto con la città. I cittadini gli chiesero di rimanere per evita¬
re la chiusura forzata del convento. Egli iniziò un’opera di persuasione e di paci¬
ficazione, avvertendo contemporaneamente l'autorità di Roma, che lodò l’inizia¬
tiva (1592). Fu subito nominato pater senior e, due anni dopo, il Capitolo lo con¬
fermò priore. Il 30 agosto 1594, il P. Stefano pronunciò formale promessa di in¬
traprendere un metodo di vita più austero. Nacque così la comunità riformata
di Bourges, che ebbe grande influsso sulla vita agostiniana di Francia. Da essa
sorgeranno una trentina di conventi, riuniti in provincia nel 1625. Riforma, dun¬
que, ma all’interno dell'Ordine Agostiniano, partendo dalla vita comune; tant'è
vero che volle chiamarsi anche "comunità di Bourges”. Questa provincia rifor¬
mata di S. Guglielmo o di Bourges fu soppressa durante la rivoluzione francese,
quando era già in stato di decadenza e contava 31 conventi con 181 religiosi. In
quello stesso periodo gli agostiniani scalzi di Francia contavano 323 religiosi con
34 conventi.

Gli Agostiniani Recolletti. Storia e carisma

La riforma recolletta ha inizio con il Capitolo di Castiglia, presieduto dal P.
Generale Gregorio Petrocchini. La Deliberazione V (5 dicembre 1588) stabilisce
che si destinino tre monasteri di uomini e altrettanti di donne per coloro che desi¬
deravano abbracciare un sistema di vita più austero. Il Consiglio provinciale ven¬
ne incaricato di redigere la richiesta Forma de vivir. Ecco il testo della Delibera¬
zione: «Poiché ci sono tra noi o, almeno, possono esserci alcuni più amanti della
perfezione monastica, che desiderano seguire un piano di vita più austero, il cui
legittimo desiderio dobbiamo favorire per non porre ostacoli allo Spirito Santo,
dopo aver consultato il nostro Rev.mo P. Generale, e ottenuto il suo permesso, sta¬
biliamo che in questa nostra provincia si formino o si fondino tre o più monasteri
di uomini, e altrettanti di donne, nei quali si pratichi un sistema di vita più auste¬
ro nella forma che, dopo matura riflessione, il P. Provinciale formulerà con il suo
Consiglio». Questa storica Deliberazione si deve ad un gruppo di religiosi, appog¬
giati dal re Filippo IL Essi desideravano non solo un ritorno alla osservanza delle
Costituzioni, ma un genere di vita più austero, nel ritorno alle vere origini.

Il Consiglio provinciale attuò prontamente la decisione del Capitolo, e nel set-



Il contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 79

tembre 1589 si approvò la nuova Forma de vivir o regola di vita. In essa si parla
di recolletti o riformati agostiniani; il titolo dice espressamente: Dei religiosi scalzi.

Nel dicembre dello stesso anno viene fondato il primo monastero femminile
riformato.

La Forma de vivir o Costituzioni fu composta da Fra Luigi de Leon (1528-1591),
uno dei maggiori lirici spagnoli con S. Giovanni della Croce. Il documento, in 14
capitoli, traduce il desiderio di maggior vita contemplativa e perfezione evangeli¬
ca, accentuando le esigenze della vita comunitaria: contemplazione, ascesi, vita
comune.

Il primo periodo della recollezione fu molto sereno e fecondo. L’armonia tra
calzati e scalzi favorì l’avvio della riforma nel primo monastero di Talavera (19
ottobre 1589) e la fondazione di due nuovi conventi (1590 e 1591). E qui finisce
la collaborazione.

Presto cominciarono le divergenze, causate dal sistema di vita molto diverso.
I calzati frenavano lo slancio, i recolletti non sopportavano un limite alla loro azio¬
ne. Si addivenne ad un modus vivendi nel 1602. Il Papa Clemente Vili stabilisce
una provincia con 5 case riformate, all’interno dell'Ordine Agostiniano. Da que¬
sto momento comincia la grande espansione, e nel 1605 i primi missionari parto¬
no per le Filippine. Nel 1621, nella sola Spagna, vi sono 4 Province. Nel 1623 i
recolletti entrarono in Giappone; nel 1629 incorporarono i recolletti della Colom¬
bia. E questo fu il campo d’azione dell’Ordine fino al 1835.

In questo anno, il governo spagnolo confisca i conventi ed espelle i religiosi.
Rimane aperto solo il convento di Monteagudo, perché destinato a formare reli¬
giosi missionari per le Filippine, possedimento spagnolo. Da ora, tutti i recolletti
sono accettati ed educati per le missioni; dopo due o tre anni di formazione, par¬
tono per le missioni filippine. La spiritualità, di conseguenza, cambia radicalmente:
dalla contemplazione alla missione pastorale.

Nel 1898 la Spagna perde le Filippine e i missionari recolletti, più di trecento,
devono cercare altro campo di lavoro. Lo trovano nell’America Latina.

Nel 1912 Pio X concede l'indipendenza totale dall'Ordine Agostiniano. Inizia
la terza fase della storia, aperta a nuovi sviluppi. Si intensifica la propria tradi¬
zione, e si preparano le nuove Costituzioni, si creano nuove case di formazione
in altre nazioni, si dà nuovo impulso agli studi.

Ma solo con il Concilio Vaticano II si recupera pienamente la autentica Forma
de vivir. Studi, pubblicazioni, Bullarium, nuove Costituzioni approfondiscono la
propria storia e spiritualità.
Contenuto della Forma de vivir - Essa traduce il desiderio di perfezione in una
accentuazione della contemplazione, dell’ascesi, della vita comunitaria. Due ore
di preghiera mentale, tre ore di Ufficio, un’ora per la Messa conventuale, più qual¬
che tempo per le devozioni personali; le uscite dal convento ridotte al massimo;
determinati periodi di "solitudine” nei romitori; il noviziato di due anni e, dopo
gli studi, un altro di raccoglimento... questa era la sostanza della vita interiore.

L’amore alla vita comune porta all’uguaglianza di diritti e doveri, a curare il
clima di famiglia, all'unione dei cuori e della vita, alla condivisione dei beni e



80 Angel Martinez Cuesta

dei servizi. Tutto ciò per favorire la carità
e la pace, segno che lo Spirito abita in tutti.
Anche il numero dei religiosi non deve mai
superare le venti unità, perché così si con¬
serva maggiormente l'unione.

L’ascesi proviene dal radicalismo evan¬
gelico, dal ricordo idealizzato delle primiti¬
ve comunità dell’Ordine. Essa si manifesta
in tutte le forme della vita religiosa: abito,
cella, lavoro, penitenza, edifici... Essa non
è mai fine a se stessa, ma mezzo per raggiun¬
gere la contemplazione, l'unione con Dio.

Queste norme acquistano pieno rilievo,
se si pensa all'ambiente agostiniano in cui
era molto in crisi la vita comune e, di con¬
seguenza, la preghiera e l’ascesi.

A un attento esame, non sfugge la con¬
cordia fra l’impostazione della riforma ago¬
stiniana e il pensiero-prassi di Agostino. La
vita del monaco è pienamente inserita nella
continua contemplazione, nell’ascesi, nella
vita comune, nella missione della Chiesa. Il
monacheSimo di Agostino fonde magnifica¬
mente questi quattro grandi valori. Il model¬

lo è sempre valido, ma deve tradursi nel concreto dei tempi e dei luoghi, seguen¬
do le urgenze della missione, la chiamata della Chiesa, i segni dello Spirito. La
riforma deve costituire il pieno recupero di Agostino: laico, monaco, sacerdote,
vescovo.

«Forma de Vivir», Madrid ld96

E N MADRID
Por LuisSanchcz Ano 159^.

B I V I R DE LOS
Frailes, Aguftinos

Dcfcal^os.
ORDENADA POR

A PrQuincial ,y Difmidoresdc
la Prouincia de Cajiilla.

La Riforma degli Agostiniani Scalzi
Agli inizi della Riforma degli Scalzi d'Italia si incontra anche la figura del P.

Andrea Diaz. La sua biografia e, in particolare, il ruolo svolto in questo campo,
sono tuttora oggetto di attente ricerche.

Recentemente ho avuto occasione di vedere l’atto di professione di un certo
“P. Andrea Diaz" nel Convento agostiniano di Madrid (23 dicembre 1574). In esso
si legge che è originario di Toledo. E in una nota marginale, forse posteriore, del
medesimo documento, è scritto che il P. Andrea Diaz «fu religioso insigne del no¬
stro scalzismo, e lo propagò per l'Italia». Esaminando anche le altre note margi¬
nali di questo manoscritto, si leggono notizie su altri religiosi di questo convento,
che furono membri degli agostiniani recolletti a Talavera. Ora, da un riscontro
con altri documenti, i dati sulle persone e la loro età rispondono al vero. Sembra¬
no dunque attendibili anche quelli che concernono il P. Diaz. Notizie sicure sul
P. Diaz sono comunque che fu agostiniano e venne in Italia nel 1592, all’età di cir¬
ca 40 anni; sembra anche certo che lavorò nella Riforma degli scalzi d’Italia e
presso la Congregazione di Centorbi per la sua "agostinianizzazione”; più diffi-



Il contesto storico-ecclesiale della Riforma Agostiniana 81

cile appare dimostrare che egli, prima di ve¬
nire in Italia, fosse già recolletto.

Lo storico recolletto P. Andrea di S. Ni¬
cola (1664) afferma che P. Diaz fu «uno dei
primi agostiniani che presero l'abito recol¬
letto nel convento di Talavera il 19 ottobre
1589». Ora, le cronache e i manoscritti del
convento dicono che furono "otto” i primi
religiosi recolletti, ma danno soltanto il no¬
me di cinque; fra questi manca quello del P.
Diaz. Lo storico citato onestamente afferma
di aver fatto ricerche per conoscere la città
d’origine e i genitori, nonché il luogo della
professione, ma di non essere riuscito a tro¬
vare nulla al riguardo. E spiega che in Ca-
stiglia si trovavano molti noviziati di cui non
è riuscito a trovare tutti i libri delle profes¬
sioni. Afferma comunque che P. Diaz era cer¬
tamente castigliano, e si mise in viaggio per
l'Italia, dopo la morte del provinciale P. An¬
tonio de Arce (+1591). Ora, lo storico ago- S. Ezechiele Murene, DAR

stimano scalzo, P. Epifanio di S. Gironimo, afferma che il P. Diaz giunse a Napoli
nel giugno 1592. Quindi, le notizie collimano.

Poi il P. Andrea di S. Nicola, come del resto il P. Epifanio, descrive i primi ago¬
stiniani scalzi con i quali P. Diaz iniziò la vita riformata a Napoli: Andrea di Sici-
gnano, Andrea Taglietta di S. Giobbe, Lorenzo della Tolfa, Ambrogio Staibano e
altri agostiniani calzati; descrive il convento dell’Olivella, la vestizione di Fra An¬
drea Taglietta e dà notizie sul P. Staibano; afferma che a Napoli viene instaurata
la stessa vita di riforma della Castiglia, senza alcuna differenza, e di ciò giunge
notizia a Roma quando era P. Generale dell’Ordine il P. Andrea Securani da Fiviz-
zano (eletto nel maggio 1592). Costui accolse volentieri la novità e nominò supe¬
riore dell’Olivella il P. Ambrogio Staibano. L’approvazione del Priore Generale,
secondo il P. Epifanio, sarebbe stata datata il 13 dicembre 1592; ma la data viene
successivamente corretta, in nota, nel 16 novembre 1593 (e di ciò si trova lettera
nell’Archivio del Priore Generale Agostiniano). A questo punto il P. Diaz viene no¬
minato Vicario Generale dei Centorbani e compie un viaggio in Sicilia. Di lui non
si sa più nulla, se non che ritorna in Spagna (la data si potrebbe collocare nel 1597
perché era ancora P. Generale Andrea Securani); qui si ammala gravemente e muo¬
re sulle coste della Catalogna durante una incursione dei saraceni. La tradizione
racconta che, a causa di ciò, non si potè provvedere per una degna sepoltura; e,
quando in seguito fu sepolto, fu trovato ancora incorrotto. La località ove fu se¬
polto è Cadaqués, ma non vi sono documenti al riguardo. Gli inizi della riforma
degli scalzi in Italia meritano veramente un supplemento di ricerche d’archivio
per far completa luce, si spera, sulle date riferite da P. Epifanio e sul ruolo avuto
dai diversi protagonisti.

P. Angel Martinez Cuesta, OAR



GLI AGOSTINIANI SCALZI
ORIGINI E SVILUPPO STORICO (1592-1992)

Benedetto Dotto, OAD

Quattrocento anni di storia non si possono costringere in poche pagine, data
la complessità della materia e diverse zone d’ombra per mancanza di documenti.
Pertanto è stato adottato il metodo cronologico degli Annali, che permette di se¬
guire ordinatamente gli avvenimenti più importanti e di inquadrarli in modo sin¬
tetico.

Gli antecedenti - La Riforma dell’Ordine Agostiniano inizia nella Provincia di Ca-
stiglia (Spagna), con il Capitolo Provinciale di Toledo. Il 5 dicembre 1588, sotto
la presidenza del Priore Generale P. Gregorio Petrocchino, viene approvato il De¬
creto di Riforma. L’agostiniano spagnolo P. Luigi di Leon, mistico e poeta, è l’au¬
tore della Forma de vivir, che è la regola di vita della Recollezione spagnola
(approvata nel settembre 1589).

I - GLI INIZI (1592-1599)

19 maggio 1592 - Il 100° Capitolo Generale dell’Ordine Agostiniano (OSA), riunito
nel Convento di S. Agostino (Roma), con il Decreto Et quoniam satis prescrive la
riforma a tutti i conventi dell’Ordine, in ottemperanza alle direttive del Concilio
di Trento (sess. XXV, c.6). Ecco il testo: «Poiché è fin troppo evidente che non po¬
chi religiosi dell'Ordine si sono talmente allontanati dall'osservanza delle norme
morali e delle leggi canoniche che a mala pena si può riconoscere ancora nella lo¬
ro condotta la fisionomia della carità fraterna e dell’antica disciplina religiosa; e,
d’altra parte, desiderando di far rifiorire il nostro Ordine per santità di vita e di
opere, facendolo splendere nel mondo come esempio luminoso di ogni virtù, i Pa¬
dri del Definitorio hanno decretato che per primo sia riformato questo nostro ce¬
nobio romano, poi sul suo modello anche i conventi viciniori, infine tutti i cenobi
e monasteri del nostro Ordine, se sarà opportuno. E ciò, sia per correggere i costu¬
mi, sia per sdradicare qualsiasi abuso in materia di proprietà dei beni, sia per ri¬
muovere ogni macchia o colpa, fino al più piccolo difetto». Questo Decreto dà inizio
a quel radicale processo di rinnovamento della vita interiore e dell’osservanza re¬
golare, che costituisce l’avvio ideale della Riforma. Il nuovo Priore Generale OSA,
P. Andrea Securani da Fivizzano, la raccomanda caldamente con la lettera Onus
arduum (9.6.1592).



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 83

28 giugno 1592 - P. Andrea Diaz (per alcuni: Diez), agostiniano spagnolo e membro
della Congregazione dei Centorbani di Sicilia, giunge nel convento di S. Agostino
a Napoli. Per alcuni storici proviene direttamente dalla Spagna ed appartiene già
a quella Riforma (Croniche di P. Epifanio, Lustri Storiali di P. Giambartolomeo
Panceri, Storia Generale di P. Andrea di S. Nicola, Gli Agostiniani Scalzi di P. Ga¬
briele Raimondo), per altri proviene da Roma, ove aveva già fondato per conto
della Congregazione dei Centorbani il convento dei Ss. Pietro e Marcellino (Me¬
moria manoscritta del 1607 di P. Giacomo di S. Felice, Opere di P. Ignazio Barba-
gallo). Egli, dopo aver consultato il Priore di S. Agostino in Napoli, si unisce a
P. Andrea da Sicignano. Questi era un agostiniano, molto stimato per la sua gran¬
de bontà e carità, soprattutto verso gli ammalati; conduceva vita eremitica secon¬
do la povertà evangelica con un fratello converso nel convento di S. Maria del Sal¬
vatore (in seguito denominato "S. Maria dell’Oliva” o “dell’Olivella”), da lui stes¬
so fondato. Così inizia la Riforma degli Scalzi in Italia.

6 luglio 1592 - Viene accolto nel convento dell’Olivella il laico Andrea Taglietta
di Napoli, che viveva da eremita vicino a Nola ed era discepolo spirituale di P.
Andrea da Sicignano. Egli prenderà il nome religioso di Fra Andrea di S. Giobbe.
Poco dopo si unisce a loro un suo amico: Lorenzo della Tolfa, in qualità di fratello
converso. I Lustri così descrivono l'ingresso nella vita riformata di Fra Andrea
Taglietta: «Entrò in questa fortunata casa il buon romito Taglietta; ed inteso dal
P. Diaz il fine della sua venuta da Spagna, e la qualità della Riforma, che voleva
introdurre in Italia, subito si sentì nel cuore chiamato dallo Spirito Santo ad ab¬
bracciarla, e senza indugio, supplicò con umiltà il P. Diaz di dargli l'abito riforma¬
to, poiché molto tempo era che desiderava lo stato religioso. Il Diaz esaminò pro¬
fondamente la sua vocazione, e certificatosi essere divina, l’accettò, e lo vestì di
abito al suo simile alti 26 (altrove: 20) di luglio 1592».

20 luglio 1592 - Fra Andrea Taglietta, Fra Lorenzo della Tolfa, P. Ambrogio Stai-
bano, agostiniano di Taranto, e P. Giovanni Battista Cristallino, agostiniano del
convento di S. Agostino (Napoli), “rivestiti di rozz.e lane, si scalzarono" nel con¬
vento di S. Maria dell’Oliva. Poco dopo entrano anche P. Giulio, calabrese, e P.
Giovanni Battista di Bologna, entrambi agostiniani. La vita spirituale della comu¬
nità è diretta da P. Diaz, mentre l’amministrazione e i servizi della casa sono cu¬
rati da P. Andrea di Sicignano.

Marzo-aprile 1593 - P. Andrea Diaz viene eletto Vicario Generale della Congrega¬
zione degli Eremiti Centorbani. Egli, come tale, da questo momento pretende di
avere la giurisdizione anche sulla comunità deU'Olivella, come se facesse parte
della Congregazione Centorbana. P. Andrea di Sicignano condivide l’idea e, con
privata scrittura, gli cede il convento dell’Olivella e quello delle Grazie alla Re¬
nella (Napoli), che egli aveva costruito. Contemporaneamente, essi scrivono al P.
Generale, pregandolo di confermare tale donazione alla suddetta Congregazione
Centorbana. Egli, con decreto del 28 aprile 1593, conferma tale donazione a P. An¬
drea Diaz.

Ma gli altri Padri non sono d’accordo, ritenendo che la Riforma di Napoli sia



84 Benedetto Dotto

totalmente diversa dalla Congregazione di Centorbi; perciò P. Staibano, P. Cristal¬
lino e Fra Taglietta ricorrono al P. Generale perché non permetta di unire i due
conventi riformati di Napoli alla Congregazione Centorbana, confondendo in tal
modo la loro distinta identità. Allora il P. Generale, per dirimere la controversia,
nomina come giudice il teologo agostiniano P. Cristoforo di Roma: egli sentenzia
a favore degli Scalzi di Napoli.

A questo punto il P. Diaz chiede al P. Generale di poter fare ritorno alla Rifor¬
ma di Spagna, ma egli, in data 2 luglio 1593, gli ordina di tornare in Sicilia al go¬
verno della Congregazione Centorbana: il P. Diaz obbedisce. Nel 1596, scaduto il
suo mandato, ritorna in Spagna; ma, durante il viaggio, muore sulla costa di Ca-
daquez (Catalogna).

27 settembre 1593 - P. Agostino Maria Bianchi della SS. Trinità, savonese, mem¬
bro della Congregazione agostiniana di Osservanza dei Battistini (Genova), dopo
una breve esperienza nella Certosa di S. Martino (Napoli), avendo sentito parlare
della Riforma degli Agostiniani Scalzi, entra nel convento dell’Olivella. Egli ha
ormai cinquant’anni ed ha ricoperto nella sua Congregazione gli uffici di Visita¬
tore e Definitore Generale. Predicatore, teologo e canonista insigne, sarà anche
per la Riforma degli Scalzi una delle figure più eminenti.

16 novembre 1593 - P. Andrea Securani da Fivizzano, Priore Generale OSA, con
il Decreto Cam Ordinis nostri splendorem, riconosce giuridicamente la Congrega¬
zione dei "Frati Scalzi dell’Ordine degli Eremiti di S. Agostino’’ e ne sancisce la
separazione dalla Congregazione dei Centorbani. Nomina P. Ambrogio Staibano

P. Andrea Diaz e P. Agostino Bianchi, incisioni di E. De Groos, dal oVirorum Illustrimn»



Gli Agostiniani Scalzi: origini c sviluppo storico 85

primo Vicario Generale della Riforma, direttamente soggetto alla sua autorità.
In questo periodo P. Andrea da Sicignano lascia la comunità dell’Olivella e si

ritira nell’altro convento di S. Maria delle Grazie. E qui muore non molto tempo
dopo.

Dicembre 1593 - Fra Andrea Taglietta di S. Giobbe, compiuto il noviziato, emette
la professione solenne nella Riforma degli Agostiniani Scalzi. Egli è non solo uno
dei primi, ma soprattutto uno dei più eminenti agostiniani scalzi per santità di
vita; insieme a P. Agostino Bianchi e a P. Giacomo di S. Felice, deve essere consi¬
derato uno dei fondatori morali dell'Ordine. Alla sua prudenza si deve il felice
superamento delle prime crisi della Riforma.

Anno 1594 - Viene ampliato il convento di S. Maria dell’Olivella per accogliere i
nuovi religiosi riformati, provenienti per lo più dall’Ordine Agostiniano e dalle
Congregazioni di Osservanza. In tal caso, non viene richiesto loro né l’anno di no¬
viziato né la rinnovazione della professione religiosa. Però non tutti perseverano,
poiché il genere di vita riformato è molto rigido (in termine tecnico: “strictior”).
Lo storico e testimone oculare, P. Epifanio di S. Girolamo, così descrive la vita
interna della comunità dell’Olivella: «Ci s'alzava alla mezzanotte a dire il mattuti¬
no, dopo il quale, nel tempo dell'inverno si faceva un'ora di orazione mentale, avanti
la quale si dicevano le litanie dei santi... li chierici dicevano l’officio in piedi avan¬
ti il salterio; le lezioni si dicevano in un lettorino, e quello che le diceva teneva
una piccola lucernetta in mano, quali finite poneva detta lanterna vicino al lettori¬
no... Tutti stavano in coro all’uffizio e anco alla orazione mentale, alla quale si sta¬
va secondo la devozione del frate: e chi stava ginocchioni, chi bocconi, chi disteso
a terra, chi con le braccia aperte e chi d'una maniera e chi d’un'altra. Si facevano
le discipline tre volte la settimana dopo il mattutino... Questa disciplina durava
un buono quarto d’ora cantandosi ad alta voce il Miserere e il De profundis... Si
digiunava tre dì della settimana: il lunedì, mercoledì e venerdì... Alla tavola si leg¬
geva del continuo e quello che leggeva stava in piedi, sebbene qualche volta legge¬
va un sacerdote nel suo luogo... Le mortificazioni erano spesso il mangiare in terra
e le discipline per li difetti le faceva il superiore in questo modo: si levava il cap¬
puccio e sulle spalle il superiore con un fascetta di tredici verghette legate insieme
batteva dicendo il Miserere...

Si viveva con grande simplicità, carità e pace e con fervore di spirito... Si sfor¬
zavano a gara rubare il merito del compagno: alcuni si alzavano la notte secreta-
mente e facevano li servizi umili del convento senza sapere chi l’avesse fatti;
l'obedienze benché ardue si facevano prontamente. Insamma si viveva con gran
fervore di spirito in quelli principi» (Croniche pag. 33).

10 marzo 1594 - P. Agostino Bianchi fonda il primo convento della Riforma in Ro¬
ma, presso la chiesa dei Ss. Pietro e Marcellino, nell'odierna Via Merulana. Nello
stesso periodo è aperto anche il convento di Corleto Perticara (Potenza). Ma ven¬
gono abbandonati poco tempo dopo.

4 ottobre 1594 - P. Agostino Bianchi fonda in Roma il convento di S. Paolo alla



86 Benedetto Dotto

Regola (o “in Arenula”), presso l’isola Tiberina. Esso è la prima sede della Curia
generalizia, in cui si celebreranno i capitoli generali fino al 1615. Il convento fun¬
ziona anche come casa di noviziato e studentato. In seguito sarà venduto al Ter-
z’Ordine Regolare di S. Francesco per finanziare la costruzione del convento e
della chiesa di Gesù e Maria in Roma.

22 dicembre 1594 - Clemente Vili, con il Breve Decet Romanum Pontificem, con¬
cede agli Agostiniani Scalzi il diritto di officiare in perpetuo la chiesa di S. Maria
della Sanità in Somma Vesuviana (Napoli). Con tale atto egli approva formalmen¬
te la Riforma degli Agostiniani Scalzi (cfr. P. Eustachio Cacciatore di S. Ubaldo,
OAD, Quodlibeta, n. 404). Per questo motivo il documento pontificio sarà colloca¬
to all’inizio delle Costituzioni del 1598, essendo considerato il riconoscimento uf¬
ficiale della nuova Riforma da parte della Santa Sede.

Anno 1595 - La Riforma si estende notevolmente sia al centro, che al sud e al nord
dell'Italia. Si contano oltre dieci fondazioni; però alcune saranno chiuse dopo po¬
chi anni. Inizia a funzionare la casa di noviziato e studentato in S. Paolo alla Re¬
gola. Entrano nella Riforma anche alcuni agostiniani di lingua francese, che fra
qualche anno daranno inizio alla Congregazione degli Agostiniani Scalzi di Francia.

Il 20 maggio P. Agostino Maria Bianchi è nominato dal P. Generale OSA suo
Vicario Generale per la Liguria, con facoltà di fondare nuovi conventi e accettare
novizi.

Il 16 ottobre il P. Generale conferma P. Ambrogio Staibano nell’ufficio di Vi¬
cario Generale della Riforma, e nomina i Priori locali.

Il 12 novembre, in S. Paolo alla Regola, si radunano per la prima volta i Supe¬
riori degli Agostiniani Scalzi d’Italia, che promulgano alcuni decreti sull’osser¬
vanza e il buon governo della nascente Riforma; fra l’altro deliberano di fondare
un convento in Francia.

Il 16 dicembre il P. Generale ordina al P. Provinciale di Napoli di compiere
la visita canonica al convento riformato dell’Olivella. In tale occasione viene ri¬
mosso dall'ufficio di priore il P. Cristallino, perché non curava sufficientemente
lo spirito e il fervore della Riforma.

Il 23 dicembre Clemente Vili, con suo Breve, conferma la decisione di intro¬
durre gli Agostiniani Scalzi in Francia, assegnando loro il compito specifico di
far rifiorire la vita agostiniana, e di evangelizzare quelle popolazioni opponendo¬
si all’eresia ugonotta.

26 maggio 1596 - Il P. Generale, con sua lettera, concede l’autorizzazione di intro¬
durre la vita riformata agostiniana in Francia, riaprendo l’antico convento di S.
Martino in Villart-Benoit, della diocesi di Grenoble, che apparteneva un tempo
ai Canonici Regolari. Il primo gruppo di Agostiniani Scalzi, che parte da S. Paolo
alla Regola alla volta della Francia, è composto da P. Matteo di S. Francesca, lore-
nese, P. Francesco Amet di S. Girolamo, parigino, e Fra Evodio Zumpago (o Zura-
pago). Si chiameranno in seguito Agostiniani Riformati o Scalzi di Francia, mentre
comunemente saranno chiamati Petits Frères. Essi resteranno uniti ai confratelli



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 87

italiani fino al 1600, cioè fi¬
no a quando, vista la nomina
del Sovrintendente Apostoli¬
co e constatando che egli fa
emettere la professione reli¬
giosa a nome suo, anziché in
nome del Priore Generale
OSA, decideranno di creare
una Congregazione au¬
tonoma.

20 luglio 1596 - Il P. Genera¬
le, dietro richiesta di alcuni
Padri, pubblica un documen¬
to contenente tredici disposi¬
zioni "per obbligare alcuni
rilassati, particolarmente
Superiori, e individualmente
il P. Ambrogio Staibano, ad

P. Andrea di S. Giobbe, tela di ignoto (Convento di Ferrara)

osservare rigorosamente la nostra Riforma” (Lustri, pag. 10); esorta in concreto
il Vicario Generale ad adempiere con responsabilità e zelo il suo ufficio, obbe¬
dendo alle disposizioni già date in precedenza, in materia di ammissione nella Ri¬
forma di religiosi provenienti da altri Ordini (5 aprile 1596).

In seguito, aggravandosi la situazione, invia il genovese P. Felice come Visita¬
tore della comunità dell’Olivella, ma egli muore appena giunto a Napoli. Allora
al suo posto manda il P. Agostino Maria Bianchi, il quale poco dopo informa il
P. Generale che P. Ambrogio Staibano persisteva nell’inosservanza.

5 dicembre 1596 - P. Agostino Bianchi torna a Roma per riferire al P. Generale.
Egli a questo punto richiama a Roma il P. Ambrogio Staibano per tentare in ex¬
tremis una soluzione della complessa vicenda.

Anno 1597 - Il P. Generale depone dall’ufficio di Vicario Generale il P. Ambrogio
Staibano, che fa ritorno all’Ordine Agostiniano. Nomina in sua vece P. Agostino
Maria Bianchi della SS. Trinità; egli continua a risiedere in Napoli per riportare
la comunità, falcidiata dall'uscita di altri riformati, al primitivo fervore.

Il 14 settembre P. Andrea Taglietta è nominato priore in S. Maria dell’Olivella
e promuove ardentemente, al fianco di P. Agostino, il ritorno alla piena osservan¬
za e al primitivo fervore.

Verso la fine dell’anno P. Agostino Bianchi torna a S. Paolo alla Regola per
consultare i Padri sull’opportunità di convocare il primo Capitolo Generale, che
ha un duplice compito: nominare i nuovi superiori e approvare le Costituzioni.
Ottenuto il consenso della maggioranza, egli si reca con alcuni confratelli da Cle¬
mente Vili, e gli consegna un memoriale con la richiesta di poter convocare il Ca¬
pitolo Generale. Il Papa delega il Card. Alessandro Medici, Prefetto della Congre¬
gazione dei Vescovi e Regolari, affinché conceda l’autorizzazione. Allora P. Ago-



88 Benedetto Dotto

stino, ottenuto il decreto della Congre¬
gazione, convoca il primo Capitolo Ge¬
nerale della Riforma. Di esso non si
conservano gli Atti, ma soltanto una
pubblica scrittura, rogata da un notaio
(Lustri, pag. 16-19).

7 aprile 1598 - Inizia il primo Capitolo
Generale della Riforma degli Agostinia¬
ni Scalzi nel convento di S. Paolo alla
Regola ("in Arenula”) in Roma. Esso è
presieduto da Mons. Bernardino Mora,
Segretario della Congregazione dei Ve¬
scovi e Regolari. Si provvede subito al¬
la elezione dei quattro Definitori: P.
Andrea Paglietta, P. Agostino Bianchi, P.
Francesco Amet, P. Giovanni Paolo Ca¬
ravaggio.

8-21 aprile 1598 - 1 Padri Capitolari pro¬
cedono ad esaminare e approvare le pri¬
me Costituzioni, così denominate:
Constitutiones Fratrum Reformatorum
Discalceatorum Ordinis S. Augustini. Il
testo, sottoscritto dai 10 Padri Capito¬
lari, è sostanzialmente quello delle Co¬

stituzioni OSA del 1581, e consta di quattro parti: Culto divino, Osservanza, Go¬
verno, Colpe e Pene; mancano le parti riguardanti il governo delle monache, e la
disciplina degli studi e dei gradi accademici. Seguono immediatamente alcune pre¬
scrizioni che sanciscono le osservanze e i riti peculiari della Riforma: Ordinarium
Congregationis Fratrum Reformatorum Discalceatorum Sancii Augustini in eccle¬
sia et extra illam observandum.

Quindi i Padri procedono alla elezione del Vicario Generale nella persona del
P. Agostino Maria Bianchi della SS. Trinità, e dei Priori: P. Andrea Paglietta (S.
Maria dell’Olivella), P. Francesco Amet (S. Paolo alla Regola), P. Giovanni Paolo
Caravaggio (Somma Vesuviana), P. Girolamo Marenghi (S. Nicola di Genova), P.
Agostino Maria, napoletano (Rieti).

P. Giacomo di S. Felice, tela di ignoto
(Convento di Gesù e Maria, Roma)

27 aprile 1598 - Si riuniscono nuovamente i dieci Padri Capitolari e i Sacerdoti,
Chierici e Conversi del Convento di S. Paolo alla Regola. Di fronte al Vicario Ge¬
nerale P. Agostino Maria Bianchi si impegnano solennemente, con giuramento,
all’osservanza fedele delle Costituzioni. L’atto notarile, rogato dal pubblico no¬
taio Ferracuto, è sottoscritto da 19 Religiosi.

30 gennaio 1599 - P. Alessandro Mancini da Siena, Priore Generale OSA, approva
in Rimini le suddette Costituzioni, definendole un «testo ispirato dallo Spirito San-



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 89

to, contenente norme giuste, salutari e necessarie al bene spirituale». Egli aggiun¬
ge di proprio pugno prima della firma: «Tutte queste norme vogliamo confermare
fino al prossimo Capitolo Generale».

II - IL SOVRINTENDENTE APOSTOLICO (1599-1608)

Anno 1599 - Sorge nella comunità di Napoli un fondato dubbio sulla validità delle
professioni, emesse dai novizi provenienti dallo stato laicale. Infatti il decreto Re-
gularis disciplinae di Clemente Vili (12 marzo 1596) prescriveva prima della pro¬
fessione un anno di probazione in un convento, deputato ad hoc dalla Sacra
Congregazione; ora, questa norma, se pur involontariamente, non era stata osser¬
vata in S. Maria dell'Olivella. P. Andrea Taglietta, Priore, si premura quindi di
consultare il carmelitano scalzo spagnolo P. Pietro Villagrossa della Madre di Dio,
confessore e consigliere ascoltato del Papa, chiedendogli di far ottenere un Breve
apostolico di convalida delle professioni dubbie.

10 luglio 1599 - Clemente Vili ha molto a cuore la riforma degli Ordini religiosi
e la vuole seguire da vicino. Egli, inoltre, è stato Protettore dell’Ordine Agostinia¬
no, quindi conosce molto bene i problemi dell’Ordine Agostiniano, connessi con
l’applicazione dei Decreti del Concilio di Trento. Desiderando il progresso spiri¬
tuale della Riforma Agostiniana in Italia, con il Breve De Religiosorum quorumli-
bet, nomina il P. Pietro della Madre di Dio, di cui apprezza lo zelo, la prudenza
e la santità di vita, Sovrintendente Apostolico dell'Ordine dei Frati Scalzi o Rifor¬
mati di S. Agostino. P. Pietro della Madre di Dio, nato a Daroca (Aragona) il 16
agosto 1565 e discepolo di S. Giovanni della Croce, aveva portato la riforma car¬
melitana in Italia, fondando il convento
di S. Anna a Genova. Clemente Vili gli af¬
fida il compito di fondare un convento di
Carmelitani Scalzi anche in Roma (S. Ma¬
ria della Scala in Trastevere, anno 1597).

In base al tenore del Breve, il Sovrin¬
tendente ha l’autorità di reggere e gover¬
nare la Riforma degli Agostiniani Scalzi
con piena giurisdizione; inoltre ha la fa¬
coltà di esaminare, correggere ed even¬
tualmente riformare le costituzioni e gli
altri regolamenti; infine può ammettere
o dimettere, a sua discrezione, i religiosi
provenienti dagli altri Ordini o Congre¬
gazioni.

Egli naturalmente ha piena autorità
disciplinare e penale, ed è a tutti gli ef¬
fetti il rappresentante personale del Pa¬
pa: la Riforma è sottratta alla giurisdizio¬
ne del Priore Generale OSA. Tuttavia il

tl Sovrintendente Apostolico,
P. Pietro della Madre di Dio, OCD



90 Benedetto Dotto

Vicario Generale e i Priori della Riforma conservano la propria autorità.
Il P. Pietro, dopo aver fatto leggere il Breve di nomina alla comunità di S. Pao¬

lo, riunita capitolarmente, pronuncia una esortazione e «animò tutti a sostenere
e promuovere la Riforma con ogni vigore, poiché il Sommo Pontefice desiderava
di vederla stabilita e ampliata; volendola favorire in ogni occasione. Disse anche,
avergli imposto la sopraintendenza acciò potesse facilmente raguagliare Sua San¬
tità de' bisogni nostri, per poi sovenirci, e assisterci con la sua previdenza. Si di¬
chiarò finalmente che con vero affetto averebbe amato la nostra Congregazione,
e impiegato ogni suo talento per i di lei vantaggi. Del che rimasero molto consolati
i nostri religiosi, e ringraziarono il Sig. Iddio, che si fusse compiaciuto di avere
tanta cura della nostra Riforma, e di difenderla con tal mezzo dalle contrarietà,
che gli aveva suscitato il Demonio» (Lustri, pag. 21).

5 novembre 1599 - Clemente Vili, con il Breve Decet Romanum Pontificem, ap¬
prova solennemente per la seconda volta la Riforma degli Agostiniani Scalzi, con¬
fermando e convalidando le Professioni “dubbie”, emesse in antecedenza fra gli
Agostiniani Scalzi. Inoltre concede al Vicario Generale e ai Priori la facoltà di ri¬
cevere novizi e di ammetterli alla professione dopo l’anno di probazione, senz’al-
tra speciale licenza della Sede Apostolica.

10 dicembre 1599 - Nella chiesa di S. Stefano Rotondo (Roma), ove si era stabilita
dal mese di agosto una nuova comunità sotto la presidenza di P. Giacomo di S.
Felice, il P. Pietro della Madre di Dio raduna tutti i Religiosi di questa comunità,
insieme a quelli di S. Paolo alla Regola. Durante la Messa cantata e prima della
comunione, essi rinnovano la Professione nelle mani del Sovrintendente Aposto¬
lico. Egli però fa aggiungere di sua iniziativa, non senza aver consultato il Papa,
anche un quarto voto: quello di umiltà, cioè di non ambire e non procurarsi digni¬
tà o prelature aH’interno e al di fuori dell’Ordine. Il Vicario Generale P. Agostino
Bianchi è il primo ad inginocchiarsi davanti al Sovrintendente per emettere nelle
sue mani la professione con il quarto voto di umiltà. Ma una parte di religiosi
non accetta di emettere questo voto; pertanto, con la licenza del Sovrintendente,
abbandona la Riforma.

Il convento di S. Stefano Rotondo al Celio è la nuova sede di noviziato. Il So¬
vrintendente andrà spesso ad incontrare i Novizi, facendosi aiutare nell’opera di
formazione da alcuni confratelli carmelitani scalzi.

Anno 1600 - Il Sovrintendente Apostolico, per rafforzare ulteriormente lo spirito
della nascente Riforma Agostiniana, ordina la chiusura di alcuni conventi, fra cui
quello di Amelia (Terni). Questo provvedimento non è gradito a P. Agostino della
SS. Trinità, poiché teme che sia pregiudicato in tal modo il futuro della Riforma;
chiede pertanto al Sovrintendente di andare in Amelia con il gruppo di religiosi
che condividono la sua idea. In seguito alla "secessione di Amelia”, la Riforma
si divide in due tronconi: uno dipende dal Sovrintendente, l’altro dal Vicario Ge¬
nerale. Ne deriva anche un irrigidimento delle due parti: il Sovrintendente infatti
non vuole nominare alcun Vicario Generale, e neppure convocare il Capitolo Ge¬
nerale.



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 91

Nel 1604 P. Agostino Bianchi chiede e ottiene dal Sovrintendente di poter rien¬
trare a pieno titolo nella Riforma con tutta la comunità di Amelia, e nello stesso
anno è trasferito come Priore a S. Nicola di Genova. Egli si adopererà perché an¬
che il convento di Amelia sia acquisito alla Riforma.

Nello stesso anno P. Andrea Taglietta fonda il nuovo convento di S. Maria del¬
la Verità a Napoli, perciò viene restituito agli Agostiniani il convento di S. Maria
dell’Olivella.

4 gennaio 1603 - Il Sovrintendente scrive al P. Giovanni di S. Girolamo, Provincia¬
le degli Agostiniani Scalzi di Spagna, chiedendogli di consultare i confratelli cir¬
ca l’eventualità di unirsi con gli Scalzi d’Italia: in tal caso egli avrebbe rinunziato
alla sovrintendenza. Essi si dichiarano favorevoli alla richiesta, ma ad alcune con¬
dizioni, che gli Scalzi d'Italia non giudicano convenienti. Quindi l'unione non si
effettua.

10 maggio 1603 - Inizia il secondo Capitolo Generale in S. Paolo alla Regola, con¬
vocato dal Sovrintendente in seguito alle reiterate insistenze di alcuni religiosi.
Egli stesso lo presiede. In esso non sono prese decisioni di rilievo, ma si provvede
soltanto alla elezione del Vicario Generale, P. Giovanni Paolo Caravaggio di S. Ni¬
cola, e dei Priori.

Il Sovrintendente, secondo le facoltà concessegli da Clemente Vili, presenta

Roma - S. Maria Maggiore, Monumenti ai pontefici Clemente Vili e Paolo V, i Papi "della Riforma"



92 Benedetto Dotto

ai Capitolari anche un progetto di Costituzioni, redatto personalmente. Il testo
è diviso in tredici capitoli, ed egli lo aveva elaborato fin dal 1600. Ma non se ne
fa nulla.

30 settembre 1603 - Il Sovrintendente nomina Priore di S. Paolo alla Regola P.
Giacomo di S. Felice, trasferendolo da Napoli ove era Priore. In questa occasione
P. Giacomo conduce con sé cinque novizi per aggregarli al noviziato di S. Paolo
alla Regola, essendo ormai chiuso il convento di S. Stefano Rotondo.

25 settembre 1604 - Clemente Vili, con il Breve Pastoralis officii, stabilisce tassa¬
tivamente che l’abito riformato degli Agostiniani Scalzi sia indossato unicamente
dai membri delle Riforme di Spagna, Italia e Francia. In tal modo è posto anche
un freno a coloro che entrano nella Riforma dall’Ordine Agostiniano e poi, tor¬
nando nuovamente all’Ordine di provenienza, continuano a portare l’abito dei ri¬
formati.

3 marzo 1605 - Clemente Vili, il Papa che tanto aveva amato la Riforma degli Ago¬
stiniani Scalzi, muore in Roma. Si legge nei Lustri: «La nostra Congregazione ha
infinita obligazione a questo Sommo Pontefice, poiché introdusse la nostra Rifor¬
ma in Roma, la promosse, dandogli l’alto essere, nel quale oggi si mantiene» (pag.
34).

A questo punto alcuni religiosi pensano che, con la morte del Papa, sia auto¬
maticamente decaduto il mandato del Sovrintendente Apostolico. Viene interpel¬
lato anche il P. Generale OSA, P. Ippolito di Ravenna: egli risponde doversi
attendere l’elezione del nuovo Papa.

A Clemente Vili succede il Card. Alessandro de’ Medici, che prende il nome
di Leone XI; ma dopo circa un mese di pontificato, “magis ostensus quam datus”,
scende nella tomba. Gli succede il Card. Camillo Borghese, che assume il nome
di Paolo V. Egli, con suo Breve, conferma il P. Pietro della Madre di Dio Sovrin¬
tendente Apostolico degli Agostiniani Scalzi. In seguito alla riconferma, un altro
gruppo di religiosi esce dalla Riforma, poiché non condivide più le scelte e i meto¬
di di governo del Sovrintendente.

5 giugno 1605 - Il Sovrintendente presiede un Capitolo Generale (si può ritenere
un Capitolo Generale Speciale). Il P. Giovanni Paolo Caravaggio rinunzia all’uffi¬
cio di Vicario Generale, essendo fra i promotori dell’iniziativa di far sospendere
la sovrintendenza apostolica. In sua vece è eletto il piemontese P. Giuliano Gallo
di S. Maria. Anche questa volta non vengono eletti i Definitori, ma sono nominati
dal Sovrintendente soltanto alcuni Priori.

Giugno 1606 - Si celebra il terzo Capitolo Generale nel convento di S. Paolo alla
Regola, sotto la presidenza del Sovrintendente. E’ confermato Vicario Generale
il P. Giuliano di S. Maria. P. Agostino Maria Bianchi è eletto Priore di S. Paolo
alla Regola, Priore di S. Nicola da Tolentino e Maestro dei novizi è eletto P. Giaco¬
mo di S. Felice. Anche in questo Capitolo non si eleggono i Definitori. Si esamina¬
no nuovamente le Costituzioni, preparate personalmente dal Sovrintendente, ma



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 93

«sopra le quali non si fece decreto alcuno, né di ammetterle, né di rifiutarle, o alte¬
rarle» {Lustri, pag. 39).

10 settembre 1606 - Inizia la vita conventuale in S. Nicola da Tolentino a Capo
Le Case (Roma), presso l’attuale Piazza Barberini. Questo convento sarà per mol¬
ti anni la principale casa di noviziato della Riforma. Da qui uscirà la nuova gene¬
razione di Agostiniani Scalzi, che porterà la Riforma ad una grande fioritura spi¬
rituale e numerica. Il ruolo del Ven. P. Giacomo di S. Felice è stato determinante
nella formazione di questi religiosi. Il 4 maggio 1624 sarà benedetta la nuova chiesa,
ricca di opere d’arte. Anche questa fondazione si deve a P. Agostino Maria Bianchi.

14 giugno 1608 - P. Pietro della Madre di Dio è eletto Preposito Generale dei Car¬
melitani Scalzi d’Italia, e Paolo V subito dopo lo nomina anche Commissario Apo¬
stolico di tutti i Carmelitani Scalzi.

26 agosto 1608 - Il Sovrintendente Apostolico muore a Nocera Umbra, dopo circa
dieci anni di governo della Riforma d’Italia degli Agostiniani Scalzi. La sua azio¬
ne è stata valutata in modo discorde: positivamente, per quanto concerne la rior¬
ganizzazione della vita spirituale e la difesa dell’autonomia della Riforma; nega¬
tivamente, per quanto attiene talune scelte (chiusura di alcune case, limitazioni
nell'assumere nuovi religiosi, interruzione dei rapporti con la Congregazione di
Francia, poco impulso agli studi, carmelitanizzazione della Riforma). I dati stati¬
stici al riguardo offrono un quadro significativo:
a) gli Agostiniani Scalzi di Francia, nati da quelli d’Italia e che avevano parteci¬
pato al Capitolo Generale del 1598, si di¬
staccano e formano Congregazione au¬
tonoma;
b) sono chiusi tre conventi;
c) escono dalla Congregazione, a più ri¬
prese, circa cento religiosi;
d) in nove anni professano solo trentot¬
to religiosi, mentre dal 1609 al 1621 pro¬
fessano quattrocentoquindici religiosi.

Egli comunque va ricordato come un
uomo di Dio, che ha sempre cercato il
vero bene della Riforma, salvaguardan¬
done l’identità e l’autonomia. In questa
opera potè contare sull’incondizionato
appoggio di Clemente Vili, in conside¬
razione del prestigio e della fiducia di
cui godeva. Va ascritto a suo massimo
merito l'aver introdotto il voto di umil¬
tà, che esprime la caratteristica fonda¬
mentale della Riforma Agostiniana d’I¬
talia e interpreta fedelmente la spiritua¬
lità di S. Agostino. Ruma, chiesa di S. Paulo alla Regola (interno)



94 Benedetto Dotto

III - IL SECOLO XVII

5 giugno 1609 - Si celebra in S. Paolo alla Regola il quarto Capitolo Generale. Pre¬
cedentemente era intervenuto il Procuratore Generale Agostiniano, P. Guglielmo
Vertecchio, sostenendo che il Capitolo Generale doveva essere presieduto di di¬
ritto dal Priore Generale, poiché la Congregazione degli Scalzi era parte integran¬
te dello stesso Ordine e non più soggetta al Sovrintendente Apostolico. Allora P.
Giacomo di S. Felice, Procuratore Generale degli Scalzi, presenta a Paolo V un
memoriale, supplicandolo di sostenere l'indipendenza della Riforma dal governo
del P. Generale e di concedere che essa in avvenire sia governata da un proprio
Superiore. Paolo V accede alla richiesta e abbandona l’idea di nominare un altro
Sovrintendente Apostolico. Poi, per evitare ingerenze del Priore Generale OSA,
nomina Mons. Cesare Fedele, suo Vicegerente, “Presidente Apostolico” del Capi¬
tolo Generale.

In esso, oltre all’elezione del Vicario Generale, P. Giuliano Gallo di S. Maria,
dei quattro Definitori, dei due Visitatori e del Procuratore Generale, vengono esa¬
minate ed approvate le nuove Costituzioni, che fra l’altro codificano il quarto vo¬
to di umiltà e limitano il diritto di Sacra Visita del Priore Generale OSA (una sola
volta alla fine del suo governo, con l’assistenza del primo Definitore della Riforma).

Con questo Capitolo inizia la redazione degli Atti dei Capitoli Generali.

28 settembre 1610 - Paolo V, con il Breve Christi fidelium, approva le nuove Costi¬
tuzioni, promulgate dal Capitolo Generale nel 1609. Egli sottolinea la caratteri¬
stica della Riforma: «Servizio dell’Altissimo in spirito di umiltà».

4 ottobre 1610 - P. Giuliano Gallo di S. Maria, Vicario Generale, presenta al Card.
Protettore Antonio Sauli la rinunzia dal suo ufficio, per potersi dedicare alla nuo¬
va fondazione di Torino. Essa viene accolta e, in sua vece, la Sacra Congregazione
nomina P. Simeone di S. Croce.

7 maggio 1611 - La Congregazione riformata agostiniana della "Madonna del Soc¬
corso” (Sicilia) con i suoi sessanta religiosi si unisce alla Riforma degli Scalzi.
Il 12 febbraio 1621 Gregorio XV ratificherà l’unione con il Breve Pastoralis officii.

20 maggio 1612 - Si celebra il quinto Capitolo Generale in S. Paolo alla Regola,
sotto la presidenza di P. Giovanni Paolo Caravaggio di S. Nicola, eletto dai Vocali
del Capitolo, a norma delle Costituzioni del 1610. P. Giovanni Paolo Caravaggio
di S. Nicola viene rieletto Vicario Generale. In esso si decidono, fra l’altro, i seve¬
ri criteri che devono guidare la costruzione e l'arredamento dei conventi affinché
sia salva la povertà e modestia della vita riformata.

30 aprile 1613 - La Sacra Congregazione dei Vescovi e Regolari concede ai religio¬
si dell’Ordine Agostiniano, che desiderassero far parte della Riforma, di potervi
essere ammessi anche senza la licenza del loro Priore. Finora vi erano state limi¬
tazioni da parte del Priore Generale OSA per evitare di impoverire eccessivamen¬
te le comunità dell’Ordine e delle Congregazioni di Osservanza.



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 95

12 ottobre 1613 - Il Card. Antonio Sauli, Prefetto della Sacra Congregazione dei
Vescovi e Regolari, con la lettera Notum omnibus dichiara, per incarico di Paolo
V, che gli Agostiniani Scalzi d'Italia e di Francia sono “veri figli consanguinei di
S. Agostino e, come tali, partecipi di tutti i privilegi e grazie spirituali e temporali
di cui gode l’Ordine Agostiniano; inoltre essi hanno facoltà di erigere le Confrater¬
nite della S. Cintura, tanto maschili che femminili’’ (Lustri, pag. 67-68).

17 maggio 1614 - In apertura del Capitolo Generale OSA, viene contestato violen¬
temente da P. Giovanni Battista d'Asti, Generale uscente, il diritto dei due rap¬
presentanti degli Agostiniani Scalzi di partecipare alle sedute. Essi abbandonano
l’aula. Da questo momento la Riforma d’Italia non invierà più i suoi vocali al Ca¬
pitolo Generale OSA.

In margine a questo episodio, il Priore Generale OSA solleva la questione del¬
la validità delle Costituzioni degli Agostiniani Scalzi, essendo state redatte, a suo
parere, senza la legittima autorità; inoltre contesta alcuni punti, considerandoli
difformi dall’indirizzo della Chiesa, fra cui: gli studi teologici e l’educazione dei
novizi. Questa controversia durerà fino al 1620.

13 giugno 1615 - La Sacra Congregazione dirime la controversia tra Cappuccini
e Agostiniani Scalzi sulla forma dell’abito.

8 ottobre 1615 - P. Giacomo di S. Felice, eletto a giugno Vicario Generale, inizia
gli atti di fondazione del convento di S. Antonio in Roma, sito nell’attuale Via del
Corso. Dal 1636 esso sarà chiamato convento di Gesù e Maria; diverrà la sede del¬
la Curia generalizia e dello Studentato generale di filosofia e teologia.

4 maggio 1618 - Inizia il settimo Capitolo Generale, celebrato nella nuova sede
del convento di S. Antonio in Roma. Lo presiede l’insigne teologo portoghese P.
Apollonio di Gesù. Esso: a) esamina le Costituzioni e le definizioni fatte nei prece¬
denti Capitoli Generali e ne aggiunge altre, che vengono scritte in un libro apposi¬
to; b) affida al secondo Definitore Generale l'incarico di revisionare il Cerimoniale;
c) incarica il Procuratore Generale di redigere la “Ratio studiorum” e di chiedere
al Papa un Breve “de condendis Provinciis”, con l'autorizzazione di compilare il
regolamento relativo, da sottoporre al prossimo Capitolo Generale.

Nella sessione XIV del 17 maggio, viene presa in considerazione la domanda
degli Agostiniani Scalzi di Francia di unirsi con la Riforma d’Italia. Si decide per¬
tanto di operare un interscambio di religiosi per verificare concretamente le pos¬
sibilità dell’unione; essa però non ha luogo. Un secondo tentativo verrà ripetuto
il 20 maggio 1628, ma anch’esso avrà esito negativo perché le Costituzioni erano
“notevolmente diverse”.

Analoghi tentativi di unione si ripeteranno nei secoli successivi, oltre che con
gli Agostiniani Scalzi di Francia, anche con quelli del Portogallo e con i Recolletti
di Spagna, ma falliranno tutti. Tuttavia nel convento di Gesù e Maria essi trove¬
ranno sempre ospitalità fraterna e collaborazione.

5 maggio 1620 - Paolo V, con il Breve Sacri Apostolatus ministerio, approva per



96 Benedetto Dotto

la seconda volta "in forma specifica” le Costituzioni del 1609. Egli ribadisce so¬
lennemente la piena legittimità delle Costituzioni, approvate nel 1610, e sancisce
definitivamente l’autonomia e i diritti della Riforma. «L’approvazione in forma
specifica muta la natura della legge; attribuisce cioè alle leggi, emanate da organi
legislativi inferiori, la forza di leggi pontificie; inoltre supplisce a eventuali disac¬
cordi con leggi generali della Chiesa, dando la preferenza alle leggi particolari ap¬
provate in forma specifica. Questi effetti non vengono prodotti dall’approvazione
in forma comune» (G. Raimondo, o.c., pag.420, nota).

24 maggio 1621 - L’ottavo Capitolo Generale, celebrato nel convento di S. Antonio
(Roma), elegge per la terza volta Vicario Generale il P. Simeone della S. Croce.
Per l’elezione agli uffici generalizi si adotta per la prima volta il criterio della ro¬
tazione secondo l'ordine di precedenza delle Province.

12 giugno 1621 - P. Fulgenzio Galiucci, Priore Generale OSA, esercitando per la
prima volta "la sua unica e ristretta giurisdizione” (Lustri, pag. 123) di visitare
i conventi degli Scalzi d’Italia, indice la Visita canonica. Il 14 giugno visita il con¬
vento di S. Nicola da Tolentino (Roma) e il 21 giugno quello di S. Antonio (Roma).
Nasce però una contestazione, motivata dal fatto che il P. Generale compie la Sa¬
cra Visita, accompagnato dal suo Assistente Generale: cosa che non era contem¬
plata dalle Costituzioni. La questione finisce davanti a Gregorio XV, il quale
incarica il Cardinale Protettore Antonio Sauli di dirimerla. Questi giudica in fa¬
vore degli Scalzi, per cui il P. Generale OSA sospende la Visita agli altri conventi.

Lo stesso caso si ripeterà il 28 ottobre 1647 con P. Fulgenzio Petrelli, Priore
Generale OSA, mentre compie la Visita canonica nel convento di Gesù e Maria
(ex S. Antonio). Ma per la seconda volta il Cardinale Protettore Giovanni Battista
Palletta esprime stesso parere favorevole agli Scalzi.

Nel novembre 1662 anche P. Pietro Lanfranconio, Priore Generale OSA, com¬
pie la Visita al convento di S. Maria della Verità (Napoli) con il suo Assistente per
l’Italia. Stessa protesta e stesso ricorso al Card. Palletta. A sua volta il P. Genera¬
le OSA invia un suo memoriale. Papa Alessandro VII rimette la questione alla Con¬
gregazione dei Vescovi e Regolari che, in data 21 aprile 1663, pubblica il Decreto
Super praetensione, nel quale dichiara che non compete alcun diritto agli Assi¬
stenti del Generale OSA di accompagnarlo nella Sacra Visita. Per questa senten¬
za i successivi Priori Generali OSA non hanno più visitato i conventi con
l’intervento dei loro Assistenti, ma unicamente con il primo Definitore Generale
degli Scalzi.

Dalla fine del 1600 in poi non sono state più compiute Visite canoniche agli
Agostiniani Scalzi da parte del Priore Generale OSA.

14 agosto 1621 - Muore a Batignano (Grosseto) il Venerabile P. Giovanni Nicoluc¬
ci di S. Guglielmo, una delle figure più grandi per santità, e considerato il prototi¬
po fedelissimo della Riforma. La Chiesa dichiarerà l’eroicità delle sue virtù il 21
settembre 1770.

17 giugno 1623 - Il Definitorio Generale autorizza la fondazione di S. Venceslao



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 97

a Praga, primo convento della futura
Provincia Germanica. Esso è fondato da:
P. Sisto di S. Lorenzo da Olomouc, P.
Martino di S. Pietro da Spira, P. Marco
di S. Filippo da Magonza, Fra Enrico de
Groos, fiammingo.

Per quasi due secoli il convento sa¬
rà un celebre centro di vita spirituale,
culturale e artistica.

30 maggio 1625 - Viene sospesa la cele¬
brazione della "Congregazione romana”
o "Congregazione definitoriale”. Essa
era composta da cinque vocali: il Vica¬
rio Generale più i quattro Definitori ge¬
nerali, e si riuniva settimanalmente per
il disbrigo degli affari correnti. La Sa¬
cra Congregazione della Visita Aposto¬
lica, con decreto del 21 giugno 1627, l’a¬
bolisce come innovazione non prevista
dall’organizzazione della Riforma. Nel
1636 il Definitorio Generale, ottenuta la
facoltà dalla stessa Sacra Congregazio¬
ne, stabilisce di riprenderne la celebra¬
zione, ma, appena due anni dopo, il Ca¬
pitolo Generale del 1638 l’abolisce defi-

Roma, chiesa di Gesù e Maria al Corso (facciata)

nitivamente come organo non necessario al governo della Congregazione.

16 maggio 1626 - La Sacra Congregazione della Visita Apostolica dichiara che il
Vicario Generale degli Agostiniani Scalzi «gode e può usare di tutti e singoli i di¬
ritti, privilegi, facoltà di cui godono e usano i Superiori Generali degli altri Ordi¬
ni». Precisa però con susseguente dichiarazione del 30 giugno 1628 che non può
usare il titolo di Priore Generale.

29 agosto 1626 - Urbano Vili, con il Breve Ad Uberes, divide la Congregazione in
quattro Province: Romana, Napoletana, Genovese, Siciliana. Esse diventano otto
nel 1659, mediante smembramento delle quattro esistenti: Romana, Napoletana,
Genovese, Palermitana, Germanica, del Regno di Napoli, Messinese, Piemontese.
Nel 1674 viene aggiunta la Provincia Milanese; nel 1689 è soppressa la Provincia
del Regno di Napoli; il 21 maggio 1731, Clemente XII con il Breve Exponi nobis
erige la Provincia Ferrarese Picena.

8 aprile 1628 - Urbano Vili, con il Breve Alias prò parte, concede al Capitolo Gene¬
rale la facoltà di redigere il nuovo testo delle Costituzioni, in seguito alla creazio¬
ne delle Province. Il Capitolo Generale, celebrato a Napoli il 20 maggio, inizia il
lavoro di revisione ed invia il testo suddetto a tutte le Province perché sia esami-



98 Benedetto Dotto

nato. In seguito ai numerosi dissensi, il Definitorio Generale del 15 settembre 1630
lo ritira definitivamente.

1 ottobre 1636 - Urbano Vili, con il Breve Cum sicut accepimus, ribadisce che la
Riforma degli Scalzi d’Italia è parte integrante dell’Ordine Agostiniano, gode quindi
di tutti i privilegi propri degli Ordini Mendicanti in genere e dell’Ordine Agosti¬
niano in specie. Anche Clemente X, il 3 marzo 1674, con il Breve che inizia con
le stesse parole Cum sicut accepimus, conferma la dichiarazione di Urbano Vili.
In seguito la Sede Apostolica interverrà più volte per concedere alla Riforma pri¬
vilegi comuni agli altri Ordini religiosi.

14 maggio 1653 - Il Definitorio del diciottesimo Capitolo Generale decreta di eri¬
gere la Provincia Germanica. L’erezione canonica viene confermata nei Capitoli
Generali del 1656 e 1659, e sanzionata da Alessandro VII con il Breve Militantis
Ecclesiae (16 giugno 1659).

25 aprile 1663 - Il Priore Generale OSA approva la Riforma degli Agostiniani Scal¬
zi di Portogallo, denominata Congregazione dell’Immacolata Concezione di Ma¬
ria, e nomina P. Emanuele della Madre di Dio suo Vicario Generale, concedendo¬
gli l’autorizzazione di fondare non più di dodici conventi e di accogliere novizi.
Clemente X, in data 8 febbraio 1675, la approva con il Breve Sollicitudo pastora-
lis affidi, dandole un proprio Vicario Generale e le medesime Costituzioni della
Riforma d’Italia. La Congregazione avrà un discreto sviluppo, ma cesserà all’ini¬
zio del secolo XIX, a causa dei rivolgimenti politici. L’ultimo religioso superstite,
P. Emanuele di S. Maria, passerà fra gli Agostiniani Scalzi d’Italia e morirà nel
convento di S. Nicola in Genova il 7 agosto 1842.

29 giugno 1671 - P. Benedetto Mazzoni di S. Giacomo, agostiniano scalzo di Ferra¬
ra (1616-1690), il massimo teologo della Riforma, fonda in Roma V Accademia di
Storia dei Concili, che si radunerà prima nel convento di S. Nicola da Tolentino
e poi nella sede della Congregazione di Propaganda Fide. Di essa faranno parte
illustri teologi, giuristi e storici sia ecclesiastici che laici.

1 ottobre 1677 - La Sacra Congregazione dei Vescovi e Regolari concede al Vica¬
rio Generale la facoltà di compiere la Visita Canonica durante tutto il triennio
del suo mandato.

12 maggio 1684 - Il Definitorio Generale introduce la nuova denominazione della
Riforma: Congregazione degli Agostiniani Scalzi d’Italia e Germania. Essa verrà
conservata fino al 1931.

In questo periodo viene rielaborata la Ratio Studiorum, il cui principale esten¬
sore è il Definitore Generale, Ven. P. Elia di Gesù e Maria, di Marsala.

20 ottobre 1687 - Il Definitorio Generale, facendosi interprete di una aspirazione
comune di lunga data, delibera di aprire una missione nel Peloponneso: «I Padri
Definitoriali, avendo anzitutto di mira la maggior gloria di Dio, la salute delle ani-



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 99

me e il decoro della nostra Congregazione, unanimemente e per voti segreti hanno
concluso di erigere una missione... nelle terre del Peloponneso, che col favore di
Dio sono ritornate da poco in possesso della serenissima Repubblica Veneta». Ma
i tentativi di aprire questa missione falliranno per complicazioni di ordine politico.

L’anno prima, il 7 luglio 1686, era morto a Navarino (Morea) il Ven. P. Antero
Micone di S. Bonaventura, cappellano del galeone genovese che faceva parte del¬
la flotta cristiana che combatteva contro i Turchi.

Marzo 1690 - Il Vescovo di Catania, Mons. Antonio Caraffa, concede agli Agosti¬
niani Scalzi l’uso perpetuo del Santuario mariano di Vaiverde (Catania). Negli an¬
ni seguenti sarà costruito il convento, che diverrà anche sede di noviziato. Il San¬
tuario è tuttora un grande centro di devozione alla Madonna.

25 marzo 1695 - Il Ven. P. Carlo Giacinto Sanguineti (1658-1721) inizia la costru¬
zione del Santuario della Madonnetta (Genova). Egli ha avuto come maestro di
noviziato il Ven. P. Antero Micone e, a sua volta, sarà maestro di noviziato del
Ven. Mons. Ilario Costa di Gesù. Questo Santuario sarà indissolubilmente legato
dal 1700 in poi alle missioni degli Agostiniani Scalzi, funzionando praticamente
da seminario missionario, insieme al vicino convento di S. Nicola, poiché erano
falliti i tentativi di crearne uno in Roma.

Nel 1698 P. Carlo Giacinto fonda accanto al Santuario un monastero di Terzia¬
rie Agostiniane Scalze. Sarà coadiuvato in quest’opera da Sr. Maria Agnese del-
l’Assunta, morta in concetto di santità.

Oltre a questo monastero, nel secolo XVII, sorgono in Italia comunità di Ago¬
stiniane Scalze: tre in Napoli (della Fondatrice Sr. Maria Giuliana Amore è stata
introdotta la causa di beatificazione), due nel Veneto (Padova, Venezia), una in
Sicilia (Trapani). Attualmente le Agostiniane Scalze sono soltanto a Trapani e Ge¬
nova. Queste comunità hanno sempre privilegiato la vita contemplativa. Fra i di¬
versi monasteri, e anche con gli Agostiniani Scalzi, non esisteva un legame giuri¬
dico; le singole comunità erano sotto la giurisdizione dell’Ordinario del luogo.

9 agosto 1696 - Innocenzo XII, con il Breve E sublimi Sedis Apostolicae specula,
crea nove Vicariati Apostolici in Cina. Per questo la S. Congregazione di Propa¬
ganda Fide designa altri quindici missionari apostolici per accompagnare Mons.
Teodoli, nominato Visitatore Apostolico delle Indie Orientali. Del gruppo faran¬
no parte anche due Agostiniani Scalzi.

1 marzo 1697 - I primi Agostiniani Scalzi partono dal convento di Gesù e Maria
(Roma) per le missioni d’Oriente. Essi sono: P. Alfonso della Madre di Dio
(1657-1698) e P. Giovanni Mancini di S. Agostino e S. Monica (1664-1711). Il merito
di aver voluto e realizzato questa impresa è del Vicario Generale del tempo, il na¬
poletano P. David di S. Francesco.

In seguito a ciò, nasce un forte movimento per le missioni: un centinaio di Ago¬
stiniani Scalzi fanno domanda di partire. Ma non è possibile esaudire subito le
richieste, poiché la decisione ultima è di competenza della Congregazione di Pro-



100 Benedetto Dotto

paganda Fide. Tutto ciò sarà più facile quando gli Agostiniani Scalzi otterranno
una propria missione in Tonchino.

IV - IL SECOLO XVIII

30 maggio 1701 - Clemente XI, con il Breve Exponi nobis, concede alle Province
dell’Ordine di passare dal regime commissariale a quello provincializio pieno iu¬
re. I primi Capitoli Provinciali sono celebrati nel 1703. Quindi anche i missionari
da questo momento sono designati dalle Province.

10 ottobre 1701 - P. Giovanni Mancini,giunge in Tonchino (Vietnam del Nord) e
fonda le prime missioni di Ke-Sat e Ke-Van. Le spedizioni successive di missiona¬
ri saranno sette, fra le quali meritano di essere ricordate quella del 5 febbraio
1711 e quella del 1717. In tutto i missionari in Tonchino sono diciassette: tutti
italiani. Ad essi vanno aggiunti altri sei Agostiniani Scalzi tonchinesi, formati nel
seminario indigeno di Ke-Van.

La figura più rappresentativa in campo missionario è senza dubbio Mons. Ila-
rio Costa di Gesù, Vicario Apostolico del Tonchino Orientale (1696-1754).

5 settembre 1736 - Partono da Torino i primi missionari Agostiniani Scalzi della
Cina: P. Serafino di S. Giovanni Battista (+ agosto 1741) e P. Sigismondo Mainar-
di di S. Nicola (1713-1767). Essi giungono a Pechino 1’8 aprile 1738. In un secondo
tempo partirà P. Giovanni Damasceno Salustri della Concezione (1727-1781). Egli
sarà eletto vescovo di Pechino da Pio VI il 20 luglio 1778. Altri due missionari par¬
tiranno il 15 marzo 1782: P. Anseimo di S. Margherita e P. Adeodato di S. Agosti¬
no. Espulsi dall’Imperatore Kia-King, si imbarcheranno per le Filippine nel mar¬
zo 1811, e saranno ospitati dagli Agostiniani Recolletti. Moriranno in Manila ri¬

spettivamente il 6 di¬
cembre 1816 e il 29
gennaio 1821. I mis¬
sionari italiani agosti¬
niani scalzi, partiti
per la Cina, sono dun¬
que in tutto cinque.

1608-1740: Bilancio -
La Riforma degli Ago¬
stiniani Scalzi d’Italia
e Germania raggiunge
in questo periodo la
sua sua massima
espansione in Italia,
Austria, Boemia, Mo¬
ravia, Baviera, Slove¬

Napoli, cupola della chiesa di S. Maria della Verità nia, Tonchino e Cina.



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 101

I dati statistici sono quanto mai eloquenti. Il numero dei religiosi, che all’inizio
della sovrintendenza era di 62, diventa di oltre 500 nel 1628, 800 nel 1650, circa
2000 alla fine del 1600, 2050 nel 1730. Nel 1640 i conventi sono 46, nel 1731 sono
94; tra essi ve ne sono alcuni di grande importanza come centri di formazione e
di cultura: convento di Gesù e Maria, e di S. Nicola da Tolentino (Roma), convento
di S. Maria della Verità (Napoli), convento di S. Nicola da Tolentino (Palermo),
convento di S. Nicola (Genova), convento dei Ss. Giuseppe e Tecla (Ferrara), con¬
vento di S. Carlo (Torino), convento di S. Francesca Romana (Milano), convento
di S. Venceslao (Praga), convento di S. Agostino (Vienna). Ogni Provincia ha 2 no¬
viziati.

Oltre che per l’espansione numerica, la Riforma splende per gli uomini ecce¬
zionali che in gran numero operano nei diversi campi della cultura, dell’apostola¬
to, delle missioni. Ma soprattutto emergono uomini insigni per santità di vita: l’Or¬
dine ne ha decorati oltre duecento con il titolo di "Venerabile”. La Chiesa da par¬
te sua ha dichiarato l’eroicità delle virtù del Ven. P. Giovanni Nicolucci di S. Gu¬
glielmo, del Ven. P. Carlo Giacinto Sanguineti di S. Maria, del Ven. Fra Santo Di
Sante di S. Domenico.

1741-1742 - P. Ignazio Danisi della Croce (1718-1784), teologo della Provincia Na¬
poletana e Professore dell’Università di Napoli, una delle massime figure degli
Agostiniani Scalzi, fonda nel convento di S. Maria della Verità (Napoli) il Collegio
degli Studi, approvato e arricchito di privilegi da Benedetto XIV con il Breve Ni-
hil magis (2 agosto 1741), a cui l’anno seguente si affianca l’Accademia Aletina,
colonia dell’Arcadia. Di questa faranno parte i maggiori letterati del tempo, fra
cui L. Muratori, P. Metastasio, Mazzocchi. Essa funzionerà fino ai primi decenni
dell’800, lasciandoci settantaquattro volumetti di composizioni poetiche in onore
dell’Immacolata, a cui era dedicata.

22 aprile 1752 - Si celebra nel convento di Gesù e Maria (Roma) il Capitolo Gene¬
rale, sotto la presidenza del Card. Girolamo Colonna. In esso si stabilisce di cele¬
brare i prossimi Capitoli Generali ogni sei anni.

30 giugno 1757 - La Sacra Congregazione di Propaganda Fide, al termine di una
lunga e dolorosa controversia, intentata dall’Ordine Domenicano per ottenere il
territorio del Vicariato Apostolico del Tonchino Settentrionale, ove operavano da
sessant'anni gli Agostiniani Scalzi, decreta la chiusura della missione degli Ago¬
stiniani Scalzi in Tonchino e la assegna ai Domenicani Spagnoli. Il Decreto sarà
rinnovato il 16 giugno 1764.

1764-1790 - In questo periodo Giuseppe II regna sull’impero d’Austria, prima co¬
me Reggente insieme alla madre Imperatrice Maria Teresa, e poi come Imperato¬
re. Ispirandosi ai principi dell’illuminismo, instaura un regime assolutistico per
sottomettere la Chiesa allo Stato. Perciò adotta un complesso di misure repressi¬
ve che prevede la confisca dei beni ecclesiastici, la limitazione delle facoltà dei
Vescovi, l'ingerenza negli affari religiosi, la censura dei libri, la circolazione con¬
trollata dei documenti papali, la riduzione dei seminari, l’introduzione del "nu-



102 Benedetto Dotto

mero chiuso” dei seminaristi e dei novizi religiosi, la soppressione graduale degli
Ordini religiosi. In tal modo egli istituisce un rigido controllo dello Stato sulla
Chiesa, che a poco a poco soffoca la vita ecclesiastica nei territori dell’impero.
La situazione si aggrava dal 1780, quando Giuseppe II diventa Imperatore. Nono¬
stante i tentativi di Pio VI, che compie anche un viaggio a Vienna nel 1782, l’Impe¬
ratore non desiste da questo piano.

Il 24 marzo 1781 ingiunge agli Ordini religiosi di non dipendere più da Supe¬
riori stranieri. Ciò significa praticamente la fine dei rapporti diretti con i Supe¬
riori Generali degli Ordini, che di solito dimoravano a Roma, e l’impossibilità di
inviare delegati ai Capitoli Generali.

Il 18 marzo 1782 abolisce le Confraternite e i pellegrinaggi ai Santuari, per
lo più gestiti dai religiosi.

Il 30 marzo 1783 obbliga gli Ordini religiosi a chiudere gli istituti di filosofia
e di teologia, e inviare i loro studenti alle università già esistenti o ai seminari
generali da lui stesso fondati, in tutto cinque: in tal modo si assicura un clero di
stato a lui ossequiente, attraverso l’opera di un corpo docente di suo gradimento.

Numerosi conventi in questi anni vengono letteralmente rasi al suolo: nella
sola Praga se ne contano trentasei, fra cui quello di S. Venceslao; e i beni conven¬
tuali (biblioteche, archivi, opere d’arte, ecc.) sono confiscati. Nell'arco di dieci an¬
ni settecentotrentotto monasteri e conventi sono soppressi nei territori dell’Im¬
pero austriaco.

Giuseppe II ridisegna anche i confini delle diocesi e delle parrocchie, assegnan¬
do la maggior parte dei religiosi al ministero parrocchiale o alle opere sociali;
gli altri sono concentrati in alcuni conventi, con la proibizione però di ricevere
novizi.

Gli Agostiniani Scalzi sono praticamente spazzati via dal territorio dell'impe¬
ro e dagli stati di influenza asburgica. Tutti i conventi della Provincia Germanica
e della Provincia Milanese in pochi anni sono chiusi. Solo alcuni religiosi restano
in pochissimi conventi, cui è annessa la parrocchia (Lnare, Taxa e S. Francesca
Romana di Milano). Scompaiono cosi nel giro di quarant’anni seicento Agostinia¬
ni Scalzi. L’unico convento che resterà aperto fino ai nostri giorni con una comu¬
nità di Agostiniani Scalzi è quello della SS. Trinità in Lnare (Boemia); ma i contat¬
ti con il centro dell’Ordine riprenderanno solo verso la fine dell’800.

Anche in altre nazioni d’Europa viene seguito l'esempio di Giuseppe IL Per quel
che riguarda gli Agostiniani Scalzi di Italia, si devono registrare le seguenti sop¬
pressioni: Ducato di Parma (1767), Ducato di Modena (1768), Repubblica di Vene¬
zia (1769), Regno delle due Sicilie (1788), Granducato di Toscana (1788). Invece gli
Agostiniani Scalzi di Portogallo sono soppressi dalla persecuzione di Sebastiano
Pombal (1750-1777).

In Spagna avviene la stessa cosa con gli Agostiniani Recolletti agli inizi del 1800.

6 giugno 1794 - Pio VI, con il Breve Inter multa, rinvia di sei anni la celebrazione
del Capitolo Generale, data l’impossibilità per molti delegati d’Italia e Germania
di parteciparvi. Egli stesso designa il Vicario Generale nella persona di P. Gio¬
vanni Battista di S. Maria (Provincia Genovese).



Gli Agostiniani Scalzi: origini c sviluppo storico 103

1796-1800 - Napoleone Bonaparte, al comando degli eserciti francesi, invade i ter¬
ritori italiani, ad eccezione della Sicilia e della Sardegna. Egli impone un nuovo
regime di governo, in cui vengono applicate le leggi restrittive e oppressive della
Rivoluzione Francese, già in vigore nella Francia, contro gli Ordini e le Congrega¬
zioni religiose. In questi anni vengono soppressi i conventi delle Province Piemon¬
tese, Genovese, Ferrarese Picena, Romana, Napoletana, e i religiosi sono disper¬
si. Anche in questo caso i beni sono confiscati o lasciati in completo abbandono.
Solo uria piccola parte di questi conventi sarà recuperata alla fine dell’impero na¬
poleonico (1815).

V IL SECOLO XIX

22 maggio 1800 - La Santa Sede, data l’impossibilità perdurante di celebrare il
Capitolo Generale, dispone che sia presentata una terna di nominativi per i singo¬
li uffici della Curia Generali-
zia. Viene scelto come Vicario
Generale P. Giovanni di San¬
t'Angelo, della Provincia Pie¬
montese.

18 aprile 1806 - Pio VII, con il
Breve Cum ad generalla comi-
ila, provvede con lo stesso si¬
stema alla nomina dei membri
della Curia Generalizia. Il P.
Savino di S. Maria, della Pro¬
vincia Ferrarese Picena, è no¬
minato Vicario Generale.

Dal 1798 al 1810, anche il
Definitorio Generale Annuale
non si celebra regolarmente;
comunque di questo organi¬
smo fanno parte soltanto due
o tre Definitori.

Anno 1810 - L'Imperatore Na¬
poleone firma il decreto di
soppressione delle Corpora¬
zioni Religiose, che sopravvi¬
vono ancora negli Stati Pon¬
tifici.

6 settembre 1815 - La Sacra
Congregazione della Riforma

Roma, chiesa dei Santi Marcellino e Pietro

Roma, chiesa di S. Stefano Rotondo



104 Benedetto Dotto

cede il convento di S. Nicola da Tolentino in Roma alle Monache Battistine. At¬
tualmente è sede del Pontificio Collegio Armeno.

26 gennaio 1816 - La Commissione Cardinalizia, nominata da Pio VII per verifica-
re l’opportunità di unire gli Agostiniani Scalzi all’Ordine Agostiniano, si dichiara
contraria all’unione e rivolge un caldo invito ai religiosi e ai superiori di tutte le
Province perché riprendano l’abito e la vita comune, pur lasciando loro la libertà
di passare agli Agostiniani. Poco dopo è nominato Visitatore Apostolico il Card.
Carafa; egli, in data 12 febbraio 1816, scrive ai religiosi: «Noi non veniamo a co¬
mandarvi, ma ad unirci a voi nel Signore onde provvedere ai bisogni del vostro
Istituto... Porremo in opera tutti i mezzi più adattabili onde torni a rifiorire nella
Santa Chiesa il vostro Istituto, oppresso dalla malignità delle comuni tribolazioni,
ma non mai estinto, e preghiamo il Signore che per la sua misericordia e a gloria
della S. Chiesa sempre più osservante lo mantenga e conservi sino alla consuma¬
zione dei secoli».

24 aprile 1819 - Il Papa, con Breve Apostolico, nomina Vicario Generale P. Pasquale
Contursi di S. Nicola, della Provincia Napoletana. Anche nel 1825 la Santa Sede
nomina direttamente il Vicario Generale, P. Giulio di S. Giovanni Battista, della
Provincia Napoletana.

In questo periodo prosegue la lenta ripresa della vita di comunità, dell’attività
vocazionale, degli studi. Si riaprono alcuni conventi soppressi.

7 giugno 1831 - Il Card. Rivarola, Protettore dell’Ordine, per ordine della Sacra
Congregazione dei Vescovi e Regolari, presiede un Definitorio Generale Straordi¬
nario, allo scopo di fissare le modalità delle elezioni degli uffici generali. Il Defi¬
nitorio designa dieci religiosi, tra i quali gli elettori dovranno indicare i prescelti;
poi con schede sigillate invieranno i nominativi a Roma. Il 3 agosto successivo
avviene in Roma lo spoglio delle schede inviate, e risulta eletto Vicario Generale
P. Luigi Giuseppe della B. Rita, della Provincia Ferrarese Picena.

Nel 1838 la S. Sede provvede direttamente alla nomina del Vicario Generale;
nel 1843 attraverso il sistema delle schede.

24 novembre 1848 - Pio IX fugge a Gaeta. In questa situazione non si può ancora
pensare a convocare il Capitolo Generale, per cui la S. Sede nomina Vicario Gene¬
rale P. Innocenzo Buongiorno di S. Alberto, della Provincia Napoletana.

Anno 1855 - P. Innocenzo Buongiorno viene confermato nello stesso ufficio dal
Capitolo Generale del 1855, celebrato nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto
la presidenza del Card. Costantino Patrizi, Protettore dell’Ordine. Dal 1788 non
era stato celebrato più alcun Capitolo Generale; il prossimo sarà celebrato nel
1894. In seguito, P. Innocenzo sarà riconfermato ad annum dalla S. Sede fino al
1876, e come tale parteciperà al Concilio Vaticano I (1869-1870). Egli svolge il suo
compito in condizioni di assoluta emergenza, come del resto anche gli altri religiosi.

1860-1866 - Il governo sabaudo-piemontese applica la "Legge Siccardi”, scioglien-



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 105

do le comunità religiose e confiscando i loro beni. Anche in questo caso saranno
dispersi archivi e biblioteche.

20 settembre 1870 - Le truppe italiane entrano in Roma. I Padri della Curia gene¬
ralizia sono costretti ad abbandonare il convento di Gesù e Maria ritirandosi o
in altri conventi o in famiglia. Particolarmente dolorosa la confisca dell’archivio
generale dell’Ordine che, attualmente, si trova nell'Archivio di Stato di Roma. I
contatti dei Superiori con i Religiosi sono ancora più difficili. Il Definitorio Gene¬
rale, fra gli anni 1857-1863 e 1867-1881 non si raduna affatto.

8 aprile 1876 - In una stanzetta della rettoria dell’ex convento di Gesù e Maria
a Roma si radunano alcuni Padri della Curia Generalizia per presentare alla Sa¬
cra Congregazione dei Religiosi una terna di candidati per ogni ufficio generali-
zio. Il 28 luglio essa pubblica i nuovi membri eletti; P. Vincenzo di S. Giovanni
Battista è il nuovo Vicario Generale. Ma egli morirà il 24 febbraio 1877.

26 giugno 1877 - La Sacra Congregazione dei Vescovi e Regolari nomina Vicario
Generale P. Prospero Pini di S. Clemente, già Provinciale della Provincia Romana
e ora parroco di S. Maria in Monticelli in Amelia (Terni). Con lui inizia la vera
rinascita della vita religiosa e dell’animazione vocazionale. E' merito suo la ri¬
vendicazione del convento-parrocchia di Amelia e l’acquisto del convento di S. Ma¬
ria Nuova (S. Gregorio da Sassola / Roma). Nel 1878 egli riapre il noviziato nel
convento di S. Lorenzo in Acquaviva Picena (AP), che due anni dopo sarà trasferi¬
to nel convento della Madonnetta (Genova). Riprende anche la celebrazione rego¬
lare dei Definitori Generali, che eleggono i Superiori locali. Il 21 aprile 1884, po¬
co dopo essere riconfermato nell’ufficio di Vicario Generale, egli muore nel pae¬
se natale di Tavole (IM).

21 maggio 1884 - La Sacra Congregazione dei Vescovi e Regolari nomina Vicario
Generale P. Filippo Panicelli di S. Giuseppe, della Provincia Romana.

4 aprile 1888 - La Sacra Congregazione dei Vescovi e Regolari nomina Vicario Ge¬
nerale P. Mariano Porcelli dei Sacri Cuori, napoletano. Poco dopo il Definitorio
Generale designa il convento di S. Maria Nuova come casa di noviziato e la casa
di S. Severino dell’Arenella (Napoli) come casa di studentato per le quattro Pro¬
vince: Romana, Napoletana, Siciliana e Ferrarese Picena; per la Provincia Geno¬
vese è concesso un noviziato e studentato locale. Le comunità delle case di forma¬
zione in questo periodo possono essere formate da Religiosi, scelti dalle Province
interessate. Nel 1893 la S. Sede nomina Visitatore Apostolico P. Gioacchino di S.
Simone Stock, carmelitano scalzo. Per interessamento del Vicario Generale, la Vi¬
sita è limitata al solo convento di Gesù e Maria. Tra i provvedimenti suggeriti dal
Visitatore Apostolico c’è anche quello della sospensione delle Province, la cui at¬
tività era ridottissima e in alcune cessata del tutto: «Allo stato attuale delle cose
- egli scrive - per i religiosi tutta l’Italia deve considerarsi unica Provincia».

14 aprile 1894 - Viene celebrato il Capitolo Generale nel convento di Gesù e Ma-



106 Benedetto Dotto

ria, sotto la presidenza del Card. Mariano Rampolla, Protettore dell’Ordine Ago¬
stiniano. E' il secondo Capitolo Generale del secolo XIX.

VI - IL SECOLO XX

6 Luglio 1900 - Si raduna il Capitolo Generale nel convento di Gesù e Maria, sotto
la presidenza del Card. Mariano Rampolla. Viene riconfermato Vicario generale
P. Mariano Porcelli dei Sacri Cuori. Egli muore il 3 dicembre 1902 a Napoli. Fra
le attività più importanti cui egli si dedica si deve ricordare l’opera di formazione
dei giovani e la ripresa della vita di comunità. Come Postulatore Generale si ado¬
pera molto nella causa di beatificazione del Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo. Il

19 dicembre il Definitorio

Roma, chiesa di S. Nicola da Tolentino (interno)

Generale elegge come
nuovo Vicario Generale P.
Gabriele Casabona, ge¬
novese.

2 luglio 1904 - La S. Sede
nomina il domenicano P.
Mauro Maria Kaiser Visi¬
tatore Apostolico degli
Agostiniani Scalzi. Egli vi¬
sita tutti i diciassette con¬
venti dell’Italia e il con¬
vento di Lnare (Boemia), e
incontra i centoquaranta-
due religiosi, animato da
una forte volontà di coo¬
perare alla rifioritura del¬
la vita agostiniana. La Vi¬
sita dura circa un anno, al
termine della quale egli
scrive fra l'altro: «Con
l'assistenza di Dio e della
S. Sede, e con l'unione di
tutte le energie e di tutti i
mezzi, di cui ancora dispo¬
ne, la Congregazione degli
Agostiniani Scalzi d'Italia
e Germania potrà rialzar¬
si dal suo stato presente di
decadenza ed arrivare a
nuova e consolante vitali¬
tà in mezzo alla Chiesa di

Amelia (TR), chiesa e convento di S. Maria in Monticelli Dio, senza che vi sia la ne-



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 107

cessità o di sopprimerla semplicemente, o di fonderla sia con l’Ordine degli Agosti¬
niani Calzati sia con l’altro ramo degli Agostiniani Scalzi di Spagna». Per questo
propone alcuni provvedimenti: istituzione di tre seminari minori, unico noviziato
e studentato, sospensione delle Province che esistevano ancora de iure, facoltà
speciali ai Superiori per attuare i provvedimenti suddetti. In particolare egli con¬
siglia di scegliere il Vicario generale fra gli Agostiniani o i Recolletti.

La Sacra Congregazione il 4 novembre 1905 conferma il P. Kaiser nell'ufficio
di Visitatore Apostolico, con l’incarico di attuare le riforme da lui proposte, no¬
minare il Vicario generale e gli altri Superiori senza dover consultare il Capitolo
o il Definitorio Generale, e sospendere le Province “ad nutum S. Sedis”.

Egli accetta la rinuncia di P. Gabriele Casabona, Vicario Generale, presenta¬
tagli con lettera del 1 aprile 1906. Il 4 seguente nomina Vicario Generale P. Pietro
Brugnoli di S. Andrea, romano. Nel settembre del 1906 convoca un Definitorio
Generale Straordinario per studiare insieme la maniera migliore di attuare le ri¬
forme presentate da lui stesso. E così continua il suo mandato fino al Capitolo
Generale del 1913. Egli, con lettera del 29 settembre 1913, ne comunica ai religio¬
si l’imminente celebrazione.

Il 12 novembre 1913 inizia il Capitolo Generale nel convento di Gesù e Maria,
e il giorno seguente è eletto Vicario
Generale P. Domenico Fenocchio di
S. Giuseppe, della Provincia Romana.
Questo Capitolo segna la fine della
Visita Apostolica e l'inizio di una nuo¬
va fase di espansione della Congre¬
gazione.

1915-1919 - Il Definitorio Generale
del 1915 compie una scelta coraggio¬
sa: riaprire una missione nell’Africa
Settentrionale. Pertanto chiede alla
S. Congregazione di Propaganda Fi¬
de la facoltà di attuare tale progetto
proprio nella terra di S. Agostino, già
evangelizzata nel secolo XVIII dagli
Agostiniani Scalzi di Francia. Decide
inoltre di aprire una "casa di missio¬
ne” nel convento di S. Nicola di Ge¬
nova, ove preparare i giovani aspiran¬
ti a questo ministero. Il progetto sa¬
rà ripreso nel 1919, ma, per diverse
difficoltà, sarà rimandato a tempo in¬
determinato.

In questo Definitorio si discute
lungamente l’opportunità o meno di
una fusione con gli Agostiniani o con
i Recolletti. Questi ultimi avevano

Frontespizio delle Costituzioni degli Agostiniani Scalzi,
Roma 1632

DI SC ALCE ApRVM <
SANCII AVGVSTINI

IT A LUE.

CONSTÌTVTI0S®
fratrvm

R O M AE, I
» Tvpographia Reù. Cam. ApcftoIiiStsi

M DGXXXÌfo
. CCC.—.— AffisaSuperiori^



108 Benedetto Dotto

sollecitato l’unione fin dal 1910, poco prima di acquistare l’indipendenza dall'Or¬
dine Agostiniano. Prevale l'opinione dell’inopportunità della fusione.

La questione dell’unione con i Recolletti e dell’autonomia dagli Agostiniani tor¬
nerà nuovamente nel periodo 1926-1929, soprattutto per l’iniziativa di P. Eusta-
sio Esteban, Priore Generale degli Agostiniani. Ma non se ne farà nulla.

Anno 1915 - La Sacra Congregazione dei Riti concede agli Agostiniani Scalzi il di¬
ritto di stampare un proprio Calendario Liturgico e di avere un proprio Cardina¬
le Protettore.

18 settembre 1919 - Inizia il Capitolo Generale nel convento di Gesù e Maria in
Roma, che rielegge Vicario Generale P. Domenico Fenocchio di S. Giuseppe. Ad
esso partecipa P. Luigi Mayer, secondo Definitore Generale e Priore del convento
di Lnare (Boemia).

Le relazioni tra i religiosi superstiti della Provincia Germanica e i Superiori
di Roma erano riprese fin dal 1893, e si erano fatte sempre più frequenti e filiali,
soprattutto dopo la nomina a Definitore Generale di P. Luigi Mayer di S. Benedet¬
to, in seguito alla visita fatta loro dal Visitatore Apostolico P. Kaiser, e all’inter¬
vento dei loro rappresentanti ai Capitoli Generali del 1913 e del 1919. Per rinsal¬
dare ulteriormente i rapporti, il 21 maggio 1921, il Vicario Generale compie la
Visita Canonica nel convento di Lnare, oltre cento anni dopo quella compiuta dal
suo predecessore.

Il 15 marzo 1923 P. Domenico Fenocchio, per gravi motivi di salute, rassegna
le dimissioni dall’ufficio di Vicario Generale, e la Sacra Congregazione dei Reli¬
giosi le accetta il 9 aprile. Il 17 dello stesso mese viene eletto Vicario Generale
P. Fulgenzio Maria Sgariglia di S. Nicola.

2 maggio 1925 - Il Capitolo Generale, riunito nel convento di Gesù e Maria, elegge
Vicario Generale P. Giuseppe Arcangelo Pedemonte della Passione, della Provin¬
cia Genovese. Inoltre decide di ampliare la sede dello studentato generale di Gesù
e Maria, e di provvedere una solida e completa formazione religiosa e intellettua¬
le dei chierici. Come casa di noviziato funziona il convento di S. Maria Nuova (S.
Gregorio da Sassola / Roma).

1922-1931 - In questo periodo si procede all’aggiornamento delle Costituzioni se¬
condo il nuovo Codice di Diritto Canonico del 1917. Viene subito formata una Com¬
missione di tre religiosi, che ha il compito di redigere il nuovo testo, sotto la pre¬
sidenza del Vicario Generale. Questo testo è già pronto nel 1924, e il Definitorio
Generale lo esamina, quindi lo presenta alla Sacra Congregazione dei Religiosi.
Essa lo restituisce per una ulteriore revisione nel 1926. Nel 1927-28 il Definitorio
Generale lo riesamina e lo ripresenta alla Congregazione. L'approvazione defini¬
tiva viene concessa il 21 aprile 1931.

Approvando queste Costituzioni, la S. Sede riconosce alla Congregazione degli
Agostiniani Scalzi d’Italia e Germania tutti i requisiti per dirsi Ordine, e quindi
riconosce al suo Vicario Generale il titolo di Priore Generale, con tutti i diritti de-



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 109

gli altri Superiori Generali, e con i privilegi
concessi durante i secoli all’Ordine Agostinia¬
no come tale (Cost. nn. 28 e 450).

La nuova denominazione degli Agostiniani
Scalzi è la seguente: Ordo Fratrum Eremitarum
Excalceatorum Sancii Augusti™.

19 settembre 1937 - Il Capitolo Generale, cele¬
brato nel convento di Gesù e Maria, elegge Prio¬
re Generale P. Ignazio Randazzo di S. Luigi,
della Provincia Siciliana. Egli rimarrà in cari¬
ca fino al termine della seconda Guerra
Mondiale.

16 agosto 1939 - Muore in Roma, nell’Ospeda¬
le Regina Elena, il chierico slovacco Fra Luigi
Maria Chmel del SS. Crocifisso (1913-1939). At¬
tualmente riposa nella chiesa di Gesù e Maria
(Roma). Di questo Servo di Dio è in prepara¬
zione l’introduzione della Causa di Canoniz¬
zazione.

7 ottobre 1945 - Il Capitolo Generale, celebra¬
to nel convento di Gesù e Maria, elegge Priore
Generale P. Gabriele Maria Raimondo del SS.
Sacramento, genovese. Egli rimarrà in carica
per 18 anni, curando molto l’osservanza rego¬
lare e l’animazione vocazionale. Suo merito
speciale è l’apertura delle Missioni in Brasile
(1948), la nuova sede della Curia Generalizia in
Roma, la pubblicazione del manuale di storia:
Gli Agostiniani Scalzi.

In questo Capitolo i conventi d'Italia ven¬
gono raggruppati in quattro Province: Roma¬
na, Genovese, Sicula, Ferrarese Picena. Il cam¬
mino per giungere alla costituzione delle Pro¬
vince prevede sei anni: dal 1945 al 1948 esse
sono rette da Commissari Generali, nel 1948 la
Congregazione Intermedia crea i Commissaria¬
ti Provinciali ed elegge i Commissari, nel 1951
si celebrano i Capitoli Provinciali.

19 ottobre 1946 - Il P. Ignazio Randazzo, in qua¬
lità di Commissario Generale, si reca nel con¬
vento di Lnare (Boemia) e vi rimane fino al me¬
se di agosto del 1948. Il 15 ottobre 1947 anche

D E

SCALZI AGOSTINIANI
E REMITI

DELLA CONGREGAZIONE
D'ITALIA . E GERMANIA

DESCRITTI D 4 L S I’ u CRONISTA

P CIO- BARTOLOMEO DA S CLAVDIA
MILANESE,

DEDICATI

ALLAVGVSTISSIMO IMPERATORE

LEOPOLDO PRIMO

IN MILANO, MDCC.
hdh òumpa di Euncdco.c Fratelli Vinoni.

Frontespizio dei Lustri Storiali,
Milano 1700

B U L L TE
SUMMORUM PONTIFICUM,

SACRA- CONGREG ATlONtS

DECRETA
A4 Angujtincnfes Excalceatos

Jpcflantia ,
NecnoncorumclcmmctFratrnmDeclarationcs

in Capitulis General ibus edita:
CapituH Generalit de anno 1740. in unum

Tì.) L coHeH* , ai public* luti expo/it* . ,

PERA ftr/wudw"***-'
C/’V' < r* * i AJwtJum Reverendi Putrii 'A~

/D AVID A’ S. MARIA
EjulUcm Ordini; ex Provincia Pedemontana Definitore

Generali, ac in Taurincnfi Dirceli Confukoris S.Offici)
.tiri ifiarìffiuit aefpicìii Rmi Patti!

A L E X A N D R I
A’ PASSIONE DOMINI

Eorundcm Fratrum Excalceatorum Congrcg.
Italia , & Germania

V I C A R I I GENERALIS
Sair* Riman* , & univerfalii Inyui/ìtionii Qualifi

Sacra Congregaiionie Indicii Conjulta>it .

ROMA* , MDCC XLIL ExTypographia llicronymi Mainatili .
Sepern.ti.ui ptrmiflu,

Frontespizio del Bollarlo e dei Decreti
Papali, Roma 1742



HO Benedetto Dotto

P. Emanuele Barba, che sarà eletto Maestro dei novizi, parte per Lnare. Egli vi
rimarrà fino al 28 aprile 1950, quando il governo comunista deporterà tutti i reli¬
giosi in un convento di concentramento e confischerà tutti i beni conventuali.

29 maggio 1948 - 1 primi tre missionari agostiniani scalzi partono per fondare una
nuova missione a Rio de Janeiro (Brasile). Essi sono: P. Luigi Raimondo (genove¬
se), P. Antonio Scacchetti (romano), P. Francesco Spoto (siciliano). Dal 1951 al 1988
seguiranno altri missionari.

Vengono fondate le seguenti case: S. Rita in Rio de Janeiro, N. S. da Conceicao
e Collegio S. Agostinho in Boni Jardim-RJ, S. Teresinha e Seminario S. Agostinho
in Ampère-PR, S. Monica in Toledo-PR.

Dal 1978 è stata intensificata la pastorale vocazionale con la costruzione di
un seminario minore, di una sede di postulantato e noviziato, di uno studentato
filosofico-teologico.

Quest’anno sono stati ordinati i primi due Sacerdoti brasiliani. La Delegazio¬
ne Brasiliana attualmente conta 61 Religiosi.

17 febbraio 1951 - Viene aperta la nuova sede della Curia Generalizia in Piazza
Ottavilla, nel quartiere Monteverde Vecchio (Roma). E' dedicata alla Madonna di
Consolazione. In essa si celebrerà per la prima volta il Capitolo Generale nel 1963.

1962-1963 - La Sacra Congregazione dei Religiosi invia il cappuccino olandese P.
dementino Vlissinger, come Visitatore Apostolico. Egli visita tutti i conventi e
presiede il Capitolo Generale, che si celebra nel dicembre 1963 nella sede della
Curia Generalizia.

9 dicembre 1963 - Viene eletto Priore Generale P. Gabriele Marinucci dell’Addolo¬
rata, della Provincia Ferrarese Picena. Il Capitolo sospende il regime provinciali-
zio “pieno iure’’ e instaura il regime commissariale, riserva al Definitorio Gene¬
rale la nomina dei Commissari Provinciali e dei due Consiglieri Commissariali,
erige una casa di Noviziato e una casa di Chiericato alle dirette dipendenze del
Priore Generale, conserva i quattro seminari minori.

1 novembre 1975 - Paolo VI in Piazza S. Pietro proclama Beato l’Agostiniano Re¬
colletto Mons. Ezechiele Moreno (1848-1906), Vescovo di Pasto in Colombia. Nel
mese di marzo 1992 è stato approvato il secondo miracolo per la canonizzazione.

Il 18 ottobre 1987 Giovanni Paolo II canonizza Santa Maddalena di Nagasaki,
Terziaria Agostiniana Recolletta giapponese.

Il 23 aprile 1989, durante le celebrazioni per il IV Centenario di fondazione
dell’Ordine degli Agostiniani Recolletti, Giovanni Paolo II eleva agli onori degli
altari due Martiri Recolletti Spagnoli: Beato Martino di S. Nicola e Beato Mel¬
chiorre di S. Agostino.

1969-1981 - Dal luglio al settembre 1969, nella sede della Curia Generalizia in Ro¬
ma si celebra il Capitolo Generale Ordinario e Speciale per iniziare la revisione



Gli Agostiniani Scalzi: origini e sviluppo storico 111

delle Costituzioni aggiornandole al Concilio Vaticano II. Esse vengono approvate
ad experimentum. Al termine viene eletto Priore Generale P. Stanislao Sottolana,
della Provincia Romana.

NeH’agosto-settembre 1975 viene celebrato nella sede della Curia Generalizia
il Capitolo Generale Ordinario e Speciale. Prosegue l’opera di revisione delle Co¬
stituzioni, che vengono approvate ancora ad experimentum. E’ dato molto impul¬
so agli studi di spiritualità agostiniana (Quaderni di Spiritualità, Rivista “Presen¬
za Agostiniana”), alle vocazioni e alle missioni. E’ eletto Priore Generale P. Felice
Rimassa, della Provincia Genovese.

Nel luglio 1981 viene celebrato nella sede della Curia Generalizia il Capitolo
Generale Ordinario e Speciale. Esso approva definitivamente le Costituzioni e rie¬
legge Priore Generale P. Felice Rimassa.

28 agosto 1983 - La Sacra Congregazione per i Religiosi e gli Istituti Secolari ap¬
prova le nuove Costituzioni, aggiornate secondo le indicazioni del Concilio Vati¬
cano II e il nuovo Codice di Diritto Canonico.

24 aprile 1984 - Il Priore Generale P. Felice Rimassa promulga le Costituzioni e
il Direttorio, e ordina che entrino in vigore il 10 giugno dello stesso anno.

24 aprile 1986 - Nella Basilica di S. Pietro in Ciel d’Oro (Pavia) si incontrano le

Roma, chiesa e convento Madonna di Consolazione,
nuova sede della Curia Generalizia degli Agostiniani Scalzi dal 1951



1 12 Benedetto Dotto

tre Famiglie Agostiniane (Agostiniani, Recolletti, Scalzi) per la concelebrazione
inaugurale del XVI Centenario della Conversione di S. Agostino, presieduta dai
tre Priori Generali.

La funzione di chiusura del Centenario per il nostro Ordine ha luogo nella chiesa
di Gesù e Maria il 6 novembre 1987, presieduta dal Card. Ugo Poletti, Vicario di
Roma e Presidente della CEI. Fra le varie iniziative del Centenario, meritano una
menzione speciale l’allestimento della "Mostra Agostiniana” e la pubblicazione
del volume “S. Agostino nella pittura dal XIV al XVIII secolo", a cura della Pro¬
vincia Ferrarese Picena.

8 luglio 1987 - Viene celebrato il Capitolo Generale nel convento di S. Maria Nuo¬
va (S. Gregorio da Sassola / Roma). E’ eletto Priore Generale P. Eugenio Cavallari,
della Provincia Genovese.

Le decisioni più importanti del Capitolo riguardano l’apertura alle vocazioni
estere, la collaborazione vocazionale interprovinciale, la compilazione del nuovo
Rituale, la preparazione del IV Centenario di fondazione dell’Ordine.

Anno 1989 - Il 13 maggio Giovanni Paolo II dichiara l’eroicità delle virtù del Ven.
Fra Santo di Sante di S. Domenico, fratello converso di Trapani (1655-1728).

Si riallacciano i contatti con la Cecoslovacchia. Nel mese di ottobre il P. Gene¬
rale visita Fra Paolo Raba a Senhoraby (Praga), ultimo religioso vivente boemo.
Egli morirà il 15 febbraio 1992 a Prosecnice, presso Benesov (Boemia).

Il 16 novembre nella chiesa di Gesù e Maria viene ricordato il chierico slovac¬
co Fra Luigi Chmel (1913-1939), morto in concetto di santità.

19 maggio 1992 - Nella chiesa di Gesù e Maria (Roma): inizio delle celebrazioni
per il IV Centenario di fondazione dell’Ordine degli Agostiniani Scalzi. Giovanni
Paolo II, in data 26 aprile 1992, invia all’Ordine una Lettera Apostolica per sotto¬
lineare il valore del carisma degli Agostiniani Scalzi di fronte alla missione che
essi devono svolgere in futuro.

Ad multos annosi

P. Benedetto Dotto, OAD



LE PROVINCE
DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

Mario Genco, OAD

Le prime discussioni per la costituzione delle Province iniziarono nel Capitolo
Generale del 1621, ma la decisione formale fu presa nel Definitorio Generale del
1626, che divise l'Ordine in quattro Province: la Romana, la Napoletana, la Geno¬
vese e la Siciliana. Urbano Vili il 29 agosto dello stesso anno, col breve “Ad Ube-
res”, sanzionò l’operato del Definitorio.

Nel 1628 il Vicario Generale P. Basilio della SS. Trinità chiese al Sommo Pon¬
tefice che il prossimo Capitolo Generale potesse determinare il modo di eleggere
i nuovi Provinciali e di celebrare i Capitoli Provinciali. Urbano Vili 1’8 Aprile 1628
accondiscese alla richiesta col breve “Alias prò parte’’, e diede anche l’autorità
allo stesso Capitolo Generale di redigere un nuovo testo di Costituzioni.

Il 20 maggio 1628, nel convento di S. Maria della Verità a Napoli, si celebrò
il Capitolo Generale. Esso emanò, fra l’altro, i seguenti decreti: non si eleggessero
i Visitatori Generali, poiché il loro compito poteva essere svolto dai Priori Pro¬
vinciali; al Capitolo Generale partecipassero i Provinciali, i Definitori Provincia¬
li, i Discreti e i Priori dei maggiori conventi; i Capitoli Provinciali venissero cele¬
brati la seconda o la terza domenica di ottobre; si seguisse un determinato turno
tra le Province nell’assegnazione degli uffici generalizi; i Provinciali potessero di¬
chiarare casa di Priorato un convento con dodici religiosi.

Inoltre fissò le norme per la celebrazione dei Capitoli Provinciali, che restaro¬
no in vigore fino al 1631. La celebrazione dei Capitoli Provinciali iniziò nell’otto¬
bre dello stesso anno.

Il medesimo Capitolo Generale preparò anche il nuovo testo delle Costituzio¬
ni, che conteneva un capitolo particolare sui Capitoli Provinciali. Copie di questo
testo furono inviate ad ogni convento perché fosse attentamente esaminato e cor¬
redato di osservazioni. Nelle loro risposte inviate al Definitorio Generale annua¬
le, quasi tutte le comunità furono dell’avviso di lasciare in vigore il testo prece¬
dente, non ritenendo ancora necessario il regime provincializio. Perciò il Defini¬
torio Generale del 15 settembre 1630, accogliendo queste indicazioni dei religio¬
si, stabilì di non modificare il regime in vigore: annullò gli uffici dei Definitori
Provinciali e i Capitoli Provinciali, e conservò soltanto l’ufficio di Priore Pro¬
vinciale.

Nel 1631 non si potè celebrare il Capitolo Generale a causa della peste; si fece
perciò ricorso ad Urbano Vili perché lo prorogasse al 1632. Nella petizione si chiese



114 Mario Genco

anche al Papa di convalidare le elezioni fatte dai Capitoli Provinciali dal 1628 al
1631, e di affidare al Definitorio Generale l’elezione dei Provinciali. Il Papa con¬
cesse quanto richiesto col breve “Militantis Ecclesiae” del 23 maggio 1631.

Il Capitolo Generale del 1632, in seguito all’abolizione dei Capitoli Provinciali,
tornò ad eleggere i Visitatori Generali.

Aumentando sempre più il numero dei conventi, nel Capitolo Generale del 1656
si discusse sull’opportunità di accrescere il numero delle Province. I Padri Capi¬
tolari decisero di duplicarle mediante smembramento; e questa decisione fu con¬
fermata nel Capitolo Generale seguente del 1659. Furono così costituite le seguenti
Province: 1. Romana, 2. Napoletana, 3. Genovese, 4. Palermitana e 5. Messinese
(smembrate dalla Siciliana), 6. Germanica (smembrata dalla Romana), 7. Provin¬
cia del Regno di Napoli (smembrata dalla Napoletana), 8. Piemontese (smembra¬
ta dalla Genovese). Alessandro VII il 16 giugno 1659 col Breve “Militantis Eccle¬
siae’’ sanzionò quanto deciso dai Capitoli Generali. Con lo stesso Breve venne ri¬
dotto drasticamente, secondo le decisioni dei precedenti Capitoli Generali, il nu¬
mero dei partecipanti ai Capitoli Generali: non più tutti i Priori con un Discreto
per ogni convento, ma soltanto i Provinciali e due Discreti per ogni Provincia. I
Discreti venivano eletti dalla Congregazione Provinciale un anno prima del Capi¬
tolo Generale.

Nel 1674 fu creata la Provincia Milanese, smembrandola dalla Provincia Ge¬
novese; nel 1689 fu soppressa la Provincia del Regno di Napoli per mancanza di
religiosi, e i conventi furono uniti alla Provincia Napoletana.

Merita di essere notato un particolare molto importante. Per il lungo periodo
che va dal 1630 al 1692, nonostante il raddoppio del numero delle Province, non
fu definita la struttura del loro governo.

Non vi furono uffici provincializi all’infuori di quello del Priore Provinciale,
che veniva eletto dal Capitolo Generale con facoltà limitate. Non vennero celebra¬
ti né Capitoli né Definitori Provinciali; alla formazione delle famiglie e all’elezio¬
ne dei Priori e degli altri uffici provvedeva il Capitolo o il Definitorio Generale.

Prosinone, chiesa e convento Madonna detta Neve,
della Provincia Romana, (fondato nel 1688)

Il governo dell’Ordine era dun¬
que sostanzialmente molto
centralizzato.

Più volte e da diverse par¬
ti fu chiesto di creare un vero
e proprio governo provinciale,
ma sempre con esito negativo.
Fin quando si giunse al Capi¬
tolo Generale del 1692, in cui
la Provincia Germanica, con
l’appoggio di lettere dell'Impe¬
ratore d’Austria Leopoldo I,
chiese al Capitolo Generale la
piena applicazione del regime
provincializio. Il Capitolo ac¬
colse la richiesta, che fu poi



Le Province degli Agostiniani Scalzi 115

ratificata il 30 giugno dello stesso anno da Innocenzo XII col breve "Nuper prò
parte”.

Allora anche le Province d’Italia non tardarono a chiedere il regime provincia-
lizio, che fu loro accordato dal Capitolo Generale del 1701, e ratificato da Clemen¬
te XI col breve "Exponi nobis" del 30 aprile dello stesso anno. Con il ripristino
del regime provincializio, furono celebrati i Capitoli Provinciali ed eletti anche
i Definitori Provinciali.

Nel 1731 fu aggiunta alle otto Province quella Ferrarese Picena, per smembra¬
mento della Provincia Romana. Essa fu approvata da Clemente XII il 21 maggio
1731 col breve "Exponi nobis”.

In ogni Provincia vi erano alcuni conventi, cosiddetti "principaliori”, che era¬
no sede di Noviziato e di Studentato. In essi risiedeva abitualmente il Priore Pro¬
vinciale. Questi conventi fiorirono per l’osservanza regolare e gli studi, e accolse¬
ro fino a un centinaio di religiosi. Ogni Provincia aveva un suo rappresentante
nella Curia Generalizia; ma, con l’aumento del loro numero, fu necessario creare
altri uffici, come quello di Segretario del Definitorio, nel 1675. Tale ufficio, dopo
l’unione delle Province di Napoli e del Regno di Napoli, fu rimesso all’arbitrio
di ogni Definitorio.

Nella prima metà del 1700 le Province raggiunsero il massimo numero di con¬
venti. Eccone un prospetto:
1. Provincia Romana: S. Maria in Monticelli, Amelia (TR) - S. Nicola da Tolenti¬
no, Roma - S. Maria delle Grazie, Cerchio (AQ) - Gesù e Maria, Roma - S. Croce,
Batignano (GR) - SS. Crocifisso, Spoleto (PG) - Ss. Agostino e Cristina, Firenze -
S. Maria Nuova, S. Gregorio da Sassola (Roma) - S. Maria della Neve, Prosinone
- S. Maria Assunta, Settimello (FI).
2. Provincia Napoletana: S. Maria della Verità, Napoli - S. Maria della Consola¬
zione, Ercolano Resina (NA), S. Maria della Libertà - Tropea (CZ) - S. Maria della
Pietà, Vibo Valentia - S. Maria Madre di Dio, Aversa (NA), S. Nicola, (NA) - S. Ma¬
ria degli Angeli, Lago (CS) - S. Maria Coronata, Nardo (LE) - S. Maria della Vita,
Carbonara di Bari - S. Maria di
Porto Salvo, Gaeta (LT), S. Ma¬
ria di ogni Bene, Lecce - Ss.
Agostino e Nicola, Gragnano.
3. Provincia Genovese: S. Ni¬
cola, Genova - S. Agostino,
Triora (IM) - Ss. Carlo e Nico¬
la, Recco (GE) - S. Maria di Ca¬
stiglione e S. Nicola, Genova
Sestri - S. Maria della Pace, Al-
bissola Superiore (SV), S. Ni¬
cola da Tolentino, Sanremo
(IM) - S. Maria della Visitazio¬
ne, Genova - S. Maria Assunta
(Madonnetta), Genova - N. S.
Assunta, Masone (GE).

Genova-Seslri, chiesa e convento di S. Nicola,
della Provincia Genovese (fondato nel 1622)



1 16 Mario Genco

Marsala (TP), chiesa e convento di S. Maria d’Itria,
della Provincia Sicilia (fondato nel 1630)

Fermo (AP), chiesa e convento di S. Maria della Misericordia,
della Provincia Ferrarese-Picena (fondato nel 1621)

la - S. Pancrazio, Pianezza (Torino).

4. Provincia Palermitana:
S. Nicola e S. Gregorio, Paler¬
mo - Ss. Nicola da Tolentino e
Nicola da Bari, Piana degli Al¬
banesi (PA) - S. Maria di Belve¬
dere, Gibellina (TP) - Gesù,
Giuseppe e Maria (S. Maria
dell’Itria), Trapani - S. Maria
delle Grazie, Caltanissetta - S.
Agostino, Cammarata (AG) - S.
Maria dell’Itria, Marsala (TP)
- S. Nicola, Partanna (TP) - S.
Maria di Gesù, Mossomeli
(CL).
5. Provincia Germanica:
S. Agostino, Vienna - S. Maria
delle Fonti, Vienna - S. Giusep¬
pe, Lubiana - S. Giovanni Bat¬
tista, Herbestein - S. Maria
della Stella, Taxa - S. Anna,
Gratz - S. Venceslao, Praga - S.
Maria Bambina, Tabor - SS.
Trinità, Lnare - S. Nicola da
Tolentino, Vratenin - S. Got¬
tardo (S. Croce), Strzelin.
6. Provincia Piemontese:
S. Carlo, Torino - S. Maria del¬
la Muta, Dolceacqua (IM) - Ss.
Nicola ed Anna, Saluzzo (CN)
- S. Giovanni Battista, Nizza -
S. Nicola (S. Maria della Pace),
Mondovì (CN) - S. Carlo, Biel-

7. Provincia Messinese: S. Restituta, Messina - SS. Annunziata, Messina - S. Ve¬
nera, Itala (ME) - S. Maria della Nuova Luce, Catania - S. Teodoro, Castelvecchio
(ME) - S. Giorgio, Novara di Sicilia (ME) - S. Maria di Vaiverde (CT) - Anime Pur¬
ganti, Giarre (CT). Oltre a questi conventi la Provincia aveva l’ospizio di S. Maria
della Scala in Paterno (Catania).
8. Provincia Milanese: S. Francesca Romana, Milano - Ss. Cosma e Damiano, Tur-
bigo (MI) - Ss. Cosma e Damiano, Milano - Ss. Carlo e Giustina, Pavia - S. Maria
Assunta e S. Bernardino, Tortona (AL) - S. Bario, Cremona - S. Andrea, Monza -
S. Bartolomeo, Piacenza.
9. Provincia Ferrarese-Picena: S. Lorenzo, Acquaviva Picena (AP) - S. Maria del¬
la Misericordia, Fermo (AP) - Ss. Agostino e Mauro, Comacchio (FE) - Ss. Giusep¬
pe e Tecla, Ferrara - S. Angelo Custode, Ascoli Piceno - S. Giuseppe, Macerata



Le Province degli Agostiniani Scalzi 117

- S. Spirito, Atri (TE) - S. Nicola da Tolen¬
tino, Loreto (AN) - S. Agostino, Monte S.
Martino (MC) - S. Giovanni Battista, Bon-
deno (FE).

Fra il 1767 e il 1810 le Province subiro¬
no un durissimo colpo a causa delle sop¬
pressioni di Giuseppe II e di Napoleone.
Ecco come si esprimeva la legge del 25
aprile 1810: «Eccettuati i vescovati, gli ar¬
civescovati, i seminari, i capitoli delle col¬
legiate più insigni, le parrocchie e le succur¬
sali delle parrocchie, gli ospedalieri, le suo¬
re di carità e le altre case per l’educazione
delle femmine che giudicheremo di conser¬
vare con decreti speciali, tutti gli altri sta¬
bilimenti, corporazioni, congregazioni, co¬
munità ed associazioni ecclesiastiche di
qualunque natura e denominazione sono
soppressi». Durante questo periodo mancò
un vero e proprio governo provincializio.
Pertanto alla designazione dei Priori e De¬
finitori Provinciali, e spesso anche dei Prio¬
ri, provvide il Definitorio Generale o il Vi¬
cario Generale.

Gaeta, chiesa dei Ss. Cosma e Damiano,
ex convento di S. Maria di Porto Salvo
della Provincia Napoletana (1643-1809)

Da queste soppressioni, le Province Piemontese e Milanese non si ripresero
più; la Provincia Germanica conservò soltanto il convento della SS. Trinità di Lnare
(Boemia); la Provincia Napoletana si ridusse al convento di S. Maria della Verità
in Napoli. Le altre risorsero lentamente e poterono riaprire alcuni conventi.

Nel 1816 fu prospettata l’unione con gli Agostiniani, ma i pareri furono discordi;
la questione fu affidata ad una Commissione Cardinalizia che, sentite le relazioni
dei Provinciali, si dichiarò contraria all’unione.

Nel 1843 il Definitorio Generale prese in esame la proposta di unire le Provin¬
ce Romana e Ferrarese-Picena, poiché erano diminuiti i conventi e i religiosi; ma,
chiesto il parere ai Padri delle due Province, essi si dichiararono contrari, e per¬
tanto la fusione non ebbe luogo. Tra il 1846 e il 1853 le Province Romana, Genove¬
se e Ferrarese-Picena ottennero il ripristino del governo provincializio. Le Pro¬
vince Palermitana e Messinese, non avendo avuto le soppressioni, conservarono
il governo provincializio.

Il convento di S. Maria della Verità in Napoli e quello di Lnare (Boemia) passa¬
rono alle dirette dipendenze del Priore Generale.

Tra il 1860 e il 1870 un’altra soppressione si abbatté sulle Province rimaste,
comprese la Palermitana e la Messinese. Essa inflisse loro un colpo quasi morta¬
le, mentre erano in una delicatissima fase di ripresa. Così nel 1870 scriveva da
Napoli il Vicario Generale P. Innocenzo Buongiorno di S. Alberto: «La nostra Con¬
gregazione ristretta alla sola Italia, ha ricevuto il colpo mortale, da cui non potrà



118 Mario Genco

più risorgere se non per un puro miracolo...». Ed il miracolo avvenne.
Le Province, con molte difficoltà, riuscirono a riscattare nei decenni seguenti

una ventina di conventi. Il Definitorio Generale nel 1889 e 1891 propose l’unione
tra le due Province siciliane, ma questa si realizzò solo nel 1950. Anche in questo
periodo all'elezione dei Provinciali e dei Priori provvedeva l’autorità centrale. Nel
Definitorio Generale del 1897 si deliberò la sospensione delle Province fino al Pros¬
simo Capitolo Generale del 1900; ma questo non confermò la decisione, lasciando
le cose com’erano.

Il 2 luglio 1904 la S. Sede nominò come Visitatore Apostolico il domenicano
P. Mauro Maria Kaiser, il quale propose alla Congregazione dei Religiosi come
punti concreti per la ripresa dell’Ordine: il ritorno alla vita comune, l’apertura
di un probandato in ogni Provincia, un unico noviziato a S. Maria Nuova, lo stu-
dentato generale nel convento di S. Nicola di Genova, la sospensione delle Provin¬
ce. L'Ordine contava allora 17 conventi e 142 religiosi. La Congregazione il 17 gen¬
naio 1906 accolse queste proposte e diede al P. Kaiser le facoltà per attuarle; con¬
cesse anche la facoltà di sospendere le Province e di poter formare le diverse Co¬
munità d'accordo soltanto col Vicario Generale, senza chiedere il parere al Defi¬
nitorio Generale.

Nel 1913 il P. Kaiser invitò al Capitolo Generale, oltre ai membri della Curia
Generalizia, anche i Superiori di tutte le case e un Discreto per ogni ex Provincia.

Nel 1914 i Padri del Definitorio stabilirono un probandato unico per i conven¬
ti d’Italia, con sede in S. Maria Nuova; un unico noviziato e chiericato rispettiva¬
mente nei conventi della Madonnetta e S. Nicola in Genova.

Nel Definitorio del 1915 si discusse nuovamente sulla opportunità o meno di
unione con i Recolletti o con i Calzati, ma la questione rimase insoluta.

Nel settembre 1919 si celebrò il Capitolo Generale in cui era presente, dopo
lungo tempo, un rappresentante della Boemia nella persona di P. Luigi Majer, se¬
condo Definitore Generale.

Nel Capitolo Generale del 1919 si discusse sulla ricostituzione delle Province,
progettando di formarne soltanto tre con la seguente denominazione: la Provin¬
cia di "S. Nicola da Tolentino”, comprendente i conventi dell’Italia centrale e di

I conventi di S. Maria Bambina, Tabor (1640-1829) e della SS. Trinità, Lnare (1688-1950) - Boemia -
della ex Provincia Germanica



Le Province degli Agostiniani Scalzi 119

Napoli; la Provincia di "S.
Maria Assunta”, compren¬
dente i conventi dell'Italia
settentrionale, incluso quel¬
lo di Ferrara; la Provincia
di "S. Monica”, compren¬
dente i conventi della Sici¬
lia. Tale progetto fu appro¬
vato dal Capitolo; ma per
diversi motivi non si potè
attuare.

Nel 1927 i Recolletti lan¬
ciarono l’idea dell’unione
con i Riformati d’Italia, e
nel 1929 il Priore Generale
dei Calzati P. Eustasio Este-
ban, in una sua circolare in
occasione del XV Centena¬
rio della morte del S. P.

Vienna, chiesa di Mariabrunn (S. Maria ad Fontes), (1636-1829)
della ex Provincia Germanica

Agostino, auspicava l’unione di tutti gli Agostiniani in un solo Ordine. Ma anche
questi tentativi di unione non approdarono a nulla per gli ostacoli che si manife¬
starono subito.

Con le nuove Costituzioni, approvate il 21 aprile 1931, parteciparono al Capi¬
tolo Generale anche i superiori locali e un Discreto, da eleggersi nei conventi do¬
ve erano di famiglia tre vocali, oltre il superiore.

Nel Capitolo Generale del 1945 fu presa la decisione di restaurare il governo
provincializio. Si stabilì di procedere per gradi, cominciando con la creazione di
Commissari Generali, per poi passare ai Commissari Provinciali, e finalmente al
governo provincializio.

Attualmente l’Ordine è composto da quattro Province a regime commissaria¬
le: Romana, Genovese, Siciliana e Ferrarese-Picena; dalla Delegazione Brasiliana
e dal Convento di S. Maria della Verità in Napoli, che è sotto le dirette dipenden¬
ze del Priore Generale.

P. Mario Genco, OAD



ELENCO DEI CONVENTI
DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

La prima data si riferisce all’anno di fondazione; la seconda a quello
di chiusura.

1.
2.
3.
4.
5.
6.
7.
8.
9.

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.

1592-1600
1592-1598
1593-1596
1594-1594
1594-1619
1594-1608(?)
1595-1596
1595-1597
1595-1596
1595-1596
1595-1596
1595-1595
1595
1598-1978
1599-1601
1600
1606-1611
1606-1611
1606-1815
1611-1862
1611-1612
1611
1611
1612-1618
1612-1621
1612-1613
1613-1626

S. Maria dell'Oliva o dell’OlivellafS. Maria del Salvatore), Napoli.
S. Maria delle Grazie alla Renella, Napoli.
Convento di Corneto Perticava (PZ).
Ss. Pietro e Marcellino, Roma.
S. Paolo della Regola, Roma.
S. Maria della Sanità, Somma Vesuviana (NA).
SS. Annunziata, Rieti.
S. Giovanni in Argentella, Palombara Sabina (Roma).
S. Giovannello di Borgo S. Antonio, Napoli.
Convento di Montemileto (AV).
Convento di Scheggino (PG).
S. Margherita, Sarzano (GE).
S. Nicola da Tolentino, Genova.
S. Maria in Monticelli, Amelia (TR).
S. Stefano Rotondo, Roma.
S. Maria della Verità, Napoli.
S. Maria della Sanità, Palermo.
S. Maria della Catena, Palermo.
S. Nicola da Tolentino, Roma.
S. Restituta, Messina.
Ss. Quattro Vergini, Torino.
S. Nicola da Tolentino, Palermo.
S. Gregorio Papa, Palermo.
S. Michele, Torino.
SS. Crocifisso di Salette, Fermo (AP).
S. Rocco, Acquaviva Picena (AP).
S. Michele Arcangelo, Missanello (PZ).



Elenco dei Conventi degli Agostiniani Scalzi 121

28. 1613-1799 S. Maria della Consolazione, Ercolano (NA).
29. 1613 S. Lorenzo Martire, Acquaviva Picena (AP).
30. 1614-1908 SS. Annunziata alla Zarea, Messina.
31. 1614-1776 S. Maria Corbarolo o delle Grazie, Cerchio (AQ).
32. 1614-1638 S. Carlo, Castiglione Cosentino (CS).
33. 1615-1797 S. Agostino, Triora (IM).
34. 1615 Gesù e Maria, Roma.
35. 1617-1783 S. Maria della Libertà, Tropea (CZ).
36. 1618-1866 Ss. Nicola da Tolentino e Nicola di Bari, Piana degli Albanesi (PA).
37. 1619-1801 S. Carlo, Torino.
38. 1619-1866 S. Maria di Belvedere, Gibellina (TP).
39. 1619-1809 S. Maria della Pietà, Vibo Valentia.
40. 1620-1797 Ss. Carlo e Nicola da Tolentino, Recco (GE).
4L 1621-1626 S. Lucia, Batignano (GR).
42. 1621 S. Maria della Misericordia, Fermo (AP).
43. 1621-1807 S. Maria Madre di Dio, Aversa (NA).
44. 1621 Gesù, Maria e Giuseppe (S. Maria dell’Itria), Trapani.
45. 1622 S. Maria di Castiglione e S. Nicola, Genova- Sestri.
46. 1622-1797 Ss. Agostino e Mauro, Comacchio (FE).
47. 1623-1785 S. Venceslao, Praga (Cecoslovacchia).
48. 1623-1628 Convento di Villafranca (AG).
49. 1623-1626 Ss. Simone e Giuda, Ferrara.
50. 1623-1866 S. Venera, Itala (ME).
51. 1624-1866 S. Maria delle Grazie, Caltanissetta.
52. 1624-1948 SS. Crocifisso e S. Concordia, Spoleto (PG).
53. 1625-1797 S. Maria della Muta, Dolceacqua (IM).
54. 1626-1809(?) S. Nicola da Tolentino, Napoli.
55. 1626-1782 S. Croce, Batignano (GR).
56. 1626 Ss. Giuseppe, Tecla e Rita, Ferrara.
57. 1627-1866 S. Agostino, Cammarata (AG).
58. 628-1802 Ss. Nicola e Anna, Saluzzo (CN).
59. 1628-1805 S. Maria della Pace e S. Giuseppe, Albissola (SV).
60. 1629-1799 Ss. Francesca Romana e Rosalia, Milano.
61. 1630-1836 S. Agostino, Vienna (Austria).
62. 1630-1809(?) S. Maria degli Angeli, Lago (CS).
63. 1630-1809 S. Nicola da Tolentino, Loreto (AN).
64. 1630 S. Maria dell’Itria, Marsala (TP).
65. 1632-1730 Immacolata Concezione di S. Maria, Mentana (Roma).



122

66.
67.
68.
69.
70.
71.
72.
73.
74.
75.
76.
77.
78.
79.
80.
81.
82.
83.
84.
85.
86.
87.
88.
89.
90.
91.
92.
93.
94.
95.
96.
97.
98.
99.

100.
101.
102.
103.

Mario Genco

1633-1797 S. Giovanni Battista, Nizza (Francia).
1634-1809(?) S. Maria Coronata, Nardo (LE).
1634-1782 Ss. Agostino e Cristina, Firenze.
1635-1805 Ss. Cosma e Damiano, Turbigo (MI).
1636-1829 S. Maria della Consolazione alle Fonti, Vienna (Austria).
1636-1782 S. Maria Asssunta, Settimello (FI).
1638-1797 S. Nicola (S. Maria della Pace), Mondovì.
1639-1650 S. Lorenzo, Lecce.
1643-1809(2) S. Maria di Ogni Bene, Lecce.
1640-1829 S. Maria Bambina, Tabor (Cecoslovacchia).
1641-1802 S. Carlo, Biella.
1641-1809(2) S. Maria del Bel Volto (S. Agostino), Castello del Matese (CE).
1642-1800 S. Maria della Vita, Carbonara di Bari.
1643-1809(2) S. Maria di Porto Salvo, Gaeta (LT).
1646-1866 S. Nicola da Tolentino, Partanna (TP).
1646-1797 S. Nicola da Tolentino, Sanremo (IM).
1647-1801 Ss. Pancrazio e Agostino, Pianezza (TO).
1648-1810 Ss. Angelo Custode e Nicola da Tolentino, Ascoli Piceno.
1649-1866 S. Maria di Gesù, Mossomeli (CL).
1651-1866 S. Maria della Nuova Luce, Catania.
1651-1866 S. Maria della Scala, Paterno (CT).
1652-1810 S. Giuseppe, Macerata.
1653-1812(2) S. Giuseppe, Lubiana (Slovenia).
1654-1812(2) S. Giovanni Battista, Herberstein (Austria).
1654-1802 S. Maria della Stella, Taxa (Germania).
1655-1812(2) S. Anna, Gratz (Austria).
1657-1768 Ss. Cosma e Damiano, Milano.
1657-1799 Ss. Carlo e Giustina, Pavia.
1658-1658 S. Bernardino, Castiglione d’Adda (MI).
1660-1795 S. Maria della Visitazione, Genova.
1661-1811 S. Maria del Belvedere, Pimonte (NA).
1662-1842 S. Teodoro, Casalvecchio Siculo (ME).
1664-1802 S. Maria Assunta e S. Bernardino, Tortona (AL).
1670-1866 S. Giorgio Martire, Novara di Sicilia (ME).
1671 S. Maria Nuova, S. Gregorio da Sassola (Roma).
1673-1797 S. Ilario, Cremona.
1676-1812(2) Gesù, Maria e Giuseppe, Havlickov Brod (Cecoslovacchia).
1683-1768 S. Andrea Apostolo, Monza (MI).



123Elenco dei Conventi degli Agostiniani Scalzi

(TO).

104. 1685-1685 S. Giovanni Battista, Murano (VE).
105. 1688-1950 SS. Trinità, Lnare (Cecoslovacchia).
106. 1688 S. Maria della Neve, Prosinone.
107. 1690 S. Maria di Vaiverde, Vaiverde (CT).
108. 1691-1810(2) S. Bonaventura, Canale Monterano (Roma).
109. 1695-1797 S. Bartolomeo Apostolo, Piacenza.
110. 1696-1803 S. Nicola da Tolentino, Vratenin (Cecoslovacchia).
111. 1697-1809(2) Spirito Santo, Atri (TE).
112. 1698-1810 S. Gottardo (S. Croce), Strzelin (Polonia).
113. 1699-1802 S. Giuseppe, Buronzo (VC).
114. 1707 S. Agostino, Monte San Martino (MC).
115. 1724-1809(?) Ss. Agostino e Nicola, Gragnano (NA).
116. 1731-1797 S. Martino, Castelmassa (RO).
117. 1740(?)-1866 Anime Purganti, Giarre (CT).
118. 1740(2)-1867 Nostra Signora Assunta, Masone (GE).
119. 1743-1812(2) S. Maria Vergine, Lysa nad Laben (Cecoslovacchia).
120. 1749 S. Maria Assunta (Madonnetta), Genova.
121. 1762(2)-1797 S. Giovanni Battista, Bondeno (FE).
122. 1780(2)-1808 S. Giorgio in Velabro, Roma.
123. 1780(2)-1810 S. Agostino, Subiaco (Roma).
124. 1780-1807(2) S. Francesco, Piediluco (TR).
125. 1897-1899 Santuario dell Addolorata, Borgetto (PA).
126. 1940-1989 Ss. Monica e Massimo, Regina Margherita, Collegno
127. 1942 Madonna del Buon Consiglio, Scoffera (GE).
128. 1948 S. Rita, Rio de Janeiro (Brasile).
129. 1951 S. Maria della Consolazione, Roma.
130. 1951 S. Rita, Spoleto (PG).
131. 1965-1982 S. Maria della Purificazione, Roma.
132. 1966 Immacolata Concezione, Bom Jardim - RJ (Brasile).
133. 1967 S. Maria della Speranza, Giuliano di Roma (FR).
134. 1970 S. Agostino, Borgata Paradiso di Collegno (TO).
135. 1970-1982 S. Giuseppe, Nizza di Sicilia (ME).
136. 1975 Ss. Teresinha e Agostinho, Ampère - PR (Brasile).
137. 1982 S. Monica, Toledo - PR (Brasile).

P. Mario Genco, OAD



SERIE DEI CAPITOLI GENERALI
DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

1° 1598

2° 1603

3° 1605

4° 1609

5° 1612

6° 1615

7° 1618

8° 1621

9° 1625

10° 1628

11° 1632

12° 1635

13° 1638

14° 1641

15° 1644

Nel convento di S. Paolo della Regola (Roma), sotto la presiden¬
za di Mons. Bernardino Mora, Segretario della S. Congregazio¬
ne dei Vescovi e Regolari.
Nel convento di S. Paolo della Regola (Roma), sotto la presiden¬
za di P. Pietro della Madre di Dio, Sovrintendente Apostolico.
Nel convento di S. Paolo della Regola (Roma), sotto la presiden¬
za dello stesso Sovrintendente Apostolico.
Nel convento di S. Paolo della Regola (Roma), sotto la presiden¬
za di Mons. Cesare Fedele, Vicegerente di Roma, delegato ad hoc
dal Papa.
Nel convento di S. Paolo della Regola (Roma) sotto la presiden¬
za di P. Giovanni Paolo di S. Nicola, eletto dai vocali del Capito¬
lo, come prescrivevano le Costituzioni approvate da Paolo V
(1610).
Nel convento di S. Paolo della Regola (Roma), sotto la presiden¬
za di P. Giacomo di S. Felice.
Nel convento di S. Antonio Abate (Gesù e Maria - Roma), sotto
la presidenza di P. Apollonio di Gesù.
Nel convento di S. Antonio Abate (Gesù e Maria - Roma), sotto
la presidenza di P. Paolo di S. Giovanni Evangelista.
Nel convento di S. Nicola da Tolentino (Roma), sotto la presi¬
denza di P. Ignazio di S. Maria.
Nel convento di S. Maria della Verità (Napoli), sotto la presidenza
di P. Pietro Paolo di S. Elisabetta.
Nel convento di S. Antonio Abate (Gesù e Maria - Roma), sotto
la presidenza del P. Valeriane di S. Agostino.
Nel convento di S. Antonio Abate (Gesù e Maria - Roma), sotto
la presidenza del Cardinale di S. Sisto Ludovico Zacchia, Pro¬
tettore dell’Ordine Agostiniano.
Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Battista Palletta, Protettore dell’Ordine.
Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Battista Palletta.
Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di
Mons. Altini, Prefetto della Sacrestia di Papa Urbano Vili.



Serie dei Capitoli Generali degli Agostiniani Scalzi 125

16° 1647 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del Car¬
dinale Palletta.

17° 1650 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di P.
Elia di S. Lucia.

18° 1653 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di
Mons. Taddeo Altini, Delegato Apostolico.

19° 1656 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Battista Palletta, Protettore dell’Ordine.

20° 1659 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Battista Palletta.

21° 1662 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Battista Palletta.

22° 1665 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Battista Palletta.

23° 1668 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Lorenzo Imperiali, Protettore dell’Ordine.

24° 1671 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Lorenzo Imperiali.

25° 1674 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri, Protettore dell’Ordine.

26° 1677 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

27° 1680 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

28° 1683 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

29° 1686 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

30° 1689 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

31° 1692 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

32° 1695 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

33° 1698 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Paluzio Altieri.

34° 1701 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali, Protettore dell’Ordine.

35° 1704 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

36° 1707 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.



126 Mario Genco

37° 1710 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

38° 1713 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

39° 1716 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

40° 1719 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

41° 1722 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

42° 1725 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

43° 1728 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

44° 1731 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

45° 1734 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Renato Imperiali.

46° 1737 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Firrao, Protettore dell’Ordine.

47° 1740 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del¬
l’Arcivescovo Antonio Maria Pallavicini, Delegato della S. Con¬
gregazione dei Vescovi e Regolari.

48° 1743 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giuseppe Firrao.

49° 1746 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Girolamo Colonna, Vice Protettore dell’Ordine.

50° 1749 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Girolamo Colonna.

51° 1752 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Girolamo Colonna.

52° 1758 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giorgio D’Auria, Protettore dell’Ordine.

53° 1764 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Nicola Antonelli, Protettore dell’Ordine.

54° 1770 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Fabrizio Serbelloni, Protettore dell’Ordine.

55° 1776 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Pietro Panfili, Protettore dell’Ordine.

56° 1782 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Archinto, Protettore dell’Ordine.



Serie dei Capitoli Generali degli Agostiniani Scalzi 127

57° 1788 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Giovanni Archinto.

58° 1855' Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Costantino Patrizi, Protettore dell'Ordine.

59° 1894' Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Mariano Rampolla, Protettore dell'Ordine.

60° 1900 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del
Card. Mariano Rampolla.

61° 1913*2 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del Vi¬
sitatore Apostolico P. Mauro Maria Kaiser, domenicano.

62° 1919 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di P.
Pietro Brugnoli di S. Andrea, eletto dai Capitolari.

63° 1925 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di P.
Pietro Brugnoli di S. Andrea.

64° 1931 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di P.
Pietro Brugnoli di S. Andrea.

65° 1937 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di P.
Domenico Fenocchio di S. Giuseppe.

66° 1945 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza di P.
Domenico Fenocchio di S. Giuseppe.

67° 1951 Nel convento di Gesù e Maria (Roma), sotto la presidenza del P.
Ignazio Randazzo di S. Luigi.

68° 1957 Nel convento della Madonna di Consolazione (Roma), sotto la pre¬
sidenza di P. Arcangelo Pedemonte della Passione.

69° 1963 Nel convento della Madonna di Consolazione (Roma), sotto la pre¬
sidenza del Visitatore Apostolico P. dementino Vlissingen, Cap¬
puccino.

70° 1969 Nel convento della Madonna di Consolazione (Roma), sotto la pre¬
sidenza di P. Felice Rimassa di S. Giuseppe.

71° 1975 Nel convento della Madonna di Consolazione (Roma), sotto la pre¬
sidenza di P. Stanislao Sottolana della S. Famiglia.

72° 1981 Nel convento della Madonna di Consolazione (Roma), sotto la pre¬
sidenza di P. Felice Rimassa.

73° 1987 Nel convento di S. Maria Nuova in S. Gregorio da Sassola (Ro¬
ma), sotto la presidenza di P. Angelo Grande.

P. Mario Genco, OAD

'Dal 1794 al 1855, e dal 1861 al 1894, per le tristi vicende politiche, i Capitoli Generali non
sono stati celebrati. I Vicari Generali erano nominati direttamente dalla S. Sede.

2Durante la visita apostolica del P. Mauro Kaiser, OP (1905-1913), la celebrazione dei Capi¬
toli Generali rimase nuovamente sospesa.



SERIE DEI PRIORI GENERALI
DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

L’asterisco (*), posto a fianco di alcuni nomi, indica la rielezione
della stessa persona; per questo motivo il nominativo è registrato con
lo stesso numero di serie.

Dal 1598 al 1752 i Capitoli Generali erano celebrati ogni triennio;
dal 1752 ad oggi, ogni sessennio.

Fino al 1931 il Superiore Generale degli Agostiniani Scalzi veniva
chiamato “Vicario Generale’’; da questa data è chiamato “Priore Ge¬
nerale”.

1. 1593-1597 P. Ambrogio Staibano, di Taranto.
2. 1597-1600 P. Agostino Maria Bianchi della SS. Trinità, di Savona.

1600-1603 In questo periodo l’ufficio di Vicario Generale è vacante; regge
la Congregazione unicamente il Sovrintendente Apostolico P. Pie¬
tro della Madre di Dio, OCD.

3. 1603-1605 (*) P. Giovanni Paolo Caravaggio di S. Nicola, di Crema (CR).
4. 1605-1610 P. Giuliano Gallo di S. Maria, di Murazzano (CN).
5. 1610-1612 (*) P. Simeone di S. Croce, di Pietramelara (NA).
3. 1612-1615 (*) P. Giovanni Paolo Caravaggio di S. Nicola, di Crema (CR).
6. 1615-1616 P. Giacomo Savino di S. Felice, di Pignano (Ancona).
7. 1616-1618 P. Giovanni Micillo dell’Assunta, di Giugliano (NA).
8. 1618-1621 (*) P. Basilio Noario della SS. Trinità, di Dolceacqua (IM).
5. 1621-1625 (*) P. Simeone di S. Croce, di Pietramelara (NA).
8. 1625-1628 (*) P. Basilio Noario della SS. Trinità, di Dolceacqua (IM).
9. 1628-1632 P. Fulgenzio Mangialardo di S. Agostino, di Palermo.
8. 1632-1635 (*) P. Basilio Noario della SS. Trinità, di Dolceacqua (IM).

10. 1635-1638 P. Dionisio di S. Vito, Napoletano.
11. 1638-1641 P. Adriano De Dionisi di S. Antonio, di Olgiate (VA).
12. 1641-1644 P. Giuseppe della Madre di Dio, Messinese.
13. 1644-1647 P. Giovanni Girolamo Santini dello Spirito Santo, Senese.



Serie dei Priori Generali degli Agostiniani Scalzi 129

14. 1647-1650 P. Cirillo di S. Carlo, Napoletano.
15. 1650-1653 P. Girolamo Marenghi di S. Nicola, di Genova.
16. 1653-1656 P. Giovanni Paolo di Gesù, Messinese.
17. 1656-1659 (*) P. Gennaro luncetto della Croce, di S. Gennaro-Capannori (LU).
18. 1659-1662 P. Elia di S. Lucia, di Napoli.
19. 1662-1665 P. Lorenzo Villa di S. Giuseppe, di Milano.
20. 1665-1668 P. Alberto di S. Francesco, di Messina.
17. 1668-1671 (*) P. Gennaro luncetto della Croce, di S. Gennaro-Capannori (LU).
21. 1671-1674 P. Matteo di S. Eustachio, di Aversa (NA).
22. 1674-1677 P. Martino di S. Guglielmo, Torinese.
23. 1677-1680 P. Apollonio della SS. Trinità, Siciliano.
24. 1680-1683 P. Basilio di S. Paolo, Romano.
25. 1683-1686 P. Lorenzo di S. Francesco, Pugliese.
26. 1686-1689 P. Ignazio di S. Domenico, Milanese.
27. 1689-1691 P. Martino della SS. Trinità, Messinese.
28. 1692-1694 P. Simpliciano Gabello di S. Dorotea, di Pennabilli (PS).
29. 1695-1698 P. David di S. Francesco, di Sorrento (NA).
30. 1698-1701 P. Giacinto Maria di S. Gregorio, Ligure.
31. 1701-1704 P. Callisto di S. Innocenzo, della Provincia Germanica.
32. 1704-1707 P. Girolamo di S. Domenico, della Provincia Palermitana.
33. 1707-1710 P. Valeriane di S. Cecilia, della Provincia Piemontese.
34. 1710-1713 P. Gregorio di S. Silvia, della Provincia Messinese.
35. 1713-1714 P. Mauro di S. Francesco, della Provincia Milanese.
36. 1714-1715 P. Prospero di S. Giuseppe, della Provincia Milanese.
37. 1716-1719 P. Giuseppe Lorenzo di S. Matteo, della Provincia Romana.
38. 1719-1722 P. Romualdo di S. Giovanni Battista, della Provincia Napoletana.
39. 1722-1725 P. Claudio di S. Nicola, della Provincia Genovese.
40. 1725-1728 P. Guglielmo di S. Nicola, della Provincia Palermitana.
41. 1728-1731 P. Adriano di S. Michele, della Provincia Germanica.
42. 1731-1734 P. Giuseppe Maria di S. Paola, della Provincia Piemontese.
43. 1734-1737 P. Eutichio di S. Flavia, della Provincia Messinese.
44. 1737-1740 P. Anastasio di S. Teresa, della Provincia Milanese.
45. 1740-1743 P. Alessandro della Passione, della Provincia Romana.
46. 1743-1746 P. Evangelista di Gesù e Maria, della Provincia Napoletana.
47. 1746-1749 P. Casimiro di S. Carlo, della Provincia Genovese.
48. 1749-1752 P. Ferdinando di S. Francesco, della Provincia Palermitana.



130 Mario Genco

49. 1752-1758
50. 1758-1759
51. 1759-1764
52. 1764-1770
53. 1770-1776
54. 1776-1778
55. 1778-1782
56. 1782-1788
57. 1788-1794
58. 1794-1801
59. 1801-1806
60. 1806-1816
61 1819-1825
62. 1825-1831
63. 1831-1837
64. 1837-1843
65. 1843-1849
66. 1849-1876
67. 1876-1877
68. 1877-1884
69. 1884-1888
70. 1888-1902
71. 1902-1906
72. 1906-1913
73. 1913-1923
74. 1923-1925
75. 1925-1937
76. 1937-1945
77. 1945-1963
78. 1963-1969
79. 1969-1975
80. 1975-1987
81. 1987-

P. Macario di S. Quirino, della Provincia Germanica.
P. Bernardo di S. Celestino, della Provincia Piemontese.
P. Romualdo di S. Lorenzo, della Provincia Piemontese.
P. Prospero di S. Monica, della Provincia Messinese.
P. Fabio dell’Annunciazione, della Provincia Milanese.
P. Nicola Maria di S. Pancrazio, della Provincia Ferrarese-Picena.
P. Emidio di S. Nicola, della Provincia Ferrarese-Picena.
P. Giacinto dell’Annunciazione, della Provincia Romana.
P. Eduardo della SS. Trinità, della Provincia Napoletana.
P. Giovanni Battista di S. Maria, della Provincia Genovese.
P. Giovanni di S. Angelo, della Provincia Piemontese.
P. Savino Piccinini di S. Marta, della Provincia Ferrarese-Picena.
P. Pasquale Contursi di S. Nicola, della Provincia Napoletana.
P. Giulio di S. Giovanni Battista, della Provincia Palermitana.
P. Luigi Giuseppe della B. Rita, della Provincia Ferrarese-Picena.
P. Giovanni Battista dell'Addolorata, della Provincia Palermitana.
P. Giovanni Vito di S. Giuseppe, della Provincia Palermitana.
P. Innocenzo Buongiorno di S. Alberto, della Provincia Napoletana.
P. Vincenzo Arnoldi di S. Giovanni Battista, della Provincia Romana.
P. Prospero Pino di S. Clemente, della Provincia Romana.
P. Filippo Panicelli di S. Giuseppe, della Provincia Romana.
P. Mariano Porcelli dei Sacri Cuori, della Provincia Napoletana.
P. Gabriele Casabona di S. Enrico, della Provincia Genovese.
P. Pietro Brugnoli di S. Andrea, della Provincia Romana.
P. Domenico Fenocchio di S. Giuseppe, di Molini di Prelà (IM).
P. Fulgenzio Maria Sgariglia di S. Nicola, di S. Elpidio (AP).
P. Gius. Arcangelo Pedemonte della Passione, di Pedemonte (GE).
P. Ignazio Randazzo di S. Luigi, di Mussomeli (CL).
P. Gabriele Maria Raimondo del SS. Sacramento, di Degna (SV).
P. Gabriele Marinucci dell’Addolorata, di Giulianova (PE).
P. Stanislao Sottolana della S. Famiglia, di Civitavecchia (Roma).
P. Felice Rimassa di S. Giuseppe, di Calvari (GE).
P. Eugenio Cavallari dellTmmacolata, di Ferrara.

P. Mario Genco, OAD



LE MISSIONI DEGLI AGOSTINIANI SCALZI
NEL TONCHINO E NELLA CINA

Ignazio Barbagallo, OAD *

Oltre 120 anni di missioni
La pagina d'oro scritta dagli Agostiniani Scalzi in campo missionario, è stata

vissuta e compilata dal 6 dicembre 1696 al 29 gennaio 1821. La prima data segna
l’accettazione da parte di Propaganda Fide dei primi due missionari, i PP. Alfon¬
so Romano della Madre di Dio e Giovanni Mancini dei Ss. Agostino e Monica; la
seconda chiude la nobile schiera dei predicatori del Vangelo in Estremo Oriente
con la morte del P. Adeodato da S. Agostino, avvenuta in Manila, dopo la sua espul¬
sione dalla Cina.

Per non cadere in esaltazioni trionfalistiche, diciamo subito che non si tratta
di un gran numero di missionari. Essi sono appena trentadue, cui bisogna aggiun¬
gere un’altra decina di indigeni, che professarono tra gli Agostiniani Scalzi.

Però, se ci sono dei casi in cui non bisogna guardare alla quantità ma alla qua¬
lità, quello riguardante l'azione missionaria dei nostri religiosi è uno di essi.

* Pubblichiamo volentieri questo articolo di P. Ignazio Barbagallo, OAD, sulle missioni de¬
gli agostiniani scalzi in Tonchino e Cina (cfr. “Presenza Agostiniana” n. 2, 1978), nonché l’ar¬
ticolo seguente sugli Uomini illustri dell’Ordine (cfr. D1P, “Agostiniani Scalzi”). E’ un debi¬
to di riconoscenza verso uno dei Confratelli più benemeriti nel settore degli studi sulla spi¬
ritualità e sulla storia del nostro Ordine. Con ciò intendiamo onorarne la memoria in que¬
sto anno in cui celebriamo il IV centenario di fondazione dell’Ordine, e ricordiamo il decen¬
nale della sua morte (1914-1982).

P. Ignazio Barbagallo nacque a S. Giovanni La Punta (CT) il 13.8.1914; entrò giovanissi¬
mo nell’Ordine e vi ricoprì diverse cariche importanti, quali: maestro dei novizi e dei chieri¬
ci, Priore Provinciale, Definitore Generale. Dagli incarichi ed uffici ricoperti quasi ininter¬
rottamente, si deduce facilmente che egli era dotato di una intelligenza non comune. Spese
tutta la sua vita in un impegno instancabile, nonostante le sue malattie, fra cui una forte
forma asmatica che lo costringeva a terapie continue e fastidiose. Tra gli studi ha dato la
precedenza alla spiritualità e alla storia dell’Ordine, alla ricerca archivistica, che hanno am¬
piamente arricchito il nostro patrimonio culturale, infondendo nei giovani l’amore per gli
studi agostiniani. Non ha tralasciato di interessarsi alla ricerca storica anche al di fuori del¬
l’Ordine. L'ampia nota bibliografica alla fine di questo numero di Presenza può esprimere
più chiaramente la vasta opera della sua mente, anche se, forse, le cose più pregevoli sono
nascoste nel ricchissimo archivio personale ancora quasi totalmente inedito ed inesplorato.



132 Ignazio Barbagalìo

tà, quello riguardante l’azione missionaria dei nostri religiosi è uno di essi.
Zelo, dedizione assoluta alla causa del Vangelo, abnegazione totale di sé, do¬

nazione incondizionata al prossimo, operatività umile, multiforme e a volte pro¬
digiosa, sono le caratteristiche dell’avventura missionaria vissuta dagli Agosti¬
niani Scalzi per oltre 120 anni nel Tonchino e nella Cina.

La chiamata della Cina

Alla fine del secolo XVII, la Chiesa cattolica aveva visto maturare con gioia
nel lontano impero celeste della Cina copiosi e promettenti frutti spirituali.

I cristiani che nel 1610 erano appena 2.500, erano saliti a 38.200 nel 1636, a
274.000 nel 1670 e a 300.000 prima della fine del secolo.

Ai missionari gesuiti, che dal 1583 al 1631 erano stati soli ad operare, in forza
di un privilegio loro concesso da Gregorio XIII, per viva istanza del governo por¬
toghese, si aggiungono due domenicani il 2.1.1632, un francescano il 2 luglio 1633,
seguiti poi da altri confratelli.

Nel 1680 andarono gli agostiniani P. Nicola da Rivera e P. Alvaro Benevente,
che il 20.8.1696 sarà nominato Vescovo e Vicario Apostolico della provincia di
Kiangsi.

I figli di S. Agostino vi giunsero definitivamente in ritardo, ma con il cuore
vi avevano approdato oltre un secolo avanti. Infatti essi nel 1565 avevano iniziato
per primi l'evangelizzazione delle Isole Filippine, col programma di farne una ba¬
se di lancio che doveva portarli al Giappone e alla Cina.

Nel 1575 e 1576 il P. Martino de Rada (1533-1578), insieme al confratello P. Gi¬
rolamo Marin, aveva compiuto due viaggi di studio e di esplorazioe ai cfini della
Cna, facendo poi conoscere all’Europa lingua e costume di quel grande impero.
Nel 1586 il P. Giambattista da Mantoya, con lo stesso intento, aveva fondato a Ma¬
cao un convento e una chiesa, dedicandoli alla Madonna della Grazia.

All’arrivo degli agostiniani in Cina, segue nel 1683 quello dei Missionari Este¬
ri di Parigi, già operanti nella penisola vietnamita.

Il succedersi di tali spedizioni missionarie non deve far pensare ad un afflus¬
so numeroso di individui, quali si verificherà nel primo quarantennio del nostro
secolo. Si trattava di piccoli gruppi. Infatti nel 1700 i missionari in Cina erano
appena novanta.

All’incremento numerico dei cristiani nel’impero celeste si accompagnava il
progressivo strutturarsi dell’amministrazione ecclesiastica. Le tappe principali
di tale cammino si susseguono con i seguenti provvedimenti pontifici: il 9 settem¬
bre 1659 sono nominati i primitre Vicari apostolici; il 10 aprile 1690 vengono eretti
i vescovadi di Pechino e Nanchino, quali suffragane! della sede metropolitana di
Goa; il 15 ottobre 1696 si addiviene alla erezione di altri nove Vicariati Apostolici,
con smembramento di altrettante province, fino a quella data soggette ai vesco¬
vadi suddetti; il 23 dello stesso mese ed anno la missione del Tonchino viene stac¬
cata, con nomina di due Vicari Apostolici distinti, dal vescovado di Macao che era
stato eletto il 23.1.1576.



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino e nella Cina 133

Dunque il 1696 fu un anno importante nella storia delle missioni in Cina e Pae¬
si vicini. Esso segna il raggiungimento di un consolante traguardo e l’occasione
per un balzo in avanti.

A fianco di questi significativi avvenimenti ecclesiastici bisogna ricordare l’im¬
portante decreto emesso il 22 marzo 1692 dell’imperatore di Cina.

In detto giorno il "figlio del cielo”, Ccamsci, promulgò l'editto di libertà per
la religione cristiana. Egli, rimasto grato ai gesuiti Francesco Gerbillon e Tom¬
maso Pereira, per la pace da loro negoziata e conclusa il 6 settembre 1689 con
lo zar Pietro I di Russia per questioni di confini, accolse l’istanza del detto Gerbil¬
lon, autorizzò i missionari a predicare la fede cristiana e concesse ai sudditi la
facoltà di poterla abbracciare.

Una nuova era, dunque, per le missioni cattoliche nel lontano ed immenso im¬
pero cinese, che purtroppo non durò a lungo.

I missionari agostiniani scalzi entrarono in scena in questa fase storica.

L’unità nell’amore di Cristo

Con i fatti sopra accennati è facile comprendere come nel 1696 a Roma si sia
rinnovato e accresciuto il fervore missionario.

Il 6 dicembre di quell’anno la Congregazione di Propaganda Fide esamina la
richiesta di quarantatré missionari che chiedono di poter lasciare la patria per
andare a predicare il Vangelo nelle Indie Orientali, come allora si diceva. L’elen¬
co, che si conserva al volume degli Atti, riporta solo trentacinque nominativi. Pe¬
rò si trovano istanze di individui non riferiti nella "Nota de’ soggetti”. In quella
seduta furono accolte solo quindici domande.

Tra coloro che vennero ammessi, si trovano i due agostiniani scalzi, P. Alfonso
della Madre di Dio e P. Giovanni dei Ss. Agostino e Monica.

Nella stessa sessione era stata esaminata l’istanza del P. Nicola Agostino Ci¬
ma, agostiniano, che professerà tra gli scalzi undici anni prima della sua morte.
La richiesta di quest’ultimo non fu allora accolta; ma, poiché inoltrò una seconda
petizione, i Cardinali della Congregazione di Propaganda gliela accettarono e così
potè raggiungere i due Scalzi suddetti ad Alessandretta, lungo il viaggio per la Cina.

Ed ecco ora la presentazione dei tre nuovi missionari:
1. P. AlfonsoRomano della Madre di Dio, al secolo Giacomo, di Innocenzo Ro¬
mano e di Agnese Galano, nato a Case in Campania il 16 settembre 1657.

Quando inoltrò la domanda per andare nelle missioni della Cina, ricopriva la
carica di segretario generale dell’Ordine degli Agostiniani Scalzi ed era professo¬
re di teologia nello studentato di Gesù e Maria, in Roma. Aveva trentanove anni.
2. P. Giovanni Mancini del Ss. Agostino e Monica, al secolo Giuseppe, nato
il 21 gennaio 1664 a Levane (AR), da Sebastiano Mancini e Alessandra Migliorini,
aveva circa trentatré anni quando chiese l’arruolamento missionario e, come è
detto negli atti della Congregazione di Propaganda, era "Professore di Sacra Teo¬
logia, Predicatore, e sottomaestro degli studenti del convento di Gesù e Maria”.



134 Ignazio Barbagallo

3. P. Nicola Agostino
Cima, poi di S. Monica,
nato a Rimini nel 1650,
nella parrocchia di S.
Maria in Trebio. Al bat¬
tesimo ebbe il nome di
Carlo, Nicola, Alberto.
Professò nel convento
agostiniano di S. Gio¬
vanni Evangelista, della
stessa città.

Egli era più avanti in
età dei due precedenti e
più ricco di titoli. Infat¬
ti, come si legge negli at¬
ti citati, era «Teologo,
Dottore nell’una e nel¬
l’altra legge, e Predicato¬
re; ha esercitato lodevol¬
mente, e con frutto l’of-
fizio di Missionario in
diversi luoghi d’Italia; è
stato mandato dai suoi
superiori per visitatore
delle missioni del suo
Ordine in Morea, e di al¬
cuni conventi d’Italia.
Ha cognizioni di vari se¬
greti medicinali; ha la
lingua turchesca, e qual¬
che poco di greca; è in
età di 46 anni in circa».

Relazione di P. Marcello di S. Nicola sulla morte dei . .
PP. Tommaso dell’Ascensione e Giovanni Damasceno di S. Ludovico . 1Sogna su Di O ag¬

giungere che se questo
terzo missionario aveva un corredo esteriormente più ricco, anche materialmen¬
te, perché possedeva studi superiori, i primi due erano più dotati di virtù morali
e sacerdotali.

Il Cima ebbe accolta l’istanza di andare in Cina anche perché aveva assicurato
Propaganda che avrebbe pagato da sé le spese di viaggio e la retta che la Congre¬
gazione corrispondeva ad ogni missionario. Questa sua particolare situazione fe¬
ce sì che tra i compagni di spedizione apparve come “un computista” interessato
e perciò, dietro relazione di altri missionari, fu dal dicastero romano richiamato
ad una maggiore unione con gli altri missionari. I tre suddetti agostiniani scalzi,
di cui il Cima ancora solamente potenziale, dovevano partire insieme alla volta
del celeste impero. Non fu ciò possibile perché il Cima doveva ancora sistemare
alcuni affari temporali.



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino e nella Cina 135

I primi due, P. Alfonso e P. Giovanni, s’imbarcarono sul Tevere, al porto di Ri¬
pa Grande, alle 4 di notte del 1.3.1697 e salparono poi da Livorno, insieme ad altri
sei, la sera del 13 sulla nave "Costante”, di proprietà di un ebreo livornese per
nome Francesco, con capitano francese che chiamavano Monsù Focaza. 11 25 mar¬
zo sbarcarono a Tunisi, dopo aver visto la morte in due furiose tempeste e final¬
mente, dopo altre peripezie, il 30 giugno 1697 giunsero ad Alessandretta, «ove di¬
cono - scrive il P. Giovanni - che la balena vomitasse il profeta Giona».

E’ in questa città che i nostri due s’incontrarono e si unirono con il P. Nicola
Agostino Cima. Questi era partito da Venezia il 12 maggio del detto anno ed era
giunto ad Alessandretta il 29 giugno. Dopo l’incontro continuarono insieme il viaggio.

Il 17 maggio 1698, mentre la comitiva da Surat si dirigeva verso Bombay, ven¬
ne a morire il P. Alfonso Romano della Madre di Dio, che era il capo dei missiona¬
ri. Il decesso fu uno schianto per il P. Giovanni, ma egli seppe trovare la forza
per andare avanti. Quel giorno era la vigilia della Pentecoste. Durante i deliri, il
P. Alfonso, quasi ossessionato per le tenebre del paganesimo, «replicava spessis¬
sime volte: E il mondo non l’ha conosciuto!».

Di lui nel volume degli atti originali di Propaganda dell’anno 1697 si conserva¬
no sette lettere originali. Esse sono un documento della sua alta statura morale
e spirituale. Egli viveva l’ideale agostiniano. Il 10.3.1697 aveva scritto da Livorno
alla Congregazione di Propaganda: «Andiamo uniti in carità, qual virtù, per quan¬
to potrò mi adopererò che sia nostra sorella, e facci di noi otto religiosi (inclusi
gli altri compagni di altri istituti) un solo e dirsi: Congregavit nos in unum Christi
amor».

In questo richiamo all’amore unificante di Cristo e nella dolorosa constatazio¬
ne che gli uomini non hanno ancora conosciuto il Figlio di Dio, c’è tutta la ragione
e la forza dell’apostolato missionario che gli agostiniani scalzi svolsero nel lonta¬
no Oriente, traendo ispirazione dal Vescovo d'Ippona.

I PP. Nicola Agostino Cima e Giovanni Mancini
Il P. Giovanni Mancini e il P. Nicola Agostino Cima sbarcarono in Cina il 25

ottobre 1698, dopo un apocalittico naufragio corso presso Formosa la sera del 18
agosto nel quale perdettero tutto, uscendone salvi per miracolo.

Accolti benevolmente dal Vicario Apostolico di Fukien, Mons. Carlo Maigrot,
nel mese di gennaio dell’anno nuovo si divisero. Il P. Giovanni rimase sul luogo
a continuate lo studio della lingua cinese alla scuola del dotto Vicario Apostolico,
mentre il P. Cima s’incamminò verso la corte imperiale.

Ai fini della nostra esposizione, il personaggio è il P. Giovanni. Tuttavia è giu¬
sto che ci concediamo dal suo compagno, dandone una sommaria notizia.

Il Cima si recò alla corte imperiale di Pechino, esercitandovi la professione
di medico. Ivi prese possesso della chiesa cattedrale, a nome del primo Vescovo
di quella metropoli, Mons. Bernardino della Chiesa, OFM. Essendo di natura ar¬
dente, prese viva parte nella questione tra gesuiti e missionari esteri di Parigi per
il problema dei riti cinesi, tanto che il P. Giovanni gli scrisse tre lettere perché
«con troppo zelo si opponeva» agli uni e agli altri. Andato via dalla Cina, si recò



136 Ignazio Barbagallo

a Manila, dove resistette alle pressioni dei confratelli che lo volevano aggregato
a quella provincia, lasciando il ruolo di missionario apostolico. Passato nel Siam
denunziò e citò pubblicamente il prete secolare D. Nicola da Tolentino «per mol¬
tissime proposizioni, errori del Molinos», che quegli propalava in Merghim e Te-
nasserim.

Rientrato in Italia nel 1711, passò fra gli agostiniani scalzi, emettendo la pro¬
fessione nel convento di S. Nicola da Tolentino, in Roma, 1'8 dicembre del detto
anno, col nome di Fra Nicola Agostino da S. Monica. Nel Registro delle “Memo¬
rie” è scritto: «Era molto osservante, stette quasi sempre nel convento di S. Nico¬
la, ad eccezione in cui fece le missioni nello Stato Veneto e in quello Papale. Era
quaresimalista».

La vita del Cima è molto complessa. In Monaco di Baviera pubblicò “Enigma
nautico” e a Venezia la soluzione di esso, da servire per viaggi dei missionari. A
queste pubblicazioni ne aggiunse una terza. Tra gli agostiniani scalzi una “Dottri¬
na cristiana”, che era il condensato delle sue missioni e dei suoi quaresimali. Mo¬
rì nel detto convento 1’8 aprile 1722 all’età di settantadue anni.

Il lavoro svolto dal P. Giovanni Mancini è diverso da quello compiuto dal Ci¬
ma. Si tratta di esclusivo apostolato sacerdotale. Iniziato lo studio della lingua,
nel gennaio 1699 incominciò a confessare e nella quaresima dello stesso anno ini¬
ziò la predicazione, che continuò a tenere sempre nelle assemblee domenicali. Nel
contempo catechizzava i cristiani, dialogava con i pagani, battezzava ed ammini¬
strava i sacramenti. «In una città dell’ultimo ordine» della provincia di Fukien
amministrò 30 battesimi a pagani adulti. Il suo apostolato si estese a diversi cen¬
tri. Il lavoro era accompagnato dallo studio accurato dei costumi, della religione
e delle superstizioni del popolo. Dalle lettere inviate ai superiori del suo Ordine
si rileva che egli acquistò vasta e sicura conoscenza di quelle regioni.

Mostra una esatta informazione dell’annosa questione dei riti cinesi, circa la
quale egli era naturalmente con il suo Vicario Apostolico, Mons. Maigrot, e quin¬
di con le ultime decisioni e direttive impartite dalla S. Sede.

Dopo un anno di permanenza nella provincia di Fukien, il 30.11.1699 si dires¬
se a Canton presso il provinciale OSA P. Michele Rubio, e da qui si portò a lavora¬
re con i confratelli dello stesso Ordine della provincia del Kiangsi, sotto la dire¬
zione del Vescovo e Vicario Apostolico Mons. Alvaro Benevente, il quale era stato
nominato a quell’incarico con decreto della Congregazione di Propaganda del
9.8.1696, approvato dal Papa il venti dello stesso mese.

Si fermò con quei confratelli circa due anni. Tra essi trovò tanta carità agosti¬
niana che glieli fece definire: "Angeli di bontà”. Il centro della circoscrizione era
la città di Nanhsiung-Chovv, che si trovava nella provincia di Kwangtung.

Lo zelo con cui svolse il suo apostolato missionario in quelle terre lo possiamo
intuire dalle espressioni che egli scriveva ai confratelli. Dopo aver descritto i pe¬
ricoli corsi lungo il viaggio dall’Italia in Cina, specie il naufragio presso Formo¬
sa, aggiunge: «... ma non per questo non sarei pronto a tornarvi e viaggiarvi per
tutta la mia vita, quando ciò bisognasse per la salute anche di un’anima sola, e
per la gloria di Dio, per cui quanto che si patisce, è poco, et amabile e dolce» (Lett.
34). E quindici giorni dopo il suo arrivo da Fukien a Canton: «Prego le riverenze



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino c nella Cina 137

loro per Famore che portano a Gesù nostro Redentore ad avere compassione di
queste anime cinesi ricomprate col sangue del medesimo nostro amato Gesù» (Lett.
12.1.1700).

Il P. Giovanni Mancini, dietro l'invito dei confratelli agostiniani, avrebbe volu¬
to fondare la missione per conto del suo Ordine nella provincia di Kwangtung.
Egli infatti era stato assunto dalla Congregazione di Propaganda Fide come mis¬
sionario apostolico per la Cina.

Gli eventi però non lo permisero. L’imperatore aveva promulgato un decreto
col quale ordinava che i missionari naufraghi presso Formosa del 18.8.1698 dove¬
vano essere rinviati in Europa. Tutti si erano ingegnati a trovare delle scappatoie
per restare sul luogo, ma non ci fu verso: chi in un modo, chi in un altro dovettero
lasciare la Cina. Allora il nostro P. Giovanni decise di passare nel regno confinan¬
te del Tonchino, oggi Vietnam del Nord.

Uno sguardo al Tonchino

Nell’ottobre del 1701 il nostro
missionario, dopo tre anni di apo¬
stolato in Cina, lascia questo gran¬
de impero ed entra nel nuovo cam¬
po di lavoro preparatogli dalla Prov¬
videnza.

Prima di rievocare, sia pure bre¬
vemente, l’opera da lui svolta nel
Tonchino, è indispensabile avere
una notizia della situazione interna,
almeno dal punto di vista ecclesia¬
stico. I primi semi del Vangelo in
quel regno furono gettati nel ’500,
ma non poterono svilupparsi per le
guerre tra il figlio e il genero del re,
che portarono poi alla nascita del
regno della Cocincina, staccatosi
dal primo.

Nel 1564 tre francescani vi ave¬
vano battezzato la sorella di un
mandarino, chiamandola France¬
sca; nel 1576 due agostiniani aveva¬
no battezzata la figlia di lei, chia¬
mandola Giovanna.

L'evangelizzazione vera e pro¬
pria inizia soprattutto col gesuita P.
Alessandro de Rhodes, che stette sul
luogo solo tre anni (1627-1630), per¬
ché costretto dalla persecuzione a



138 Ignazio Barbagallo

lasciare la missione. Egli ha però il merito di avere organizzato sul luogo la vita
della Chiesa, creando anche l’istituto dei catechisti.

Rientrato in patria, con la sua propaganda per le missioni nel Tonchino, fece
nascere prima la società delle Missioni Estere di Parigi, costituita da preti secola¬
ri, e poi, tramite i fondatori della stessa società, riuscì ad ottenere l’erezione di
un Vicariato Apostolico. Il primo titolare fu Mons. Francesco Pallu, confondatore
della detta società, che ebbe la nomina il 29 giugno 1659.

I Missionari Esteri di Parigi penetrarono nel Tonchino nascostamente nel 1666,
perché tre anni prima c’era stato un decreto di espulsione per tutti i missionari.
Appena giunti sul luogo, ordinarono sacerdoti alcuni dei catechisti che durante
la persecuzione avevano continuato l’opera degli evangelizzatori, e fondarono l’i¬
stituto femminile delle “Amanti della Croce”.

Nel 1679, per opera del Vicario Apostolico Mons. Francesco Pallu, il Tonchino
fu diviso in due Vicariati: Orientale ed Occidentale. I primi titolari apparteneva¬
no alla Società delle Missioni Estere di Parigi.

Il problema dei distretti
Non si può ben comprendere l’azione missionaria degli agostiniani scalzi nel

Tonchino e le difficoltà da loro incontrate, se non si tiene conto della questione
dei distretti.

E’ necessario ricordare che i primi a sbarcare nel 1517 in Macau, centro di
irradiazione missionaria in Cina e nel Tonchino, furono i Portoghesi. Questi il
29.1.1576 avevano ottenuto l’erezione del vescovado. Ma il governo portoghese si
era fatto concedere dalla S. Sede il diritto di patronato di quelle missioni.

Con questo privilegio vennero fuori contestazioni tra gli elementi portoghesi,
rappresentati prevalentemente dai gesuiti, ed elementi di altre nazioni.

Durante l’arco di tempo in cui il P. Giovanni Mancini svolse il suo apostolato
in Tonchino, la S. Sede era intervenuta per risolvere i problemi, cui dava luogo
la questione dei distretti, con i seguenti provvedimenti:
1) Il 26.7.1703 ordinò di tenere un Sinodo con la partecipazione di tutti i missio¬
nari che avevano interesse, per risolvere la questione nel modo migliore, evitan¬
do che in uno stesso Distretto ci fossero missionari appartenenti ad Ordini diversi.
2) Il 27.12.1705 la questione viene demandata al Patriarca antiocheno, Card. Car¬
lo M. De Tournon, Visitatore Apostolico. Questi, non potendosi recare sul luogo,
provvide a fare inviare l’Abate Giampè.
3) Il 9.12.1707, in seguito al ricorso presso la S. Sede del Vescovo Aurense, ten¬
dente a fare annullare i pretesi privilegi dei gesuiti, la Congregazione di Propa¬
ganda demandò la soluzione al suddetto Eminentissimo Visitatore Apostolico, il
quale, prima che il responso di Roma arrivasse a destinazione, era stato impri¬
gionato dai portoghesi, perché il loro Re Giovanni V aveva giudicato l’opera del
Tournon lesiva del diritto di patronato del suo governo.

E’ in questo sfondo che bisogna leggere la storia della missione nel Tonchino
degli agostiniani scalzi.



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino e nella Cina 139

L’opera del P. Giovanni Mancini

Quando il nostro missionario giunse nel Tonchino, erano Vicari Apostolici:
Mons. Giacomo da Bourges, delle Missioni Estere di Parigi, nella parte occidenta¬
le; Mons. Raimondo Lezzoli, OP, italiano, succeduto il 20.10.1696 a Mons. France¬
sco Deyder, nella parte orientale.

Il P. Giovanni si recò da Mons. Lezzoli. Questi l’accolse benevolmente e, con
animo di padre e di pastore, gli affidò un distretto nella sua circoscrizione, costi¬
tuito «in gran parte della provincia orientale e parte della meridionale». Il capo¬
luogo del distretto era Ke-sat. In questa piccola capitale era ancora vivo il ricor¬
do di uno scontro distrettuale. Il domenicano spagnolo, P. Giovanni della Croce,
che succederà al Lezzoli nel vescovado, profittando dell’assenza dei gesuiti da Ke-
sat, che vi si erano stanziati per primi, andò ad aprirvi una chiesetta con casa an¬
nessa. Però, quando ritornarono i portoghesi della Compagnia di Gesù, questi lo
fecero correre e gli liquidarono la troppo affrettata fondazione.

Ed ecco giungere ora il nostro P. Giovanni. Era un’anima veramente agosti¬
niana e quindi innamorata di Dio. Ciò non impedì che fosse accolto con ostilità
ed insulti. Egli però, sull’esempio di Gesù, «oltraggiato non rispondeva con oltraggi,
e soffrendo non minacciava vendetta, ma rimetteva la sua causa a colui che giudi¬
ca con giustizia» (1 Pt 2,23). «Lo minacciarono più volte (i cristiani del luogo) di
gettarlo nel fiume, se non si partiva, di più gli chiusero più volte la porta quando
diceva la Messa. Il P. Giovanni però con la pazienza vinse ogni cosa», rovesciò com¬
pletamente la situazione, sì che «i PP. della Compagnia l’amavano che un suo Pa¬
dre proprio» (Lett. P.G.A. Masnata del 10.6.1716).

In questo distretto, consegnatogli dal Lezzoli con documento firmato e tim¬
brato, il P. Giovanni lavorò indefessamente fino alla morte, accaduta 1’8.6.1711.
Vi trovò 2.000 cristiani e ve ne aggiunse altri 12.000. Confessava 9.000 persone
all’anno. Fondò 13 chiese principali, dedicandone diverse a Santi Agostiniani, più
altre 37 minori. Formò 50 catechisti che avessero la cura dei fedeli e delle diverse
chiese. Eresse cinque case per i suoi confratelli, che chiese in aiuto lungamente
ai superiori di Roma, ma che non ebbe la gioia di vedere arrivare.

A causa delle continue persecuzioni, doveva lavorare, come ogni altro missio¬
nario, quasi sempre di notte, attraverso pericoli di ogni genere.

Il P. Giovanni Mancini, prima ancora di partire per le missioni, era considera¬
to un santo dai confratelli, ma nel lontano Tonchino, con le fatiche apostoliche
raggiunse altezze sublimi. Dopo la morte fu pianto dai missionari, dai fedeli e dai
pagani per lunghi anni, il Definitorio Generale del suo Ordine, lo decorò con il
titolo di "Venerabile”.

Il suo zelo apostolico, lo possiamo riscontrare nelle lettere che inviava in Ita¬
lia. Ecco qualche espressione: «Se ama Gesù, ami le anime ricomprate col suo san¬
gue»; «Amiamo Gesù e pregatelo che ci dia anime convertite e patire per il suo
amore»; «Adesso non mi trovo con altro desiderio che di convertire molte anime».

Nel chiedere l’invio di altri missionari, esclama: «Abbino compassione e mise¬
ricordia di tante anime ricomprate col sangue di Gesù Cristo e di tante pecorelle
in questi deserti smarrite senza pastore». «La gloria di Dio davanti e i rispetti



140 Ignazio Barbagallo

umani dietro le spalle». Tale fu il fondatore della missione degli agostiniani scal¬
zi del Tonchino.

In considerazione delle contestazioni che sorgevano a causa dei distretti, egli
aveva assicurato al suo Ordine la circoscrizione affidatagli, stipulando il 25.11.1703
un patto con i gesuiti e i domenicani, rinnovato il 6.12.1704, con il quale i firmata¬
ri s’impegnavano a mantenere i confini distrettuali e a garantirne l’appartenenza
ai rispettivi Istituti.

Purtroppo però i fatti successivi non furono conformi a detto concordato. In
tal modo la missione tonchinese degli agostiniani scalzi fu molto contrastata, fi¬
no a quando non venne sopraffatta.

Amare sorprese

Il secondo gruppo di missionari è costituito dai PP. Roberto Barozzi da Gesù
e Maria, Giovanni Andrea Masnata da S. Giacomo e Marcello da S. Nicola. Il pri¬
mo era il superiore della spedizione.

La Congregazione di Propaganda aveva approvato l’invio nel Tonchino di altri
agostiniani scalzi fin dal 27.2.1711, ma i tre sopraddetti Padri poterono lasciare
Roma solo 1’11.11.1711, ossia cinque mesi dopo la morte del Ven. P.Giovanni Man¬
cini. Né il loro viaggio potè essere rapido. Dopo essere passati per Lucerna, Colo¬
nia, Rotterdam e Amsterdam nella speranza d’imbarcarsi su nave olandese,
dovettero ripiegare verso la flotta inglese. Raggiunta l’Inghilterra nel marzo 1712,
poterono lasciare l’Europa solo ai primi di novembre del detto anno.

Giunti a Madras il 19 giugno 1713, si dovettero separare. Il 9 luglio P. Roberto
proseguì il viaggio attraverso le Isole Filippine, mentre gli altri due poterono la¬
sciare Madras dopo circa un anno e cioè il 26.6.1714.

Il P. Barozzi il 22 agosto 1714 attraversò il confine tonchinese nei pressi di Lo-
m’oen, dopo essere stato nascosto tre mesi e mezzo dentro una spelonca, nel vici¬
no territorio di Sou-Tam.

Recatosi dal Vicario Apostolico Mons. Giovanni di S. Croce, successore del Lez-
zoli, venne accolto con grande carità. Egli però non era solo. Trovandosi nelle Iso¬
le Filippine era passato tra gli agostiniani scalzi di Spagna o recolletti, credendo
che avrebbe trovato maggiore appoggio presso la corte di Madrid. Quei religiosi
spagnoli quindi inviarono il Barozzi al Tonchino come se fosse un suddito loro
e, per servirlo ancora meglio, gli dettero come angelo custode un loro religioso
col titolo di vicario provinciale. Il geniale espediente, quando giunsero a Macau,
li fece cadere nelle mani dei portoghesi, i quali li arrestarono e li misero al fresco
in guardina. Ma riuscirono a scappare insieme ad un Tartaro.

Dunque il P. Barozzi si presentò insieme al suo nuovo vicario provinciale, P.
Tommaso da S. Luca, al Vicario Apostolico Mons. Santacroce. Questi ripartì l’ex
distretto del Ven. P. Giovanni in tre parti: la prima e la migliore, dove c’era il ca¬
poluogo Ke-sat, l’assegnò al proprio confratello spagnolo P. Bartolomeo Sambu-
quillo che già vi stanziava, in ossequio al principio che la carità comincia dai più
vicini, la seconda parte l’assegnò al vicario provinciale, per rispettare l’autorità,
e la terza parte, ossia quella più scadente, la riservò al P. Barozzi, in omaggio alla



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino e nella Cina 141

gerarchia dei valori. Quattro mesi dopo arrivarono i PP. Giannandrea da S. Gia¬
como e Marcello da S. Nicola. Questi, dunque, trovarono due novità. La prima
fu quella di imbattersi in un superiore di nuova zecca, la seconda quella di veder¬
si assegnata la zona di operazione fuori il distretto dissodato e piantato dal con¬
fratello P. Giovanni. Però tacquero ed obbedirono, proponendosi di sopportare
ogni cosa per amore di Dio e della pace.

La prima difficoltà sfumò subito, perché il P. Tommaso da S. Luca, dato che
aveva già 50 anni, si ritirò dopo 8 mesi.

Il secondo problema, invece, piano piano divenne una dolorosa questione. Bi¬
sogna però subito notare che ciò non accadde per iniziativa dei tre missionari ago¬
stiniani scalzi, ma a seguito di un ordine venuto da Roma e dato di propria
iniziativa da Propaganda Fide.

Il nocciolo originario della questione
La Congregazione di Propaganda Fide, non appena apprese il decesso del Ven.

P. Giovanni Mancini, scrisse al Vicario Apostolico del Tonchino Orientale perché
venisse consegnato ai nuovi missionari agostiniani scalzi, partiti da Roma nel no¬
vembre 1711, tutto ciò che era appartenuto al loro confratello. Il provvedimento
era una cosa normale, in quanto gli agostiniani scalzi erano missionari apostoli¬
ci, ossia dipendenti immediatamente dal dicastero romano.

L’ordine da Roma giunse nel Tonchino nel 1715, quando cioè i nuovi arrivati
si erano rassegnati alla perdita del loro distretto. A seguito di tale disposizione,
fecero istanza perché venissero immessi nel possesso di quanto aveva posseduto
e amministrato il Ven. P. Giovanni.

Il Vicario Apostolico, che era lo spagnolo Mons. Giovanni di S. Croce, ricor¬
dando lo sfratto che gli avevano dato da Ke-sat i gesuiti portoghesi, quando era
semplice missionario, allorché fu a capo del Tonchino Orientale, pensò di fare ri¬
tornare i confratelli in detto luogo. Approfittando dunque dell'assenza degli ago¬
stiniani scalzi per la morte del P. Giovanni Mancini, vi mandò il confratello
spagnolo P. Bartolomeo Sambuquillo, già nominato. Ecco quanto egli stesso di¬
chiarò ufficialmente per giustificare la sua riluttanza ad eseguire gli ordini di Ro¬
ma: «Dopo la morte del P. Giovanni, i Padri della Compagnia tentarono con ogni
sforzo di riprendersi tutto il paese, per cui fu necessario durante la mia assenza
inviare sul luogo il Rev. P. Bartolomeo per custodire i fedeli, altrimenti sarebbe
stato precluso a tutti gli altri missionari l’ingresso in Ke-sat... Perciò ora non si
potrebbe fare andare via il detto Padre senza arrecare ingiuria all’Ordine dei Pre¬
dicatori, molto più che i Padri ivi dimoranti non intendono cedere il diritto ac¬
quisito».

Purtroppo la dolorosa controversia, iniziata in tal modo, si trascinò a lungo,
nonostante i ripetuti interventi della Congregazione di Propaganda a favore degli
agostiniani scalzi, e si chiuse definitivamente il 30 gennaio 1761, non già con l’af¬
fermazione della forza della ragione, ma con il trionfo del diritto della forza, pa¬
ludata da ragionevolezza.

Non è qui il luogo di narrare la vicenda, ma di far conoscere i missionari che



142 Ignazio Barhagallo

operarono nel Tonchino. Il richiamo si è reso necessario, perché non si potrebbe¬
ro apprezzare gli uomini e le loro azioni, se non si tenesse conto del difficile am¬
biente in cui vennero a trovarsi.

I tre missionari del secondo gruppo

Il P. Roberto Barozzi condusse una vita movimentata, a causa di continue
malattie. Entrato nel Tonchino alla fine dell’agosto 1714, non si era giunti ancora
al 1° luglio dell’anno seguente, che «già da quattro volte è caduto ammalato, due
volte con febbre, e due volte con dolori colici, che lo ridussero all’estremo».

Dovette quindi recarsi presto a Manila per curarsi. Nel 1717 la Congregazione
di Propaganda suggerisce al suo procuratore P. Cerù di destinarlo in Cina; ma,
dopo tanti mesi di attesa, il 9.8.1721 rientra in Ke-sat, per ripartirne nello stesso
mese dell’anno appresso. Il 10.11.1722 lascia Canton per recarsi a Macau; da qui
si porta a Pondicherry nella Costa Coromandel. Mentre pensava di andare a svol¬
gere l’apostolato nel regno di Pegu (Birmania), viene consigliato da Mons. Clau¬
dio Visdelou di recarsi a Roma per esporre a Propaganda la situazione della sua
missione nel Tonchino. Giunge al centro del cattolicesimo nell'ottobre 1725. Ri¬
solte le questioni, riparte per il Tonchino il 21.1.1727, insieme a due nuovi missio¬
nari suoi confratelli e al catechista tonchinese Antonio Dang, che frattanto aveva
fatto il noviziato ed emesso la professione col nome di Fra Agostino Maria da S.
Roberto. Giunse a destinazione il 9.2.1729. Però sopravvisse solo 3 mesi. Frattan¬
to la Congregazione di Propaganda Fide il 12 novembre 1728 gli aveva spedito la
nomina di Visitatore Apostolico per il Tonchino Occidentale. Egli non arrivò a
conoscerla, perché morì in Dum-Xuen il 30 aprile 1729. Nel darne la notizia al
Vicario Generale di Roma, il P. Girolamo Contardo da S. Filippo Neri scrive: «...
il dì 30 di detto mese rese l'anima al Creatore, con gran pianto di noi tutti suoi
fratelli, vedendosi privi di un religioso di tanto merito e di tanto decoro».

Il P. Marcello da S. Nicola fu di poco aiuto nella missione, perché anche lui,
a causa di malattia, la dovette lasciare presto per andarsi a curare. Ritornandovi
dopo qualche anno, l'abbandonò definitivamente all’inizio del 1720 per recarsi a
Manila, dove morì il 17.12.1736. Egli fu presente all’eccidio dei due suoi confra¬
telli che stavano per entrare nel Tonchino, perpetrato da una banda di ladroni
il 25.11.1719 e ne scrisse la relazione.

Il P. Giovanni Andrea Masnata da S. Giacomo, terzo missionario della se¬
conda spedizione, è moralmente e spiritualmente il primo di essa. Egli deve esse¬
re in qualche modo paragonato e posto al fianco del Ven. P. Giovanni Mancini.
Si deve a lui il recupero e la rifioritura dell’antico distretto. Lavorò quasi sempre
da solo. Fu accusato d’invadenza perché richiese la restituzione dei centri e dei
beni della missione, a norma delle disposizioni emanate da Roma. I suoi grandi
meriti erano tanto noti a Propaganda Fide, che questa il 22 ottobre 1725 l'aveva
nominato, prima del P. Barozzi, Commissario e Visitatore Apostolico del Tonchi¬
no Occidentale, compito che non potè neppure iniziare perché colto da morte in
Ke-Ke il 29.9.1726.

Egli è un autentico santo. Commoventissimi i suoi slanci spirituali, tramanda



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino e nella Cina 143

P. Giovanni Damasceno Salustri
(tela ad olio nel convento di Gesù e Maria)

Le altre spedizioni missionarie
P. Giovanni Damasceno - Dopo

le due precedenti spedizioni missio¬
narie, gli agostiniani scalzi inviarono
nel Tonchino altri quattro gruppi. Il
primo di essi (terzo della serie) partì
il 12.9.1717 ed era formato da 4 sa¬
cerdoti: Giovanni Damasceno Masna¬
ta da S. Ludovico, fratello del P. Gian-
nandrea, Tommaso dell’Ascensione,
Giovanni Francesco da S. Gregorio e
Giovanni Giocondo da S. Nicola.

Il quarto gruppo era costituito da
due soli individui: P. Giovanni Fran¬
cesco da S. Giuseppe e P. Ilario Co¬
sta da Gesù, che sarà la figura più im¬
portante e completa dei missionari
agostiniani scalzi nel Tonchino. Que¬
sti due missionari partirono da
Ostenda il 13.2.1722 e giunsero a Can-
ton il 15.8.1722.

Ad essi fecero seguito i PP. Giro¬
lamo da S. Filippo e Lorenzo della
Concezione, partiti il 21.1.1727 e
giunti a destinazione il 14.4.1729.

L’ultimo gruppo è costituito dai

tici dai confratelli. Il Capitolo Generale dell'Ordine del 1728, nella sessione sesta,
lo decorò col titolo di "Venerabile”.

Di lui, come del Mancini, si dovrebbe scrivere una monografia a parte e ne ver¬
rebbe fuori un volume di grande edificazione spirituale e missionaria. Qui non
possiamo tacere che fu devotissimo della Vergine; in suo onore pubblicò un opu¬
scolo in lingua tonchinese. Era stato un prediletto del Ven. P. Carlo Giacinto da
S. Maria, fondatore del mistico Santuario della Madonnetta in Genova. Allorché
il 3.2.1696 quella affascinante statua della Vergine fu portata processionalmente
dalla cappella di S. Giacomo alla cripta dove si trova ancora oggi, al nostro P. Gian-
nandrea, allora neoprofesso di due mesi e dodici giorni, fu affidato l’alto e gioio¬
so compito di portare la corona della B. Vergine. Egli era partito per le missioni
con il consiglio e la benedizione del detto Ven. P. Carlo Giacinto. Dal lontano Ton¬
chino chiedeva frequentemente preghiere a lui presso l'altare della Madonnetta.
Dietro il Ven. P. Giovanni Andrea Masnata c’è tutta la ricchezza spirituale rac¬
chiusa nel Santuario che gli agostiniani scalzi posseggono a Genova. Ci piace a
questo proposito notare che il P. Giannandrea è morto il 29 settembre 1726, ossia
lo stesso giorno in cui quattro anni prima era stato consacrato l’altare maggiore
del Santuario.



144 Ignazio Barbagallo

PP. Domenico M. da S. Martino e Adriano da S. Tecla, che sarà l’ultimo superiore
della missione tonchinese. Dovremmo dire qualcosa di ognuno di essi, ma la leg¬
ge della brevità e dello spazio ce lo vieta. Faremo solo qualche accenno.

Dei quattro che partirono il 12 settembre 1717 nessuno raggiunse il Tonchino.
Infatti il P. Giovanni Giocondo morì lungo il viaggio a Chandernagor (Indostan)
il 21.11.1719 e fu sepolto nella chiesa degli agostiniani portoghesi di Band. Il com¬
pagno che viaggiava con lui, P. Giovanni Francesco da S. Gregorio, giunse dopo
tante peripezie a Canton e, associatosi ai due missionari della spedizione seguen¬
te (Gian Francesco e Ilario), naufragò nell’atto di entrare in Tonchino, il 13 dicem¬
bre 1723. Gli altri due (Giovanni Damasceno e Tommaso dell’Ascensione) furono
assassinati da una banda di ladroni il 25 novembre 1719.

Non potendo parlare di ognuno di essi, diremo solo qualcosa del P. Giovanni
Damasceno Masnata. Questi era di una intelligenza straordinaria. Da studente so¬
stenne brillantemente una disputa pubblica, sì da ricevere una medaglia d’oro dal
Papa Clemente XI, il quale volle che la tenesse presso di sé, dispensandolo dal
voto di povertà che glielo proibiva. Benché ancora chierico, fu promosso Lettore,
ed insegnò con tanto prestigio da essere “lo stupore dei circoli” e, come ebbe a
dire il P. Spinola S.J., in materia di teologia era il terrore di Genova.

Ma la sua cultura e intelligenza erano superate dalla sua pietà e carità. Anche
lui «era intrinsichissimo del Ven. P. Carlo Giacinto, da cui ricavava massime so¬
de di spirito». Fu Custode del Santuario della Madonnetta e scrisse Selvetta delle
azioni virtuose del P. Carlo Giacinto. Dallo stesso Venerabile fu consigliato di re¬
carsi nelle missioni, e lungo il viaggio scrisse a lui da Avignone, Marsiglia, Lione,
Parigi, Saint Maio, Pondichery, Madras, Canton e Sou-Tan, nelle cui vicinanze in¬
contrò tragica morte. La sua morte e quella del confratello P. Tommaso fu consi¬
derata da molti come un vero martirio subito per la fede.

P. Ilario Costa di Gesù - Non potendo soffermarci su ognuno dei missionari,
neppure a larghissimi tratti, diremo qualcosa del P. Ilario.

Nato il 2.9.1696 a Pessinetto (Torino) all’insegna di due prodigi, come ci dice
il Cibrario, mostrò da bambino una spiccata inclinazione allo studio, alla virtù,
alla bontà. Durante i suoi studi letterari, compiuti presso il collegio dei Gesuiti,
faceva da ripetitore ai suoi compagni e nel pomeriggio giungeva a comporre 1.000
versi latini.

Venendo a sapere che gli agostiniani scalzi avevano le missioni, entrò nel loro
Istituto. Compiuti gli studi filosofici e teologici nello studentato che essi avevano
nel convento di S. Nicola di Genova, cantò la sua prima Messa il 15 agosto 1714.

Fatta istanza per recarsi nel Tonchino, fu preferito con il compagno P. Gio¬
vanni Francesco da S. Giuseppe ai ventiquattro candidati che si erano presentati.
Partì col detto padre il 1 novembre 1721 da Torino, cantando il salmo 113 che ri¬
corda l’uscita degli ebrei dall’Egitto. Salpato da Ostenda il 13.1.1722, giunse a Can¬
ton il 15 agosto dello stesso anno, ottavo anniversario della sua prima Messa. Scam¬
pato miracolosamente dal naufragio del 13.12.1723, dove perirono gli altri due
confratelli che erano con lui, il 20 marzo del 1724 arrivò a destinazione in Deum-
Xuyen, dove l'attendeva ansiosamente il P. Giannandrea Masnata.



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino c nella Cina 145

La sua intelligenza, la sua affabilità e mansuetudine, la mirabile prudenza, lo
spirito di sacrificio e di donazione, il suo gran cuore s’imposero presto su tutti.
Fu amato da ogni categoria di persone. Il 4.12.1730 Papa Clemente XII lo nominò
Commissario e Visitatore Apostolico del Tonchino Occidentale, a seguito delle no¬
mine andate a vuoto dei confratelli P. Giannandrea (25.10.1725) e P. Roberto
(12.11.1728).

Il 3.10.1735 fu nominato Vescovo Coadiutore del Vicario Apostolico del Ton¬
chino Orientale, con diritto di successione. Nonostante questa seconda nomina,
mantenne il mandato nel Tonchino Occidentale fino al 2.10.1738, cioè fino a quan¬
do non fu nominato il nuovo Vicario Mons. Ludovico Néez, Vescovo titolare di
Ceomenia. Frattanto nell’ottobre 1737 aveva assunto la piena direzione del Ton¬
chino Orientale per l’avvenuta morte del Vescovo Nisseno, di cui era coadiutore.
In tal modo per un anno ebbe la responsabilità di tutto il Tonchino.

Il 26.11.1744 col Breve Quantopere charitas Christi fu inviato da Benedetto XIV
come Delegato Apostolico in Cocincina, per rimuovere le divergenze che vi erano
tra i missionari di diversi Istituti e Paesi, applicando le norme che egli aveva im¬
partito con ottimi risultati nel Tonchino.

Nel 1753 tenne in Luc-Thuy il "Concilio tonchinese”, i cui Atti originali si con
servano presso l’archivio di Propa¬
ganda Fide, e che furono pubblicati
a Roma nel 1757 nell’opera "Ragioni
de’ PP. Domenicani”.

E’ impossibile sintetizzare l’ope¬
ra vasta e multiforme di Mons. Ilario
Costa. Pubblicò in lingua annamita
opere di filosofia, dogmatica, mora¬
le, prediche domenicali, panegirici e
biografie di santi per ogni giorno, il
cerimoniale per la Messa e l’ammini¬
strazione dei sacramenti, un corso di
esercizi spirituali, la traduzione del¬
la Regola e Costituzioni degli agosti¬
niani scalzi.

Inviò a Propaganda la relazione
della morte dei quattro martiri gesui¬
ti, Bartolomeo Alvarez e Compagni,
pubblicata a Roma nel 1739, e quella
dei due martiri domenicani, France¬
sco Gii e Matteo Alfonso Leziniana,
stampata in Roma nel 1745, per cui
i detti martiri poterono in seguito
avere gli onori degli altari. Degli ul¬
timi due istruì anche il processo in¬
formativo. Si trovano suoi scritti e
sue lettere in vari archivi nazionali c

Mons. Ilario Costa di Gesù
(tela ad olio nel convento di Gesù e Maria)



146 Ignazio Barbagallo

di istituti religiosi. Di essi ne sono citati diversi in "Bibliotheca Missionum” do¬
ve, purtroppo, è detto recolletto, anziché agostiniano scalzo.

Mons. Ilario era di una tempra morale eccezionale. Di fronte al compimento
del suo dovere, padroneggiava operazioni chirurgiche e dolori atroci, fin da quando
era studente a Genova. Pochi giorni prima di morire, ultimò la Visita pastorale
del suo Vicariato, nonostante la febbre alta. I gesuiti gli suggerivano di mettersi
a letto, ma egli portò a termine la sacra Visita, rientrò alla sua sede e si distese
esausto sul suo povero giaciglio. All’indomani, domenica di Passione, non reggen¬
dosi in piedi, non celebrò la Messa, ma ebbe la forza di alzarsi, ascoltarla e riceve¬
re la comunione. La sera poi dello stesso giorno chiese l’unzione degli infermi.
Pertanto si alzò, s’inginocchiò per confessarsi e, ricevuta l’assoluzione, si rimise
a letto. Gli fu amministrato l'Olio Santo, gli si recitarono le preghiere per la rac¬
comandazione dell’anima e, terminate queste, egli spirò serenamente. Era il 31
marzo 1754.

Il suo cadavere fu lasciato insepolto dalla domenica di Passione al mercoledì
dopo la domenica in albis per soddisfare la devozione dei fedeli. Ai suoi funerali
parteciparono da dodici a quattordicimila persone.

Non c’è individuo che abbia conosciuto Mons. Ilario Costa e non ne abbia tes¬
suto gli elogi. Egli è stato celebrato come «raro soggetto e per ogni titolo ragguar¬
devole...; martire di pazienza nelle amministrazioni... tutto intento all'utile comu¬
ne... che aveva viscere tenerissime verso dei poveri». Il P. Paolino di Gesù scrisse:
«La prerogativa di questo grand’Uomo è stata d’esser stato raro in tutte le virtù,
che ha praticato in grado eminente e tutte ad uno stesso tempo... fu specchio di
santità, di dottrina, prudenza e zelo».

La cura che posero i suoi confratelli della provincia piemontese nel raccoglie¬
re notizie intorno a questo raro soggetto, dopo la sua morte, ci fa pensare che aves¬
sero in mente di iniziare il processo di beatificazione. Ma, purtroppo, le questioni
giurisdizionistiche del regno piemontese agitate nel '700, con le soppressioni dei
conventi e la sospensione del capitolo provinciale nel 1760, bloccarono questa ini¬
ziativa. Quello che maggiormente affligge è la triste constatazione che questa fi¬
gura di primo piano giace ancora nell’oblio.

Senza voler prevenire il giudizio della Chiesa, il cuore ci dice che Mons. Ilario
Costa è un santo e che sarebbe possibile un processo storico. Egli, non solo man¬
tenne fede agli impegni della sua professione monastica, ma praticò con ridon¬
danza anche gli altri voti particolari, che aveva emesso il 17 settembre 1715, nel
giorno della sua consacrazione religiosa: 1) perpetua schiavitù mariana, per ave¬
re in compenso dolori e tribolazioni; 2) procurare a qualunque costo ogni anno
almeno un’anima a Dio; 3) compiere quotidianamente qualche penitenza parti¬
colare.

I suoi Vicari Generali
Dovremmo ora dare qualche notizia sui missionari, nominati quando abbia¬

mo elencato le spedizioni fatte nel Tonchino. Ma già siamo stati lunghi. Diremo
solo che furono ardenti ed attivi operai evangelici. Il fiorente seminario indigeno
da loro curato è una delle molte prove.



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino e nella Cina 147

Anche del P. Lorenzo della Concezione e del P. Adriano di S. Teresa, che furo¬
no uno dopo l'altro Vicari Generali di Mons. Ilario Costa, siamo costretti a dire
ben poco.

Il P. Lorenzo (Cuneo 1693 - Mondovì 1773) fu compagno di studio del Costa,
di tre anni più anziano ed emulo nella virtù. Lo raggiunse nel Tonchino dopo un
viaggio “seminato di miracoli”, in quanto più volte scampò alla morte “con spe¬
cialissima provvidenza”. Svolse il suo apostolato nel distretto di Ke-sat. Nei pri¬
mi tre anni di lavoro amministrò 15000 battesimi di bambini e 472 di adulti, tra
cui molti letterati; distribuì 12000 comunioni e regolò diverse situazioni matri¬
moniali: «ma tutto ciò - è scritto - è il meno».

Il P. Adriano, confrontandolo con Mons. Ilario Costa, chiama questi "lumina¬
re maggiore" e il P. Lorenzo “luminare minore”, sottolineando che tra tutti e due
c’era «indissolubile congiunzione d’animi e un sol cuore», come vuole la Regola
di S. Agostino.

Il P. Lorenzo, dopo la celebrazione del Sinodo tonchinese (1753), venne a Ro¬
ma per portarne gli “Atti” alla Congregazione di Propaganda e non potè più tor¬
nare nel Tonchino, dove aveva lavorato per 24 anni.

Il secondo Vicario Generale di Mons. Ilario Costa fu il milanese P. Adriano di
S. Tecla. Egli fu assunto a questo ruolo dopo la partenza per l’Italia del P. Loren¬
zo e rimase a capo del Vicariato Orientale dopo la morte del detto Vescovo.

Giunto nel Tonchino nel 1735, scrisse nel 1750 un opuscolo su "Le sette tra
i cinesi e tonchinesi”, pubblicato a Parigi nel 1823 in "Journal Asiatique” II, pp.
163-175, sotto il titolo "Traité des Sectes Religieuses...”. Fu poi pubblicato una
seconda volta sulla detta rivista, a Parigi nel 1825: VI, pp. 154-165, sotto il titolo
"De culte des Esprits chez les Tonquinois”. La duplice edizione dell’opuscolo a
distanza di due anni dice già tutto sull’importanza dello scritto.

Ma il P. Adriano ha legato il suo nome alla fine della missione degli agostinia¬
ni scalzi nel Tonchino. Non è qui possibile fare una sintesi della vicenda. Notere¬
mo solo due circostanze: 1) La Congregazione di Propaganda Fide, nel prendere
il doloroso provvedimento, dette in tutto ragione agli agostiniani scalzi e mise in
evidenza gli errori (o colpe) di quanti si erano scagliati contro di loro; 2) l’inizio
della lotta fu occasionato dal fatto che il P. Adriano non aveva concesso a tre mis¬
sionari domenicani, di recente arrivati, le facoltà necessarie per l’esercizio del lo¬
ro ministero. Egli - come poi sentenziò la Congregazione - era nel suo pieno diritto.

I domenicani però si videro offesi nell’onore e quindi sfoderarono la spada fi¬
no all’ultimo sangue, secondo la prassi cavalleresca del ’600.

Ecco allora un raffronto ed una considerazione.
Quando gli agostiniani scalzi, dopo la morte del fondatore della loro missione,

giunsero nel Tonchino, non solo furono estromessi dal distretto loro spettante se¬
condo le norme date da Roma, ma ebbero solo una parte della casa fabbricata
in Ke-sat dal P. Giovanni Mancini e, poiché il piccolo ambiente doveva loro servi¬
re solamente per abitazione, il 20 settembre 1716 ebbero solennemente interdet¬
ta, con comminazione di censure ecclesiastiche, l’amministrazione dei sacramen¬
ti nell’area di Ke-van e perfino nella casa di Ke-sat, dove si ritiravano dopo il lavo-



148 Ignazio Barbagallo

ro svolto in zone distanti. Tutto ciò, dopo che Propaganda Fide aveva dato ordine
di restituire agli agostiniani scalzi quello che loro spettava.

Ebbene, di fronte a tale ingiustizia ed oppressione, i nostri missionari chiese¬
ro, sì, quello che loro competeva, ma senza creare scandali, perché fin dal loro
arrivo sul luogo avevano detto: «ci abbisogna avere pazienza per vivere in pace»
(Lettera del P.G. Andrea del 1.7.1715).

Possiamo dunque concludere che i missionari agostiniani scalzi testimoniaro¬
no nel Tonchino, con la vita e con l’opera, lo zelo di cui era acceso il loro Padre
S. Agostino, ma soprattutto dettero prova concreta del loro amore all’unità dei
cuori nel vincolo della pace.

La missione in Cina

Poiché il nostro scritto si è fatto più lungo del previsto, sintetizziamo la mate¬
ria in pochi dati.

Questa missione fu aperta in Hai-tien, sobborgo di Pechino, dai PP. Serafino
da S. Giovanni Battista e Sigismondo da S. Nicola, che, partiti da Torino il
15.2.1736, giunsero nella capitale della Cina 1’8.4.1738.

D. O. M.

P. SERAF1NVS
A. S 1OANNE
BAPTA. ALGV
STIXIANVS
EXCALCEAT*
MED1OLAXE
XSIS VEMT
AD SIXAS A X
XO MDCCXXX
Vili VBI PLEX
VS MER1TIS
MAGXO SVI
DESS1DERI0
REL1CTO OBI
IT IX HAI TI
EX DIE NOXA

AVGLSTI A. C.
MDCCXL1I
ETATIS SVJE E

fé

&
3

«E 54
A—* fé 4:7 Pi —. w

KB & *T —.
? ¥ a K

A
dL
+ 4L

fé yy
4;

A
4L

2« fé
z* zzi

41 * A
2« a—. 4- vi

H A
Lì»

Epitaffio scrino da P. Sigismondo Meinardi di S. Nicola
per il suo confratello P. Serafino di S. Giovanni Battista.

Il primo di questi padri, che era il ca¬
po della missione, morì il 9.8.1742, e
quindi il P. Sigismondo viene conside¬
rato come il fondatore di quel centro
missionario.

Di lui si è tracciato un breve ed esau¬
riente cenno biografico su questa rivi¬
sta (cfr. n. 6, 1977, pp. 11-14); pertanto
rimandiamo il lettore a tale articolo.

Il P. Sigismondo (+ 29.12.1767) rima¬
se solo fino al 9 aprile 1762, giorno in
cui giunse a Pechino il confratello roma¬
no P. Giovanni Damasceno Salustri del¬
la Concezione, al secolo Flavio, Giaco¬
mo, Stefano, nato il 26.12.1727 e ordina¬
to sacerdote il 19.12.1760.

Questo terzo missionario in Cina, se¬
condo la prassi seguita dei quanti si re¬
cavano ad annunziare il Vangelo in quel¬
l’impero, vi si portò con un titolo pro¬
fessionale. Il suo era quello di pittore e
di suonatore di flauto. Egli era di spic¬
cate qualità morali e sacerdotali. Per¬
tanto Papa Pio VI, il 20 luglio 1778 lo no¬
minò Vescovo di Pechino, dietro presen¬
tazione della Regina fedelissima, fatta
il 6 giugno precedente, e previa dispen-



Le Missioni degli Agostiniani Scalzi nel Tonchino e nella Cina 149

sa dal voto di non accettare prelature, concessa il 10 del detto luglio.
Purtroppo la sua nomina ebbe luogo a ventuno anni di vacanza della sede pe¬

chinese e a cinque dal Breve pontificio con cui fu soppressa la Compagnia di Ge¬
sù. La situazione era particolarmente grave ed accesa nella capitale cinese, anche
per la stima che i gesuiti godevano presso la corte imperiale.

Nella mente del Papa, la nomina a Vescovo di Mons. Gian Damasceno Salustri
doveva servire a calmare la situazione. Ma non fu così. Anche in questa circostan¬
za prevalse l’onore cavalleresco offeso e quindi il nuovo Vescovo fu travolto, e
così il 24 settembre 1781 moriva improvvisamente di apoplessia.

Al suo posto e dei confratelli che l’avevano preceduto, giunsero il 17 novem¬
bre 1784 i PP. Anseimo da S. Margherita e Adeodato da S. Agostino, che erano
partiti il 15.3.1782.

Questi due ultimi missionari appartenevano entrambi alla Provincia religiosa
Romana ed erano stati anche di famiglia nel convento di S. Maria Nuova in S. Gre¬
gorio da Sassola, presso Tivoli.

Il P. Anseimo (in cinese: Yen Shih-mo), nato nel 1751 «dopo breve dimora in
Hai-tien - scrive il Margiotti - visse nello Hsi-t’ang fino al 1811, quando dovette
partire. Il 18.4.1818 giunse a Manila, restandovi fino alla morte avvenuta il
6.12.1816».

Egli, dopo l’abolizione dell'ufficio di procuratore di Propaganda Fide in Pe¬
chino e il ripristino del vice procuratore dipendente dal procuratore residente in
Macau, fu il primo ad essere nominato a quell’incarico.

Il P. Adeodato, nato nel 1760, era andato a Pechino come pittore, ma poi do¬
vette fare il "macchinista ed orologiaio”. Nel 1793 fu promosso mandarino di se¬
sto grado. Con decreto dell’imperatore Kia-King del 1805, fu espulso da Pechino.
Il decreto è riportato da diverse pubblicazioni missionarie, citate dalla "Biblio-
theca Missionum”.

Dopo l'espulsione, si recò a Macau e poi il 28.3.1812 presso i Missionari Esteri
di Parigi in Pulo Penang. Il 22.7.1814 giunse a Manila dove si aggregò ai Recollet¬
ti, morendo tra loro il 29.1.1821.

Con la sua morte, come abbiamo detto all’inizio di questo tracciato monogra¬
fico, si è chiusa la pagina d’oro missionaria degli agostiniani scalzi.

Di questi due ultimi missionari in Cina, intorno ai quali forse ci sono da muo¬
vere alcune critiche, i Recolletti delle Isole Filippine ci hanno tramandato solo
degli elogi.

Del P. Anseimo è detto che «visse nel convento di Manila con una condotta esem¬
plarissima, in quanto su di lui il Provinciale e i Definitori scrissero al Vicario Ge¬
nerale di Spagna in termini molto laudativi».

Del P. Adeodato è scritto: «Nel tempo che è vissuto tra noi si distinse per il
suo eccellente comportamento, per l’assiduità nella preghiera, per la sua obbe¬
dienza ai superiori, per il suo affabilissimo tratto verso i confratelli».

Non c'è dunque bisogno di commenti. Gli agostiniani scalzi, che vissero l’av-



150 Ignazio Barbagallo

ventura missionaria nel Tonchino e nella Cina dal 6 dicembre 1696 al 21.1.1821,
seppero riscrivere la pagina che avevano dettato in Africa i primi monaci di S.
Agostino, rivissuta dagli agostiniani nel Messico e in altri Paesi dell’America La¬
tina nel secolo XVI, e riproposta in Giappone e in Cina con l'evangelizzazione del¬
le Isole Filippine, iniziata nel 1565.

C’è solo da augurarsi che, nella celebrazione del 30° anniversario della loro
presenza apostolica in Brasile, diventi programma di vita e anelito struggente di
ogni individuo la consegna del S. Fondatore: «Se vuoi amare Cristo, estendi la ca¬
rità per tutto il mondo, perché in tutto il mondo sono sparse le membra di Cristo»
(Comm. 1 Gv. 10,9).

P. Ignazio Barbagallo, OAD



UOMINI ILLUSTRI
AGOSTINIANI SCALZI *

Ignazio Barbagallo, oad

Spiritualità
Gli Agostiniani Scalzi aggiungono agli elementi comuni della spiritualità del¬

l’Ordine Agostiniano «un peculiare atteggiamento interiore di umiltà, che li rende
disponibili al servizio di Dio e del prossimo» (Cost. n. 37) ed emettono un quarto
voto di umiltà, perché «i nostri Padri introdussero il voto di umiltà nelle Costitu¬
zioni redatte nel 1609, ne fecero peculiare distintivo del nostro Ordine, lo difesero
e intorno ad esso scrissero diffusamente. Con questo voto intesero osservare più
perfettamente la Regola e riallacciarsi più intimamente allo spirito e alla dottrina
del Santo Fondatore» (Cost. n. 43).

I manuali interni di formazione a questa spiritualità, oltre le regole e il ceri¬
moniale, sono stati: Ordine et regole da osservarsi da novitii et professi di P. Micil-
lo dell’Assunta (1587-1629), manoscritto dell'anno 1625, che traduce praticamen¬
te le Costituzioni del 1620, compilate suìY Instructio Novitiorum OCD (1605); inol¬
tre: Divozioni et esercizi spirituali conforme il modo di vivere dei PP. Scalzi Er.
di S. Agostino del Ven. P. Aquilino di S. Pietro (1627-1676), che ebbe due edizioni:
raccolta di pratiche pietistiche e guida per trasformare la giornata in una conti¬
nua preghiera; Istruzione regolare (1703) del P. Barione Luzi di S. Rosa, amplia¬
mento del primo manuale, pregevole soprattutto per il trattato sulla presenza di
Dio, ricco e pratico. Di quest’ultimo autore bisogna anche ricordare Scuola di vir¬
tù teologali (1707) e Scuola di virtù cardinali (1710).

Gli scrittori e le opere più importanti di teologia spirituale sono:Turris salutis
(1630) e Propugnacula contra vitia (1638) del P. Ignazio Nunez di S. Maria
(1591-1644): queste opere sono i primi due volumi dei sei di una vasta opera teori¬
ca e pratica, incentrata sul Mistero Eucaristico e sulla Chiesa. Questo autore com¬
pose anche l’operetta Compuntione del cuore, utile e necessaria per la salute (1644).
Del P. Antera Micone di S. Bonaventura (1620-1686), che fu un grande teologo e
mistico della carità, si devono ricordare: Animadversiones in psalmos (1673, 3 voli.),
Apostolorum Acta... dilucidata (1681 e 1684), Auri gemmarumque mystica fodina
(1678), che è una piccola “summa teologica” sulla carità (l’opera, divisa in quat¬
tro parti, fu messa all’Indice nel 1687). Del P. Arcangelo dell’Epifania (+ 1710) si
deve ricordare l’opera Conferenze di vita spirituale e stato mistico per le tre vie
(1709); del P. Prospero Staurendi (+ 1715): Discorsi claustrali, commento ascetico

* Dal Dizionario degli Istituti di Perfezione, voce: Agostiniani Scalzi



152 Ignazio Barbagallo

Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo

Ven. Fra Santo di S. Domenico

della Regola agostiniana, stampato più volte;
del P. Michele Ultripp di S. Caterina (Graz,
+ luglio 1733): Trinum perfectum, trattato sul¬
le tre vie della perfezione (3 volumi, 6 edizio¬
ni); del P. Massimiliano di Gesù: Sermones mo-
rales CXXVI... ad caritatis regulam firman-
dam, ricco commento alla Regola (Graz, 1721);
del P. Abramo Megerle di S. Chiara (1644-1709),
l’uomo più grande del suo tempo in Austria:
Gramatica religiosa (1691).

Fra i religiosi, insigni per virtù e santità,
di cui il '600 ne annovera oltre 200, emergono
il Ven. P. Giovanni Nicolucci di S. Guglielmo
(15.7.1552 - 14.8.1621), di cui i Processi cano¬
nici elencano trentotto opuscoli ascetici e de¬
vozionali: egli è l’astro maggiore degli agosti¬
niani scalzi (introd. causa: 15.7.1624, sospesa
per i decreti di Urbano Vili, e ripresa il
25.11.1709; eroicità delle virtù: 21.9.1770).

Ven. P. Carlo Giacinto Sanguineti di S. Ma¬
ria (5.9.1658 - 23.4.1721), apostolo mariano e
fondatore del Santuario della Madonnetta (Ge¬
nova); scrittore di varie opere di cui le mag¬
giori Mater amabilis (1710) e Biblia Mariana
(introd. causa 10.7.1735, approv. scritti
22.5.1754, eroicità virtù 19.12.1937).

Ven. Fra Santo Santi di S. Domenico
(5.8.1655 - 16.1.1728), Fratello questuante per
43 anni, taumaturgo (introd. causa 2.4.1757,
eroicità virtù 13.5.1989).

Ven P. Alipio di S. Giuseppe (4.9.1617 -
17.2.1645), trucidato a Tripoli dai maometta¬
ni (introd. causa 17.9.1645).

Inoltre si devono ricordare due mistici: P.
Elia di Gesù e Maria (22.10.1631 - 2.2.1710), che
per i frequenti "illapsus in Deum” si trovava
identificato talmente con la volontà di Dio, che
non poteva dire per sé "sia fatta la volontà di
Dio", e P. Fortunato Calabrese dell’Addolora¬
ta (21.9.1714 - 5.10.1786), innalzato ad arcani
contatti con il Verbo Incarnato e la Vita Trini¬
taria. In tempi più recenti si è distinto il Servo
di Dio Fra Luigi Chmel, Chierico slovacco (1913
- 1939), di cui è prossima l’introduzione dei Pro¬
cessi canonici.



Uomini Illustri Agostiniani Scalzi 153

Studi
Gli studi di filosofia e di scienze sacre so¬

no stati organizzati sulla falsariga di quelli del¬
l’Ordine Agostiniano, ma con carattere più to¬
mistico, ad eccezione della dottrina sull’Imma¬
colata. I corsi di studio furono ridotti da 12
a 6 anni, perché furono aboliti tutti i gradi ac¬
cademici, anche interni, considerati contrari
all’umiltà professata dalla Riforma. Tuttavia,
alla fine del '600, si deroga a questa legge, e
nel 1700 si hanno oltre quindici professori uni¬
versitari. La sede dello Studentato generale
era nel Convento generalizie di Gesù e Maria
(Roma). Le Instructiones studiorum hanno avu¬
to un cammino lungo e mutevole, sia per que¬
stioni giuridiche insorte tra la Provincia Ro¬
mana e la Curia Generalizia, sia per questioni
di incompatibilità tra le osservanze regolari
e le esenzioni richieste da professori e studen¬
ti. Esse furono elaborate più volte dal 1618 in
poi; vennero pubblicate nel 1677 e definitiva¬
mente approvate nel 1734. Nonostante questo
travagliato iter, gli agostiniani scalzi ebbero
teologi di alto valore. Ne ricordiamo alcuni:
P. Benedetto Mazzoni di S. Giacomo, il massi¬
mo filosofo e teologo degli agostiniani scalzi,
autore di numerose opere, fra cui VEnchiri-
dion S. Augustini, e iniziatore dell’Accademia
Romana Conferenza sopra li Concili (29.6.
1671); P. Simeone Romanini di S. Croce
(1638-1709), primo Prefetto degli studi nel Col¬
legio generale dopo la promulgazione delle In-
structiones (1677), autore di manuali teologici
e dell’Indice della Bibliotheca maxima, edita
da Filippo Despont (Lione 1677, 27 volumi); P.
Ottavio Pediconi di S. Giuseppe (1643-1707),
che acquistò tale reputazione con le sue ope¬
re morali, più volte ristampate, da indurre Cle¬
mente XI ad erigere una scuola di teologia mo¬
rale per i parroci di Roma presso il Convento
degli agostiniani scalzi di Gesù e Maria (1701);
P. Eustachio Cacciatore da S. Ubaldo, creato¬
re della scuola interna di Diritto Canonico con
i suoi Quodlibeta Regularia (1661), Lucubratio-
nes rerum augustinianarum (1686), De Dei Be-
nedictione (1695); P. Nicola Musacchio (1647-

Ven. P. Elia di Gesù e Maria

Servo di Dio Fra Luigi Chmel del SS. Crocifisso



154 Ignazio Barbagallo

1692), autore del testo ufficiale di teologia e filosofia agostiniana per le scuole in¬
terne Epitome Theologiae scolasticae (1686); P. Nicola Serra, autore dell’opera in
6 volumi Philosophia augustiniana sive integer cursus philosophicus iuxta doctri-
nam S. P. Augustini (1687). I principali centri di studi erano a Roma, Napoli, Paler¬
mo, Genova, Ferrara, Milano, Praga, Vienna, Graz. Nel '700 si distinse il Collegio
napoletano di S. Maria della Verità, approvato e arricchito di privilegi da Benedet¬
to XIV con il Breve Nihil magis del 28.1.1741, a cui l’anno seguente si affiancò l’Ac¬
cademia Aletina, colonia dell’Arcadia, a cui dettero il nome i maggiori letterati del
tempo, e che ci ha lasciato 74 volumetti di composizioni poetiche in onore dell’Im¬
macolata, a cui era dedicata.

Attività apostoliche

In questo settore deve applicarsi all'intero Istituto quello che C. De Lellis scris¬
se nel 1654 per la comunità di Napoli: «Fioriscono questi Padri in lettere, prediche,
cura d'anime, e bontà di vita, d'alcuni dei quali benché distendersene potessero pie¬
nissimi elogi, essendosi dai Superiori proibito, si tralasciano» (Suppl. Nap. Sacra,
278). L’attività apostolica si estese principalmente nei seguenti campi.

Carità — Nella peste del 1624, a Trapani, tutti i Religiosi si offrirono per il servi¬
zio degli appestati; il Priore dovette a malincuore rinunciarvi per non lasciare il
convento incustodito, e i morti furono 17 su 18. A Palermo, tutti gli 80 Religiosi
della comunità furono i primi a inoltrare istanza presso le pubbliche autorità per
essere assunti al servizio dei colerosi, e fra le vittime di carità vi fu il giovane letto¬
re P. Modesto di S. Carlo, autore di alcuni trattati di morale, morto santamente
a 33 anni. Durante la peste di Milano, gli agostiniani scalzi, dove si trovavano per
aprire il primo convento, si distinsero per il conforto religioso che recarono con
i panini di S. Nicola da Tolentino e con i quali ottennero delle grazie. Nella peste
del 1656 a Mentana «imperitura rimase la memoria della carità degli Agostiniani
Scalzi»; a Napoli i Religiosi fecero a gara nel servire gli appestati; a Roma si ebbe¬
ro quattro vittime e a Genova ebbero un ruolo di primaria importanza nelle opere
assistenziali, soprattutto con il Padre Antero Maria Micone di S. Bonaventura, no¬
minato dalla Repubblica Genovese Sovrintendente Generale dei Lazzaretti. Egli scri¬
verà questa epopea di amore e di abnegazione eroica nel suo magnifico libro Li
Lazaretti (1657). Anche a Vienna nel 1679-1680 morirono i quattro Definitori Pro¬
vinciali praticando tutti gli uffici di carità agli infermi negli ospedali. Infine a Mes¬
sina nel 1743 sacrificarono la loro vita dieci sacerdoti, dieci chierici e quindici fra¬
telli coadiutori.

Oratoria — Essa è stata l’occupazione prevalente dei sacerdoti nei primi due se¬
coli. Fra tutti, meritano una menzione P. Bonaventura di S. Guglielmo dei Baroni
di Casignano (1590-1656), che predicò in quasi tutte le Cattedrali d’Italia, suscitan¬
do vocazioni e dando origine a nuove fondazioni; P. Cipriano Buongiorni di S. Ma¬
ria Maddalena (1560-1623), definito fiume di scienza e d’eloquenza; P. Maurilio Ceri
di S. Brixio (1620-1686), che predicava più con la santità della vita che con la ric¬
chezza della dottrina, lasciandoci sei volumi di discorsi; P. Ambrogio De’ Nobili
di S. Carlo (+1715), delle cui prediche, stampate in otto volumi, si devono ammira-



Uomini Illustri Agostiniani Scalzi 155

re soprattutto quelle sull’Eucarestia e la Madonna; P. Angelo Quadrio di S. Filip¬
po (1670-1703), oltre che autore di tre volumi di omelie, fu matematico, filosofo,
teologo, poeta, agiografo, socio dell’Accademia dei Faticosi; P. Giacomo Cattaneo
di S. Cecilia (+1737), oratore delle grandi masse per 37 anni e autore di composi¬
zioni poetiche, morto mentre era intento al ringraziamento della S. Messa; P. Ar¬
senio di S. Liberio (sec. XVIII), di cui si con¬
servano nella Biblioteca civica di Ferrara 10
volumi inediti di lezioni scritturali; P. Geminia-
no di S. Mansueto (+1774), forse il migliore
oratore degli agostiniani scalzi d’Italia, i cui
quaresimali e panegirici furono stampati più
volte. Nel Convento di S. Maria della Verità
(Napoli) sorse nel 1700, dal seno dello studen-
tato interno una scuola di oratoria che fornì
numerosi predicatori e letterati, tra cui emer¬
sero: P. Ignazio Danisi della Croce (1718-1784),
fondatore dell’Accademia Aletina, professore
all’Università di Napoli, scrittore di apologe¬
tica e letterato; P. Pasquale Contursi di S. Ni¬
cola (1767-1834), degno continuatore del prece¬
dente nella direzione dell’Accademia,nell'atti¬
vità poetica, culturale e religiosa; i PP. Gabriele
di S. Fulgenzio, Edoardo di S. Giovanni, Pa¬
squale di S. Michele e altri ancora di cui fu
stampata una raccolta di panegirici in Vene¬
zia (ed. G.B. Pasquali, 1755). Il maggiore di tutti
però, in senso assoluto, fu P. Abramo Megerle
di S. Chiara, vivido e umorista predicatore del¬
la corte imperiale di Vienna, poeta, filosofo,
moralista, orfeo della prosa tedesca; uno dei
più grandi talenti oratori mai esistiti di lingua
tedesca. Accanto a lui non sfigurano P. Egidio
Himlstein e P. Marco di S. Filippo ambedue
boemi.

Missioni — Gli agostiniani scalzi nel secolo
XVIII svolsero un’importante lavoro missiona¬
rio nel Tonchino (Vietnam del Nord) e nella Ci¬
na, come missionari di Propaganda Fide. I pri¬
mi missionari partirono dal Convento romano
di Gesù e Maria: P. Alfonso della Madre di Dio
e P. Giovanni Mancini dei Ss. Agostino e Moni¬
ca (1.3.1697). Il primo morì il 17.5.1698, durante
il viaggio verso Bombay; l’altro, dopo mille pe¬
ripezie e un naufragio presso Quemoy, giunse
a Foochow il 3.11.1698. Dapprima fu ospite di
Mons. C. Maigrette, Vicario Apostolico di Fu- P. Abramo Megerle di S. Chiara



156 Ignazio Barbagallo

kien; da qui si recò a Kwangtung, presso i confratelli agostiniani. Inizialmente
fu collaboratore con loro nelle missioni, poi passò nel Tonchino, ove giunse il
10.10.1701. Quivi fondò due fiorentissimi distretti in Ke-Sat e Ke-Van. Fondò ot¬
tanta tra chiese e oratori, eresse cinque case per i confratelli. Per assicurare al
suo Ordine il campo di lavoro missionario, firmò a due riprese un patto con i ge¬
suiti e i domenicani. Nonostante ciò, dopo la sua morte, avvenuta tre anni prima
che giungessero i confratelli a prenderne il posto, nacque una dolorosa contro¬
versia di confini tra domenicani e agostiniani scalzi, che si chiuse, pur con le buo¬
ne ragioni di questi ultimi, con la chiusura della loro missione, decretata da Pro¬
paganda Fide il 30.6.1757 e rinnovata il 16.6.1764. Le spedizioni missionarie nel
Tonchino furono sette: tra i missionari si trovano figure quanto mai luminose e
amabili, ma fra tutte si distinse il P. Ilario Costa di Gesù, Vicario Apostolico.

La missione in Cina fu aperta a Hai-Tien (Pechino) da P. Seral Ino di S. Giovan¬
ni Battista (-l-agosto 1741) e P. Sigismondo Mainardi di S. Nicola (21.2.1713 -
20.11.1767), che partirono da Torino il 5 settembre 1736 e giunsero a Pechino 1'8
aprile 1738. Il secondo, sopravvissuto al primo di 26 anni, con le sue “opere inge¬
gnose” si guadagnò la stima dell'imperatore e fu da lui "premiato già tre volte
anche con argento” per cui, con la tacita approvazione dell’imperatore e l’esplici¬
ta avversione dei missionari della città, riuscì a costruire quella chiesa che da tanti
anni Propaganda Fide aveva inutilmente sollecitata, e lasciò di sé un ricordo in¬
delebile per la sua umiltà, per la costanza nel bene, per la pazienza nelle avversi¬
tà, per le silenziose e molteplici realizzazioni. A questa missione apparteneva P.
Giovanni Damasceno Salustri della Concezione, che fu Vescovo di Pechino nel bur¬
rascoso periodo che seguì la soppressione della Compagnia di Gesù, e morì il 24
settembre 1781, dopo due anni e cinque mesi di episcopato. Gli ultimi due missio¬
nari, i PP. Anseimo di S. Margherita e Adeodato di S. Agostino, costretti a lascia-
rela Cina, si recarono a Manila fra il 1812-1814, e quivi morirono, ospiti degli ago¬
stiniani recolletti, rispettivamente il 6.12.1816 e il29.1.1821.

Altri campi
Sulle cattedre universitarie si resero benemeriti sia in Italia che in Boemia

e in Austria diversi agostiniani scalzi: P. Giacinto di S. Bernardino da Olevano
(1647-1713), teologo del Card. Albani, poi Clemente XI, che fu professore alla Sa¬
pienza di Roma; P. Bonaventura Melodri di S. Teresa (1702-1764), che fu professo¬
re di ebraico nell’università di Ferrara, predicatore per 26 anni tra gli ebrei e au¬
tore di L’ebreo senza scusa (6 volumi); P. Benedetto Pruna di Gesù (1692-1768), che
fu professore all’università di Palermo, consultore e qualificatore dell’Inquisizio¬
ne, nonché oratore e letterato di cultura enciclopedica; P. Casimiro Greco di S.
Agnese (1753-1838), che fu teologo del Tribunale della R. Monarchia e Ap. Lega-
zia, nonché oratore e pubblico esegeta biblico per ventisei anni; P. Gregorio di
S. Agnese (1611-1668), che fu professore di diritto all’università di Praga; P. Adal¬
berto di S. Alessio (1644-1692), che fu oratore, filosofo, matematico, poeta, teolo¬
go e scrittore di ascetica; P. Atanasio Sandrik di S. Giuseppe (1700-1782), che fu
storiografo boemo; P. Mariano Fidler del SS. Salvatore (1736-?), che insegnò nel¬
l’università di Vienna e pubblicò l’opera fondamentale Austria sacra (9 voli.); P.
Abramo Megerle di S. Chiara, che compose 52 opere in lingua tedesca, divenendo-



Uomini Illustri Agostiniani Scalzi 157

ne un classico, ed inoltre difese la civiltà europea
per la forte difesa morale contrapposta ai Turchi
con i suoi famosi Auf Christen\

Nella letteratura si distinsero: P. Francesco
Saoli Carrega dell’Assunta (1571-1623), fondato¬
re nel 1589 a Genova dell’Accademia letteraria dei
Dispersi e autore di Epistolarum libri tres, che eb¬
be diverse edizioni; P. Gabriele Bartoli
(1617-1673), le cui poesie furono in parte pubbli¬
cate in Rime scelte di poeti ferraresi; P. Angelo
Quadrio di S. Filippo (1670-1703), filosofo, teolo¬
go, matematico, oratore, socio dell’Accademia mi¬
lanese dei Faticosi, ove recitò poesie e discorsi;
P. Cesare Beccaria di S. Carlo ( +ottobre 1706),
omni scientiarum genere excultus (Perini), di cui
vengono ricordate 25 opere su svariati argomen¬
ti. In tempi più recenti si distinse P. Bonaventu¬
ra Viani (2.12.1813 - 29.5.1883), poeta neoclassi¬
cista e autore di 4 volumi di poesie, fra cui la traduzione di Giobbe.

Nella pittura ricordiamo: P. Alessio del SS. Sacramento (+1670) e Fra Agosti¬
no Pernuzzi (1616-1663), di cui ci restano alcune opere nella sagrestia della chiesa
di Gesù e Maria (Roma); P. Teodoro Russo Morello (1837-1920), pittore e maestro
scultore in marmo, legno e avorio.

Nel settore delle arti minori meritano una menzione speciale: il fiammingo Fra
Enrico de Groos di S. Pietro (+1659), che lavorò in Praga adornando le opere di
P. Egidio Himlstein, e fra Davide di S. Gaetano, celebre orologiaio viennese
(1726-1796). Ad essi si devono associare nel ricordo comune numerosi anonimi ar¬
tisti (ebanisti, stuccatori, miniaturisti, ecc.).

Nel campo dell’architettura meritano una menzione: P. Marino Ricca dell’As-
sunta, che progettò e diresse la costruzione del Santuario della Madonnetta (Ge¬
nova), prototipo delle chiese settecentesche in Liguria; P. Federico Rizzo
(1842-1925), architetto del Seminario e della Casa di Riposo di Caltanissetta.

Gli agostiniani scalzi, nonostante il voto di umiltà che proibisce le cariche ec¬
clesiastiche, annoverano sei Vescovi, di cui due missionari e quattro residenziali:
Mons. Celestino Laboni, creato Vescovo di Monte Marano (AV) da Clemente X il
17 settembre 1679 e ivi morto il 30 marzo 1720; Mons. Lorenzo Greuter (1658-1701),
Vescovo di Manfredonia; Mons. Bario Costa (1696-1754), Vescovo del Tonchino
Orientale; Mons. Giovanni Damasceno Salustri (1727-1781), Vescovo di Pechino;
Mons. Gian Giuseppe Danisi (1740-1820), Vescovo di Gallipoli; Mons. Pietro Paolo
Presicce (1763-1838), Vescovo di Tricarico. A questi bisogna aggiungere P. Gian
Giacomo di S. Agostino e P. Gian Crisostomo di S. Petronilla, che rinunziarono
alla nomina in ossequio al voto di umiltà.

Ven. P. Carlo Giacinto di S. Maria

P. Ignazio Barbagallo, OAD



IN TERRA BRASILIANA
Doriano Ceteroni, OAD

Nel 1945 termina in Europa la seconda guerra mondiale. Dopo sei lunghi anni
di lotte fratricide, l'Italia è distrutta fisicamente e moralmente.

Nel mese di ottobre dello stesso anno, convocato dal Priore Generale, P. Igna¬
zio Randazzo, si riunisce in Roma il Capitolo generale, nel quale viene eletto Prio¬
re Generale P. Gabriele Maria Raimondo del SS. Sacramento: sarà lui l’artefice
della fondazione della prima Casa dell’Ordine in terra brasiliana.

La fine della guerra fu un sollievo per tutto il mondo. Iniziava un’epoca di rin¬
novamento a tutti i livelli. In Italia la gente gremiva le chiese, e grandi predicato¬
ri, come il gesuita P. Riccardo Lombardi, il francescano P. Alessandrini e l’agosti-
niano P. Angelini, parlavano nelle piazze delle città riunendo vere moltitudini. C’era
in tutti la decisa volontà di ricostruire, non solo materialmente, ma soprattutto
spiritualmente il Paese.

Leader indiscusso di questa ricostruzione in termini universali fu proprio il
Sommo Pontefice Pio XII (Eugenio Pacelli). L’Italia si trasformò in un immenso
cantiere di iniziative.

Nel Definitorio generale del 1946, P. Gabriele Raimondo presentò la proposta
di aprire una casa religiosa in America. Poiché incontrò difficoltà per aprirla ne¬
gli Stati Uniti, optò per l’America del Sud, e precisamente per il Brasile. Tre furo¬
no i motivi, come egli stesso disse, che erano all’origine di questa scelta: la neces¬
sità di inserirsi nuovamente nel mondo missionario; la speranza di provvedere
all'incremento dell’Ordine, che scarseggiava di vocazioni; la certezza che l’attivi¬
tà missionaria non avrebbe disperso energie, ma sarebbe stata fonte di molte be¬
nedizioni del Signore (Presenza Agostiniana 26,1978, p.16).

Frattanto fu presentata una richiesta ufficiale al Cardinale Dom Jaime de Bar-
ros Camara, Arcivescovo di Rio de Janeiro. Egli, in data 21 gennaio 1948, accolse
con benevolenza la richiesta, dicendosi disposto ad affidare all’Ordine l’erigenda
parrocchia di Nostra Signora della Concezione in Ramos, che allora era conside¬
rato un sobborgo di Rio de Janeiro, un quartiere disseminato di favelas.

Il 29 maggio dello stesso anno, a mezzogiorno, salpava da Genova l’"Anna Co¬
sta”, che portava in Brasile i primi tre religiosi agostiniani scalzi: P. Luigi Rai¬
mondo, P. Antonio Scacchetti, P. Francesco Spoto. Essi ricevettero il saluto e la
benedizione del Priore Generale sul "Ponte dei Mille".

Il 12 giugno, dopo 15 giorni di viaggio, misero finalmente piede sul suolo bra¬
siliano, accolti e ospitati fraternamente dai Padri Agostiniani Recolletti di S. Mo¬
nica, nel quartiere di Leblon (Rio de Janeiro).



In terra brasiliana 159

Dopo una permanenza di circa 10 giorni in un
ambiente confortevole, i tre si trasferirono nella nuo¬
va dimora: una minuscola e poverissima cappellina,
ove mancava il minimo necessario. La piccola sagre¬
stia serviva da dormitorio, cucina, refettorio, sala
di soggiorno e di ricevimento. E, per di più, essi di¬
pendevano da una Confraternita, che si considera¬
va padrona e cercava di interferire in tutto.

Il 21 settembre 1948, il Cardinale eresse canoni¬
camente la parrocchia di N.S. della Concezione, af¬
fidandola agli Agostiniani Scalzi nella persona di P.
Luigi Raimondo. Egli il 26 dello stesso mese ne pren¬
deva possesso come primo parroco, alla presenza del
Cardinale e di un buon numero di fedeli. La popola¬
zione comprese perfettamente la situazione, perciò
fu molto generosa e affettuosa con i Padri, che non
possedevano ancora la lingua e mancavano di tutto.
Nonostante ciò, essi si impegnarono con generosa
disponibilità nel servizio parrocchiale.

Intanto, la vita nel quartiere diventava sempre
più difficile per i contrasti con la Confraternita. L’at¬
trito arrivò a tal punto da costringere l'Arcivescovo
a interdire la chiesa, che fu riaperta al culto solo nel 1962. I religiosi furono co¬
stretti ad abbandonare il sito tra la fine del 1949 e l'inizio del 1950.

Essi in quel periodo comprarono un terreno di m. 45 per 50, di proprietà della
signora Giulia, che era situato in via delle Missioni 502, ora via N.S. delle Grazie
1260. Il debito fu estinto tra il 1953 e il 1957, ma il contratto fu stipulato solo il
30 dicembre 1974, dopo trattative durate dieci anni a causa di complicazioni ere¬
ditarie. La causa fu risolta per merito dell’Avvocato Irene Costa, che vi si dedicò
con molta abnegazione.

Nel decennio 1960, nonostante la grave crisi politica ed economica del Paese
e la mancanza di risorse della comunità religiosa, l’area del terreno fu raddoppia¬
ta e il contratto fu registrato definitivamente.

Nel settembre 1950, la costruzione della chiesa era terminata, ed essa divenne
la nuova sede parrocchiale con un nuovo titolo, scelto dal Card. Dom Jaime: S.
Rita degli Impossibili. L’Arcivescovo di Rio ripeteva così l’invocazione che Leone
XIII aveva usato per primo. Il 1 ottobre 1950 fu celebrata solennemente la prima
Messa nel nuovo tempio, che divenne la culla degli Agostiniani Scalzi nel Brasile.
Più tardi, questa piccola chiesa cederà il posto ad una nuova chiesa assai più gran¬
de, bella e maestosa, capace di rispondere meglio alle esigenze della comunità par¬
rocchiale.

La costruzione dell'attuale chiesa iniziò nel 1976, per il grande coraggio dei
Padri e la collaborazione della popolazione, formata in gran parte dai favelados.
Alla presenza del Cardinale di Rio, Dom Eugenio do Araùjo Sales, fu inaugurata
con solenne cerimonia e benedizione, nel giorno sicuramente più appropriato



160 Doriano Ceteroni

I PP. Francesco Spoto, Luigi Fazio, Luigi Raimondo, Antonio Scacchetti, Vin¬
cenzo Sorce, della prima (1948) e della seconda (1951) "spedizione brasiliana”

per un evento di que¬
sta importanza: il 22
maggio 1981, festa di
S. Rita degli Impossi¬
bili, patrona della
parrocchia ed anche
del futuro annesso se¬
minario.

Sempre negli anni
'50 si registrarono al¬
tri eventi significativi
per l’Ordine: la co¬
struzione della casa
pei’ abitazione dei Pa¬
dri e la visita del Prio¬
re Generale P. Ga¬
briele Raimondo, che
portò con sé due reli¬
giosi: P. Luigi Fazio e

P. Vincenzo Sorce. Il primo, dopo alcuni anni di apostolato, fu costretto a rientra¬
re in Italia a causa della salute precaria, e morì in età giovanile il 17 agosto 1971,
dopo aver subito tre interventi chirurgici.

Il P. Generale desiderava che i due religiosi si trasferissero nel sud del Paese
per tentare di risolvere il problema vocazionale. La realizzazione di questo pro¬
getto, così affascinante e urgente, fu tuttavia rimandata di circa 10 anni.

Gli anni '50 furono, come ben si vede, anni di assestamento: per la comunità
religiosa furono anche di sofferenza, mentre per la vita parrocchiale ci furono mo¬
menti importanti, come la prima visita pastorale del Cardinale, la visita della Ma¬
donna Pellegrina, le missioni dei Redentoristi, la celebrazione del centenario di
S. Rita nel 1957 con la partecipazione del Nunzio Apostolico Mons. Armando
Lombardi.

La situazione si consolidò nel 1960. Il P. Generale compì la sua seconda visita
in Brasile, portando questa volta con sé un grande aiuto: P. Luigi Bernetti, che
giunse il 6 marzo 1961, sacerdote novello della Provincia Ferrarese Picena. Du¬
rante la sua permanenza, il P. Generale si interessò soprattutto del problema vo¬
cazionale; con il suo intuito istituì l’Associazione delle vocazioni agostiniane, fa¬
cendone stampare il regolamento. Inoltre ottenne il riconoscimento giuridico de¬
gli Agostiniani Scalzi del Brasile, con la denominazione di: "Associazione Sociale
Agostiniana”, ente morale con finalità filantropiche.

Il P. Generale prese anche contatti con il Vescovo della Diocesi di Nuova Fri¬
burgo (RJ), Dom Clemente Carlos Isnard, per definire la posizione degli Agosti¬
niani Scalzi nel lavoro pastorale della sua Diocesi, che tanto bisogno aveva ed ha
tutt'oggi di aiuto e di operai. Nel mese di settembre 1961, P. Francesco Spoto pre¬
se possesso come parroco della parrocchia di S. José do Ribeirao. In pochi mesi
egli, con la grazia di Dio e molti sacrifici, inaugurò e avviò il primo seminario



In terra brasiliana 161

dell’Ordine nel Brasile. Questa esperienza durò appena tre anni: anni di lotte e
di difficoltà, superate con molto impegno da P. Francesco, che tuttavia non con¬
seguì l’intento per mancanza di collaboratori.

Nel 1964 i Padri assunsero l’incarico della parrocchia di Bom Jardim, cittadi¬
na molto vicina a S. José do Ribeirao.

Nel 1966, con la presenza e l’incoraggiamento del nuovo Priore Generale, P.
Gabriele Marinucci, si fece un nuovo tentativo di realizzare un seminario in Bom
Jardim. Il Dott. Pericles Correa da Rocha donò generosamente un vasto terreno
per costruire la casa di formazione e un ginnasio. Provvisoriamente, il benefatto¬
re mise a disposizione dei Padri una casa di sua proprietà, chiamata "Casa Ver¬
de”, una abitazione situata alla periferia della città, molto spaziosa e ben ammo¬
biliata. P. Luigi Bernetti fu nominato responsabile della formazione; ma, nono¬
stante l’abnegazione dei Padri e la buona volontà di tutti, in quella casa si tennero
soltanto alcuni incontri vocazionali.

Per questo, altri religiosi vennero a dare rinforzo al gruppo di Agostiniani Scalzi
del Brasile: il 1 aprile 1966 giunse P. Angelo Possidio Carù, della Provincia Geno¬
vese, e, appena un anno più tardi, fu la volta di P. Antonio Desideri, della Provin¬
cia Ferrarese Picena. Con questa iniezione vitalizzante, la costruzione del semi¬
nario e del ginnasio fu accelerata.

Frutto di tanti sacrifici e di generosità da parte della popolazione di Bom Jar¬
dim e di benefattori italiani, il bel ginnasio fu inaugurato il 5 marzo 1971 e fu
chiamato "Colégio S. Agostinho”. Alla struttura mancava solo il completamento
della cappella.

Il nuovo Superiore Generale P. Stani¬
slao Sottolana ebbe la gioia di presenzia¬
re alla solenne inaugurazione, che ebbe
luogo il 5 marzo 1972. Più tardi, in seguito
all’aumento degli alunni, si rese necessa¬
rio costruire un secondo piano, completa¬
to all’inizio del 1975. A partire dal 1978, ol¬
tre al corso ginnasiale, cominciò a funzio¬
nare anche il corso magistrale.

Quello che invece non si riuscì a far de¬
collare, fu il seminario, che rimase sulla
carta, con grande delusione di tutti i reli¬
giosi. La comunità religiosa di Bom Jar¬
dim, fin dall’inizio e durante la costruzio¬
ne del collegio e anche in seguito, diede il
suo valido aiuto a diverse altre parrocchie
della diocesi: Duas Barras, Euclidelandia,
Macuco, Cordeiro, Cantagalo, Sao José do
Ribeirao. Alcuni religiosi, per poter inse¬
gnare nel Collegio, frequentarono per quat¬
tro anni, con molto profitto e sacrificio, la
Facoltà delle Suore Dorotee di Nuova Fri- Rio de Janeiro, chiesa parrocchiale di S. Rita



162 Doriano Ceteroni

burgo, senza trascurare minimamente gli altri impegni pastorali.
Il P. Generale, durante la visita compiuta nel 1972, compì anche un viaggio ne¬

gli Stati di San Paolo e di Rio Grande do Sul, in vista di una possibile attività vo¬
cazionale: avere un seminario era davvero un sogno di tutti per poter dare conti¬
nuità all’Ordine nel Brasile.

Il decennio '70 si aprì con solide prospettive nel settore vocazionale. Perfino
i giovani professi, studenti a Roma, si sensibilizzarono per la vocazione missiona¬
ria e presentarono domanda ai superiori di offrire la loro collaborazione prepa¬
randosi “in loco” alla vita sacerdotale. Furono scelti due fra tutti per questa nuo¬
va esperienza, che si presentava carica di incognite. Essi partirono dall’Italia il
7 novembre 1970 alla volta di Rio de Janeiro, e là iniziarono il corso teologico nel
Monastero di S. Benedetto. Dei due arrivò alla meta P. Antonio Giuliani, che rice¬
vette l’ordinazione sacerdotale in Bom Jardim il 17 agosto 1974 dalle mani di Dom
Clemente Carlos Isnard, Vescovo di Nuova Friburgo.

Dal 1973 al 1975 fu compiuto un attento e impegnativo studio sulle possibili
soluzioni del problema vocazionale, con nuovi sondaggi negli Stati del Rio Gran¬
de do Sul, Santa Catarina e Paranà. All’inizio del 1975 furono inviate lettere ai
Vescovi di Toledo, Guarapuava e Palmas; rispettivamente: Dom Armando Cirio,
OSJ, Dom Frederico Helmel, SVD, e Dom Agostinho Sartori, OFMCapp. Quest'ulti¬
mo rispose immediatamente con un telegramma: «Le porte della Diocesi sono aper¬
te, potete venire».Si fissò allora un incontro con il Priore Generale, dovendo Dom
Agostinho andare a Roma per l’Anno Santo e la "visita ad limina”.

Di fatto, l’incontro ebbe luogo nella Curia Generalizia, in Piazza Ottavilla (Ro¬
ma), nel mese di settembre, durante la celebrazione del Capitolo Generale. Si de¬
cise pertanto di aprire ufficialmente una Casa dell’Ordine nella Diocesi di Palmas,
nel sud-est del Paranà.

Il 23 settembre, nell'aula capitolare, il Delegato del Brasile P. Vincenzo Sorce,
nella sua relazione affrontò il problema vocazionale, riferendo i sondaggi fatti nel
sud del Paese e la necessità di por mano all'opera. Ritornando in Brasile, e dopo
aver vagliato le possibili soluzioni, fu scelta la località di Ampère, che sarebbe
diventato il centro propulsore della Delegazione. Era il 20 novembre 1975.

Nel mese di marzo 1976 gli Agostiniani Scalzi presero possesso della parroc¬
chia "S. Teresinha” di Ampère (che dal 1977 si chiamerà "S. Teresinha e S. Ago-

Ampére (PR), seminario S. Agostino



In terra brasiliana 163

stinho”) nella persona di P. Antonio Desideri. Era presente anche il nuovo Priore
Generale P. Felice Rimassa, che darà molto impulso alle Missioni. Insieme con
P. Antonio era P. Angelo Possidio Carù, superiore della Casa e soprattutto incari¬
cato delle vocazioni e del seminario. Più tardi, nel maggio 1976, partiva dall’Ita¬
lia, lasciando la sua "bella Napoli", P. Rosario Palo, che sarà il Viceparroco.

In tal modo stava per realizzarsi l’antico sogno, che rischiava di diventare un
incubo. Si iniziò immediatamente la costruzione del seminario su un terreno di
circa 10.000 mq., donato dal Sig. Danilo Simionatto, situato a due chilometri dal¬
la cittadina, in una località amena e tranquilla, sulle sponde di un ruscello, cir¬
condata dal verde, chiamata "Linha bonita". In breve sorse la prima ala del semi¬
nario “S. Agostinho”, frutto di entusiasmo e tenacia dei religiosi, e della sensibili¬
tà dei benefattori delle comunità italiane. Da parte sua, la popolazione di Ampère
era tutta impegnata nella costruzione della nuova chiesa matrice, certamente una
delle più belle della regione, che sarà completata in un tempo relativamente bre¬
ve. Sarà P. Eugenio Del Medico, il secondo parroco, che con il suo gusto artistico
si preoccuperà di adornare il bel tempio con un altare in legno scolpito, la Via
crucis, il fonte battesimale e le dodici sedi, raffiguranti i dodici Apostoli, colloca¬
te nel presbiterio per riprodurre l’ambiente dell’ultima Cena. Egli, che già era ve¬
nuto per visitare il Brasile nel 1974, era ritornato per restarvi definitivamente
nel giugno 1979, imbarcandosi a Genova sulla "Eugenio C.”.

L’anno 1978 si iniziò con un primo gruppo di seminaristi ginnasiali, guidati
da P. Angelo Possidio Carù, che assunse l’incarico in attesa di nuovi formatori.
Il P. Generale, cosciente dell'importanza del momento, invitò P. Luigi Kerschba-
mer ad assumere l’incarico di rettore del nuovo seminario. Egli, che già da stu¬
dente aveva presentato domanda per lavorare nelle Missioni, accettò prontamen¬
te la proposta. Preparò le valige e il 21 febbraio 1978 si trovava già al suo posto
di lavoro. Con lui aumentò il numero dei candidati al seminario e dei seminaristi,
rendendo così necessario un ampliamento dell'edificio.

Nel 1980 fu così costruito un secondo edificio, che portò la capienza totale a
cinquanta posti. Fu acquistato un nuovo terreno, adibito a coltivazioni, che gli
stessi seminaristi nel tempo libero dallo studio lavoravano.

Fu anche costruita nel bosco, che alimenta la sorgente d’acqua del seminario,
una grotta alla Madonna di Fatima, perché diventasse un luogo di preghiera, me¬
ta di molti pellegrini e punto di incontro dei seminaristi con la loro Madre.

Il Vescovo di Palmas, Dom Agostinho, si raccomandò caldamente perché l’Or¬
dine assumesse provvisoriamente, cioè in attesa di un sacerdote diocesano dispo¬
nibile, la parrocchia di Salto do Lontra, comune vicino a quello di Ampère. Come
non rispondere alla domanda di Dom Agostinho, che aveva sempre dimostrato sti¬
ma e apprezzamento verso gli Agostiniani Scalzi? Si trattava per di più di allarga¬
re ulteriormente il campo vocazionale, che si rivelava molto fecondo. Fu scelto
dunque per questo incarico di parroco P. Angelo Possidio Carù, che contempora¬
neamente collaborava con i religiosi di Ampère, facendo parte della stessa comu¬
nità. Il 4 maggio 1981, festa di S. Monica, P. Angelo prendeva possesso della par¬
rocchia di Nostra Signora Aparecida di Salto do Lontra.

Gli anni '80 furono veramente una benedizione per l’Ordine. Giunsero nuovi



164 Doriano Ceteroni

Toledo (PR), seminario Santa Monica

Padri dall’Italia e, parallela-
mente, aumentò al di là di ogni
più rosea aspettativa il numero
dei seminaristi sia ragazzi che
giovani.

Il 12 dicembre 1981 arrivò
dalla Sicilia P. Calogero Car¬
rubba, con il compito di vice¬
parroco nella parrocchia di Rio
de Janeiro. Il 5 marzo 1982 fu
la volta di P. Doriano Ceteroni,
della Provincia Ferrarese Pice¬
na, che fu inviato ad aiutare nel
seminario di Ampère. Il 22 otto¬
bre dello stesso anno P. Vincen¬
zo Mandorlo, della Provincia Si¬

ciliana, venne a completare la comunità del seminario "S. Agostinho”.
Si stava studiando intanto la maniera e il luogo per costruire la casa di novi¬

ziato e di studentato di filosofia. Alla fine del 1981, dopo un sondaggio fatto con
P. Luigi Pingelli, venuto a visitare il Brasile a nome del Priore Generale, fu scelta
la città di Toledo (Paranà), e per diversi motivi. Innanzitutto essa era relativamente
vicina ad Ampère (circa 180 chilometri), non aveva molte case di Istituti religiosi
e, soprattutto aveva la Facoltà statale di Filosofia. Fu contattato Dom Geraldo Ma-
jella Agnelo, Vescovo diocesano, e gli fu presentato un piano di inserimento nella
pastorale diocesana. Egli, dopo aver consultato il Consiglio Presbiterale, diede pa¬
rere favorevole e chiese che i religiosi assumessero la direzione della parrocchia
di S. Antonio, nel comune di Formosa do Oeste. Così, mentre veniva costruito il
nuovo “Seminario S. Monica” sotto la direzione e la competenza di P. Luigi Ber-
netti, Delegato del Brasile e superiore della comunità formata da P. Rosario Palo
e P. Luigi Kerschbamer, veniva svolto un fruttuoso servizio pastorale.

La costruzione dell'edificio a due piani fu iniziata nel mese di settembre 1982
su un terreno di mq. 100 per 50, donato dal Municipio di Toledo, il quale cedette
anche la sua quota parte del terreno del Sig. Leopoldo Birk, nel caso egli lo
vendesse.

La prima ala dell'edificio era pronta per ospitare il primo numero di semina¬
risti il 26 maggio 1983. Dall’inizio dei lavori, cioè da febbraio a questa data, i se¬
minaristi furono ospitati nel seminario diocesano "Maria, Madre della Chiesa”
di Toledo.

I lavori di costruzione però non si fermarono finché non fu pronta anche la
seconda e la terza ala dell'edificio. Nel gennaio 1984, durante la riunione genera¬
le di tutti i religiosi in occasione del ritiro annuale, il Vescovo diocesano Dom Lu¬
cio Ignacio Baumgaertner benedisse solennemente il nuovo seminario, che pote¬
va alloggiare circa quaranta alunni.

Con l’ampliamento della casa si rese necessario aumentare anche il terreno
circostante per il sollievo e il lavoro manuale dei seminaristi, parte integrante della



In terra brasiliana 165

formazione alla vita religiosa agostiniana. Perciò fu acquistata un’area di terreno
pianeggiante, di proprietà del Sig. Leopoldo Birk, di circa 20.000 mq., confinante
con il seminario.

Il 4 agosto 1985 nella parrocchia di Nostra Signora Aparecida di Ouro Verde
do Oeste, affidata agli Agostiniani Scalzi nel febbraio 1983, in sostituzione di quella
di Formosa do Oeste, essendo più vicina al seminario, il Priore Generale P. Felice
Rimassa diede l’abito religioso al primo gruppo di novizi brasiliani, in un clima
di grande festa, emozione e ottimismo. Questa speranza nel futuro aveva un buon
fondamento poiché, attraverso una pastorale vocazionale intensa ed efficace, svi¬
luppata con incontri e corsi di formazione, visite alle scuole e alle diverse comu¬
nità - soprattutto rurali - di ogni parrocchia, i due seminari di Ampère e di Toledo
dovettero essere ampliati.

In Toledo fu costruita nel 1986 una quarta e ultima ala dell’edificio, che risul¬
tò così un quadrilatero, sul¬
lo stile del classico conven¬
to con chiostro e pozzo in¬
terni, della capienza di cir¬
ca 65 candidati al postulan-
tato, al noviziato e al chie¬
ricato.

In Ampère, i lavori inve¬
ce furono compiuti nel
1989, aumentando la ca¬
pienza dei locali fino a un
massimo di 60 posti, ren¬
dendo più confortevoli gli
ambienti e adornando la
facciata. Molto opportuno
fu anche l’arrivo dall’Italia
di Fra Nicola Spera, fratel¬
lo coadiutore della Provin¬
cia Siciliana, che iniziò il 9
novembre 1988 il suo lavo¬
ro nel seminario "S. Ago-
stinho”. Era necessaria an¬
che una presenza di un Fra¬
tello Coadiutore per i nostri
seminaristi, perché avesse¬
ro un modello concreto di
vocazione religiosa non vin¬
colata al sacerdozio. Chissà
che qualcuno non si entu¬
siasmi anche per questo
ideale di vita?

I professi, che stavano
per completare il corso di

Ampère (PR), il P. Generale con un gruppo di chierici brasiliani

Ampère (PR), ordinazione sacerdotale di P. Moacir Chiodi



166 Doriano Ceteroni

filosofia nella Facoltà di Scienze Umane
“Arnaldo Busato” di Toledo, dovevano con¬
tinuare gli studi iniziando il corso di teolo¬
gia. Per questo nel 1987 la Casa di Rio de
Janeiro fu ristrutturata per diventare il
nuovo “Seminario S. Rita”, capace di acco¬
gliere non solo gli studenti di teologia ma,
in caso di necessità, anche quelli di filoso¬
fia. Diresse con competenza i lavori P. An¬
tonio Desideri, e lo stesso Arcivescovo di
Rio, Card. Eugenio de Araujo Sales, bene¬
disse il nuovo seminario.

Il primo gruppo di chierici venne a Rio
nel 1988 per frequentare il corso di filoso¬
fia e teologia nella Facoltà Teologica del
Monastero di S. Benedetto.

Non passò molto tempo che il semina¬
rio si rivelò insufficiente, per cui si decise
senza indugio di iniziare la costruzione del
terzo piano. Rimboccandoci le maniche e
contando sia sulla generosità dei fedeli che
dei benefattori lontani, nel mese di aprile
1991 il seminario era pronto per ricevere fi¬
no a trentadue professi. Veramente, il tem¬

po in cui le vocazioni erano un problema tormentoso, era ormai ben lontano...
Il resto è cronaca dei nostri giorni. Ogni anno a gennaio assistiamo al rinno¬

varsi delle vestizioni, delle professioni semplici e solenni dei nostri giovani, che
ormai hanno raggiunto cifre impensabili. Attualmente essi sono quarantotto, se¬
guiti da oltre cento seminaristi e postulanti. Ma non è tutto. Il giorno, atteso da
tanti anni, in cui vedere i primi giovani salire l’altare, è finalmente giunto que¬
st’anno, in cui ricordiamo proprio il quarto Centenario di fondazione dell’Ordine.
Il 25 gennaio 1992 è stato ordinato sacerdote P. Moacir Chiodi, primo sacerdote
brasiliano agostiniano scalzo, nella sua parrocchia di Pranchita, vicino ad Ampè¬
re; il 1 febbraio 1992 è stata la volta di P. Alvaro Agazzi, ordinato sacerdote nella
sua parrocchia di S. Isabel, anch’essa confinante con Ampère. Al rito dell’ordina¬
zione sacerdotale di entrambi, presieduto dall’Arcivescovo di Cascavel Mons. Ar¬
mando Cirio, prese parte il Priore Generale P. Eugenio Cavallari con una rappre¬
sentanza di Confratelli italiani, per sottolineare il lavoro comune che aveva per¬
messo un risultato così notevole ed esprimere la riconoscenza dell’Ordine ai Con¬
fratelli del Brasile.

Rio de Janeiro,
ordinazione sacerdotale di P. Alvaro Agazzi

Terminando queste brevi note storiche sulla presenza degli Agostiniani Scalzi
in Brasile, è doveroso soprattutto ringraziare il Signore per i doni meravigliosi
elargitici, con la speranza che la sua divina assistenza continui sempre più in mezzo
a noi.

P. Doriano Ceteroni, OAD



RAPPORTI DI COLLABORAZIONE
FRA AGOSTINIANI SCALZI E RECOLLETTI A ROMA

José Javier Lizarraga, OAR

Sono felice di unirmi alla celebrazione del IV Centenario degli Agostiniani Scalzi
con questa breve ricerca sulle relazioni di fraternità intercorse tra gli Agostinia¬
ni Scalzi e gli Agostiniani Recolletti a Roma nell'epoca recente.

Mi soffermerò sugli ultimi decenni, poiché le cronache OAR1 sono molto par¬
che su questo argomento. Consultando velocemente gli ultimi tre volumi, ho po¬
tuto riscontrare solo alcune fugaci allusioni all’OAD2. Esse si riferiscono alla
amministrazione dell’ospizio, oggi chiamato collegio, di S. Ildefonso, sito in Via
Sistina. In effetti, da quando nel 1809 Napoleone invase gli Stati Pontifici, l’ospi¬
zio S. Ildefonso di Roma si trovò in una situazione molto critica. Per non perder¬
ne la proprietà, si dovette cambiare continuamente l’affitto a persone diverse, dato
che alcune di loro tentarono di appropriarsene3. In questo stato di cose i Recol¬
letti verso la metà del secolo XIX affidarono l’amministrazione dell’ospizio agli
Agostiniani Scalzi; più precisamente nel 1842 al Priore del convento di Gesù e
Maria4 e nel 1856 a Fra Fausto dei Miracoli, OAD5.

Verso la fine del secolo scorso e durante la prima metà del XX, era frequente
che gli Agostiniani Recolletti, nei loro viaggi di andata e ritorno dalla Spagna in
Italia, venissero ospitati dagli Agostiniani Scalzi sia a Roma che a Genova. Pari-
menti, una delle prime visite che i Recolletti compivano nella Città Eterna, era
la comunità di Gesù e Maria6. D’altra parte, gli Agostiniani Scalzi offrivano ge¬
nerosamente l’uso della propria tomba nel cimitero del Verano per i Recolletti
che decedevano in Roma. Questo servizio di carità cristiana e fraterna è conti¬
nuato fino alla metà di questo secolo, quando l’OAR acquistò una propria tomba.

Parlando in generale, credo che durante gli ultimi decenni le relazioni tra l’OAD
e l’OAR si sono mantenute in un clima di reciproco rispetto verso la propria iden¬
tità e di accettazione vicendevole del proprio modo peculiare di essere. Nello

1 Questa è la sigla ufficiale degli Agostiniani Recollctti: Ordo Augustinianorum Recollectorum.
2 Questa è la sigla ufficiale degli Agostiniani Scalzi: Ordo Augustiniensium Discalceatorum.
3Cfr. Manuel Carceller, Historia generai de la Orden de Agustinos Recolelos, X, Madrid 1962, p.

269-274, 431-435, 554-555.620, 624, 693.
4Cfr. Ibid., XI, Madrid 1967, p. 353-355.363.
5Cfr. Ibid., XI, p. 364.
6Cfr. Ibid., XII, p. 325.



168 José Javier Lizarraga

stesso tempo vi è stata una disponibilità all’aiuto e alla collaborazione fra i due
Ordini nel campo spirituale e culturale, soprattutto in alcuni momenti più signi¬
ficativi. Il rapporto fra di loro è stato veramente cordiale e fraterno. Basti ricor¬
dare alcuni fatti spigolati dalla nostra storia più recente:

— Già nel 1927, in una lettera personale al Priore Generale OAR, P. Arcangelo Pe¬
demonte, Vicario Generale OAD, affermava che le relazioni fra i due Ordini era¬
no state sempre fraterne7.

— In occasione del XVI Centenario della nascita di S. Agostino (354-1954), è stato
celebrato un solenne triduo nella chiesa di S. Ildefonso. Nel primo giorno predi¬
cò P. Francesco Recupero, OAD, e impartì la benedizione eucaristica il Priore Ge¬
nerale OAD, P. Gabriele Raimondo8.

— Negli anni 1950-67, di fronte al desiderio della S. Sede di unire l’OAR e l'OAD,
si mantenne da ambedue le parti un atteggiamento di squisita delicatezza e di
mutuo rispetto. Al riguardo sono significative le lettere intercorse tra il Procu¬
ratore Generale OAR, P. denaro Fernàndez, e il Priore Generale OAD, P. Gabriele
Raimondo; e tra il Priore Generale OAR, P. Angel Almàrcegui, e il Priore Genera¬
le OAD, P. Gabriele Marinucci90.

— Nel 1975, in vista della beatificazione del Padre Ezechiele Moreno, dar, l’OAD
aderì con viva gioia ad un avvenimento tanto fausto. Un religioso OAD fece par¬
te della commissione incaricata di organizzare le funzioni religiose, e l’OAD co¬
me tale contribuì alle spese della beatificazione.

— Nel 1986, i rappresentanti di ambedue gli Ordini, insieme con i Priori Generali
degli Agostiniani e degli Assunzionisti, si riunirono a Pavia il 24 aprile per cele¬
brare l’apertura del XVI Centenario della conversione di S. Agostino. Tre giorni
dopo si riunivano per lo stesso motivo nella Curia Generale OAD a Roma.

— Nel 1987, in preparazione al 73° Capitolo Generale OAD, i padri capitolari fe¬
cero due giorni di ritiro spirituale e di riflessione sotto la guida di P. Luigi Ga-
rayoa, ex Priore Generale OAR11.

— Nel 1988, in occasione del IV Centenario di fondazione della Recollezione Ago¬
stiniana, gli Scalzi si unirono alle celebrazioni fatte a Roma e collaborarono at¬
tivamente fin dal primo momento. Il giorno dell'inaugurazione ufficiale nella
Curia Generale OAR, il 4 dicembre, presiedette la celebrazione eucaristica il Prio¬
re Generale OAD, P. Eugenio Cavallari, che pronunciò una bella e documentata
omelia. Il Priore di Gesù e Maria, P. Luigi Sperduti, partecipò all’inaugurazione
fatta nello stesso giorno nella chiesa di S. Ildefonso, in Via Sistina12.

7Cfr. AGOAR, 61,1°.
8Cfr. Biglietto di invito, in AGOAR, 19,1°.
9Cfr. AGOAR, 61,4°.
l0Cfr. Presenza Agostiniana 13/3 (1986) 22-24.
11 Cfr. Presenza Agostiniana 14/5 (1987) 6.
l2Cfr. Notizie OAR, VII/5 (1988) 4 e 6. Boletìn IV Centenario OAR, 5 (1989) 5.



Rapporti di collaborazione fra Agostiniani Scalzi e Recolletti a Roma 169

La rivista Presenza Agostiniana si faceva eco delle pubblicazioni del Cente¬
nario13, e inoltre, traduceva in italiano e pubblicava la Lettera del Priore Gene¬
rale OAR, P. José Javier Pipaòn, a tutta la famiglia agostiniano-recolletta14.— Nel 1989, il 23 aprile, in Piazza S. Pietro l’OAD partecipò all’evento della Beati¬
ficazione di due Recolletti martirizzati in Giappone: Martino di S. Nicola e Mel¬
chiorre di S. Agostino. Il giorno seguente gli Scalzi misero a disposizione la
propria chiesa di Gesù e Maria per la solenne Eucaristia di ringraziamento, cui
parteciparono i Priori Generali dei tre Ordini Agostiniani e circa 80
concelebranti1’.

— Chi scrive non dimenticherà l’abbraccio fraterno del Priore Generale OAD, P.
Eugenio Cavallari, e di altri religiosi, in quel 21 giugno 1989, dopo due ore di
"clausura” nell’Università Gregoriana a Roma, al termine della difesa della tesi.— Il 16 novembre 1989, il Priore Generale OAR, P. José Javier Pipaòn, e i religiosi
delle tre comunità recollette di Roma hanno partecipato alla solenne Concele¬
brazione nella chiesa di Gesù e Maria, nel 50° anniversario della morte di Fra
Luigi Chmel, chierico slovacco OAD, morto in concetto di santità il 16 agosto 1939,
all’età di 26 anni16.

— Nel 1984, nel corso di formazione permanente OAD, celebrato a Nemi (Roma)
nei giorni 18-29 giugno, tre Recolletti, P. Luigi Garayoa, P. Manuel Larrinaga e
P. Angel Martinez Cuesta, sono stati invitati a parlare rispettivamente sul dirit¬
to canonico, la spiritualità e la storia17.

— Nel 1991, anche nel corso di formazione permanente OAD, tenuto nel convento
di S. Maria Nuova, in San Gregorio da Sassola (Roma), nei giorni 17-29 giugno,
il tema sulla storia dell’OAD è stato esposto da P. Angel Martinez Cuesta, Diret¬
tore dell’Istituto Storico OAR18.

— Memorabile negli Annali del collegio San Ildefonso rimarrà anche la visita che
il Priore Generale OAD, Eugenio Cavallari, e il Procuratore Generale, Gabriele
Ferlisi, hanno compiuta alla comunità di Via Sistina il 29 maggio 1991.

Tutti questi fatti e altri che rimangono nella memoria dei religiosi residenti
a Roma indicano chiaramente che, per lo meno durante il periodo recente, c’è
stata tra l’OAD e l'OAR una relazione di amicizia e di fraternità, di aiuto disinte¬
ressato c di mutua collaborazione a livello istituzionale. Lo stesso si potrebbe
dire delle relazioni interpersonali tra i religiosi dell’uno e dell'altro Ordine. Che
il Signore ci aiuti a conservare e perfezionare queste relazioni fraterne, benedi¬
cendole con frutti copiosi.

P. José Javier Lizarraga, OAR

13Cfr. Presenza Agostiniana 17/2 (1990) 29; 18/2 (1991) 33-34.
l4Cfr. Presenza Agostiniana 16/1 (1989) 12-21; 16/2 (1989) 8-17; 16/3 (1989)7-11.
l5Cfr. Presenza Agostiniana 16/2 (1989) 3, 11-12 e 18-19. Notitiae OAR, VIII/2 (1989) 5.
l6Cfr. Presenza Agostiniana 16/6 (1989) 3, 13-15.
l7Cfr. Presenza Agostiniana 11/2 (1984) 23; 11/4 (1989) 7-10.
l8Cfr. Presenza Agostiniana 18/2 (1991) 35.





'Beati i poveri in spirito

(^(t 5,3)

Carisma



COSTITUZIONI E CARISMA
DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

Gabriele Ferlisi, OAD

I - RIFLESSIONI INTRODUTTIVE

1 - Quattro secoli di storia

Quattrocento anni di storia non sono né pochi né tanti. A noi che scandiamo
lo scorrere del tempo in minuti, ore, giorni, mesi, anni, quattro secoli sembrano
molti; e in realtà i quattrocento anni degli agostiniani scalzi (1592-1992) costitui¬
scono più della metà dei settecentotrentasei di storia dell’Ordine Agostiniano sorto,
nella sua attuale struttura giuridica, dalla “Grande Unione” di cinque Ordini ere¬
mitici nel 12561.

Ma se li confrontiamo al millennio e mezzo, per l’esattezza milleseicentoquat-
tro anni, da quando S. Agostino nel 388 diede origine a Tagaste2 alla sua forma
di vita religiosa, sono certamente pochi. E quasi scompaiono se, come il salmista,
li misuriamo con il giorno eterno di Dio. Allora «ai tuoi occhi, mille anni sono co¬
me il giorno di ieri che è passato, come un turno di veglia nella notte»3. Al suo
confronto la stessa esistenza umana, dice S. Agostino, «è solo un frammento di
tempo davanti a Dio4».

In ogni caso, pochi o molti che siano, essi sono quattrocento anni di vita vissu¬
ta da uomini, convinti dei valori religiosi agostiniani, e desiderosi di rilanciarli
con la vita nella freschezza della loro radicalità.

Perciò questa ricorrenza giubilare degli agostiniani scalzi merita di essere ce¬
lebrata. Essa, pur nella semplicità della sua risonanza esterna, è fatto di storia,
evento ecclesiale, tempo di grazia, ed in particolare, occasione felicissima per ve¬
rificare la nostra tenuta di fedeltà ai valori della Riforma Agostiniana e per dire
pubblicamente grazie a Dio, datore di ogni dono, e a tutti i Confratelli che da quat¬
trocento anni trasmettono accesa la fiaccola del nostro carisma. Anche noi oggi,

1 L'Ordine degli Eremiti di S. Agostino, costituitosi nell’Unione del 1244, l’Ordine di Fratei Giovanni
Bono, di Brettino, di S. Gugliemo, di Montefavale: di questi cinque Ordini, tutti di eremiti, solo i
primi tre professavano la Regola di S. Agostino.

2Cfr. POSSIDIO, Vita di S. Agostino 3,1.
3 Salmo 89,4.
4 Esposiz. salmo 35,13; cfr. Esposiz. salmo 89,5-6; La città di Dio IV,5.



Costituzioni c Carisma degli Agostiniani Scalzi 173

sulla soglia del terzo millennio dell’era cristiana, dobbiamo consegnarlo in tutta
la freschezza e attualità degli inizi.

2 - Per uno studio sul carisma

Uno studio sul carisma OAD5 può essere condotto in modi diversi.
Uno, per esempio, è quello di inquadrarlo nel contesto storico in cui nacque,

confrontandolo con i movimenti di riforma degli altri Ordini Mendicanti e di quelli
stessi che sorsero all’interno dell’Ordine Agostiniano6.

Un altro è ripercorrere i Decreti e i Brevi dei Sommi Pontefici riguardanti la
nostra Riforma, che contengono ricchi elementi di teologia spirituale, o i testi li¬
turgici e di formazione che l’Ordine in questi quattro secoli ha prodotto, oppure
di esaminare le opere di spiritualità degli scrittori agostiniani scalzi più rap¬
presentativi7.

Un terzo è vedere come lo hanno concretamente incarnato gli uomini migliori,
ossia i Venerabili8.

Un quarto, quello che io scelgo, è esaminare il carisma nei termini precisi nei
quali lo hanno recepito e codificato le Costituzioni.

Questo percorso mi sembra particolarmente utile, perché permette di raggiun¬
gere due risultati complementari molto importanti: 1 . mettere a fuoco gli elemen¬
ti del carisma, 2. formarci un concetto nuovo più esatto delle Costituzioni, che
migliori il nostro rapporto personale con esse. Si sa infatti che in tutti gli Istituti
religiosi le Costituzioni sono ritenute il libro fondamentale della vita consacrata
e godono di grande prestigio e venerazione. E' su di esse che i religiosi giurano
la propria fedeltà a Cristo; ma di fatto sono molto spesso disattese o sono causa
di rapporti conflittuali, che non di rado pregiudicano la fedeltà stessa alla voca¬
zione. Si rende perciò doveroso non solo studiare le componenti del proprio cari¬
sma, ma anche recuperare il ruolo concreto insostituibile delle Costituzioni nella
vita concreta dei religiosi. Esse infatti sono negli Istituti religiosi ciò che nella
Chiesa sono la Sacra Scrittura e il Codice di Diritto Canonico. Cioè sono estratto
di Vangelo applicato, codice fondamentale dell’alleanza tra Dio e i religiosi, rego¬
la di vita che modera con saggezza le azioni esterne, e soprattutto suggerisce

5 E’ la sigla ufficiale degli Agostiniani Scalzi: Ordo Augustiniensium Discalceatorum.
6 Si pensi, per esempio, alla Riforma degli Agostiniani Scalzi di Spagna o Recolletti, degli Agostinia¬

ni Scalzi di Francia; e, precedentemente al Concilio di Trento, alle Congregazioni dette di Osservan¬
za: Congregazione dei Battistini a Genova, di Lombardia, di Perugia, di Carbonara (Napoli), di Lecce-
to, di Spoleto, di Zampani (dal cognome del fondatore, in Calabria), di Centorbi (Catania), di Colori¬
to, di Sassonia, cui appartenne Lutero). Cfr. P. EPIFANIO DI S. GIROLAMO, OAD, Croniche et origi¬
ne della Congregaiione de’ Padri Scalzi Agostiniani, Napoli, 1640, pag. 13.

7 Cfr. LUCIANI Flaviano, OAD, Indice Bibliografico degli Agostiniani Scalzi, numero speciale di "Pre¬
senza Agostiniana” n. 4 (1982); Id. Fonti bibliografiche di storia e di spiritualità degli Agostiniani Scalzi,
Roma 1992.

8 I Venerabili ufficialmente riconosciuti dalla Chiesa, dopo regolare processo di beatificazione, sono:
Vcn. P. Giovanni Nicolucci di S. Guglielmo, P. Carlo Giacinto Sanguinei di S. Maria, Fra Santo Di
Santo di S. Domenico. L’Ordine da parte sua ha dichiarato Venerabili oltre duecento religiosi.



174 Gabriele Ferlisi

orientamenti, determina stili di comportamento religioso, guida l'itinerario inte¬
riore che conduce a scoprire i lineamenti del volto di Cristo e a vivere il mistero
della Chiesa.

Per questo motivo ho scelto il percorso delle Costituzioni, poiché sono convin¬
to che la fedeltà ad esse misura la fedeltà al carisma e al Vangelo, e viceversa;
e credo che una vera 'conversione' alle Costituzioni costituisca il numero miglio¬
re delle celebrazioni conclusive del nostro quarto secolo di fondazione; e per l’ini¬
zio del quinto, l’alba radiosa più beneagurante!

3 - Le Costituzioni OAD del 1983

Il testo delle Costituzioni col quale vogliamo confrontarci è quello attualmen¬
te in vigore; ossia quello che ci hanno consegnato il Capitolo Generale del 1981
e la Sede Apostolica il 28 agosto 1983. Esso ha una sua storia lunga non solamen¬
te del ventennio postconciliare del Vaticano II, ma dei quattro secoli di vita del¬
l’Ordine. In questo testo confluisce il meglio del passato e si aprono le prospetti¬
ve migliori per il futuro.

In una visione di sintesi, ecco le pietre miliari che hanno scandito la storia re¬
dazionale delle Costituzioni: 1598, 1609, 1620, 1931, 1981. Tra l’una e l'altra di que¬
ste date se ne inseriscono altre di minore importanza, ma anch’esse molto signifi¬
cative.
1598: La prima assemblea capitolare degli agostiniani scalzi discute ed approva,

articolo per articolo, il testo abbozzato precedentemente nel 1595. Il corpo
di Costituzioni che ne risulta è diviso in quattro parti. Esse sono in sostan¬
za quelle dell’Ordine OSA9 del 1581, con l'aggiunta di alcune prescrizioni
che sanzionavano le particolari caratteristiche della Riforma e con l’elimi¬
nazione delle due parti (4a e 5a) che riguardavano il governo delle mona¬
che e delle mantellate e la disciplina degli studi e dei gradi accademici. Es¬
se vengono approvate dal P. Matteo Alessandro da Siena, Priore Generale
OSA, il 31 gennaio 1599.

1609: Il testo viene nuovamente redatto per accogliere il voto contro l’ambizio¬
ne, detto di umiltà, ed altre modifiche apportate dal Sovrintendente Apo¬
stolico, il carmelitano scalzo P. Pietro Villagrassa della Madre di Dio. Il
28 settembre 1610 Paolo V le approva in forma generica col Breve Christi
fidelium.

1620: Il 5 maggio lo stesso Sommo Pontefice dà la sua approvazione in forma spe¬
cifica, inserendo il corpo delle Costituzioni nel mezzo del suo Decreto Sa¬
cri Apostolati^. Nel 1622 il testo è dato alle stampe. Esso rimarrà pratica-
mente in vigore fino al 1931, dopo varie ristampe con l’aggiunta in appen¬
dice di dichiarazioni e di decreti dei Capitoli Generali. Tutti i tentativi fatti
di una nuova redazione del testo delle Costituzioni, nel 1628 e nel 1727 non
ottengono l’approvazione.

9 E’ la sigla ufficiale dell’Ordine Agostiniano: Ordo Sancti Augustini.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 175

1931: In data 21 aprile la Sacra Congregazione per i Religiosi approva il nuovo
testo, redatto in conformità al Codice di Diritto Canonico promulgato da
Benedetto XV nel 1917. Novità rilevante di questo testo è il conferimento
del titolo di “Priore"al Superiore Generale, in sostituzione del termine fi¬
nora usato “Vicario", nonché la cessazione di una plurisecolare controver¬
sia con l'Ordine Agostiniano sulla questione dell'autonomia della Riforma.
Con l'approvazione del nuovo testo delle Costituzioni, gli agostiniani scal¬
zi sono riconosciuti a pieno titolo Ordine indipendente.

1969: Le Costituzioni vengono ristrutturate secondo le norme e lo spirito del Con¬
cilio Vaticano IL Approvate ad experimentum, vengono ritoccate e appro¬
vate nuovamente ad experimentum nel Capitolo Generale Speciale del 1975.

1981: Ulteriormente revisionate, vengono approvate, articolo per articolo, in for¬
ma definitiva dal Capitolo Generale celebrato a Roma nel mese di luglio,
e presentate alla Congregazione per i Religiosi. Nel 1982 i Consultori fan¬
no pervenire le loro osservazioni.

1983: Il Definitorio Generale Straordinario (25 gennaio - 11 febbraio) esamina le
dette osservazioni e in larga misura le accoglie. Perciò apporta diversi cam¬
biamenti al testo, trasferendo, fra l’altro, molti articoli dal Direttorio alle
Costituzioni; aggiorna il testo al Nuovo Codice di Diritto Canonico, che nel
frattempo era stato promulgato10, e modifica il termine “Statuti" rimetten¬
do la nomenclatura in uso : “Regola, Costituzioni, Direttorio". Il 16 febbraio
il testo, così revisionato dal Definitorio Generale11, viene ripresentato al¬
la Sacra Congregazione per i Religiosi, che in data 28 agosto dà la sua ap¬
provazione definitiva.

1984: Il 24 aprile il Priore Generale P. Felice Rimassa promulga le Costituzioni
e il Direttorio, ed ordina che entrino in vigore il 10 giugno dello stesso an¬
no. Nel frattempo vengono dati alle stampe ed editi in due volumi distinti:
1°: Regola e Costituzioni, 2°: Direttorio.

4 - Differenze e continuità

La novità di quest’ultimo testo costituzionale, nei confronti delle redazioni pre¬
cedenti, è evidente a tutti.

— Diversa è la divisione: non più, come ho appena accennato, volume unico, ma
due volumi, chiamati, il primo: "Regola e Costituzioni”, il secondo: "Direttorio”.
Ambedue questi volumi si articolano in parti (quattro); le parti, quando occorra,
in sezioni; le sezioni in capitoli; i capitoli, dov’è richiesto, in paragrafi.

— Diversa è, come in tutte le Costituzioni degli altri Istituti religiosi, la mentalità

10 Giovanni Paolo II lo ha promulgato il 25 gennaio 1983.
1 1 Con il trasferimento di molti numeri dal Direttorio alle Costituzioni, appare evidente che non c’è

più l’equilibrio delle proporzioni: 318 articoli nelle Costituzioni, 167 nel Direttorio; mentre il testo
così com’era stato approvato dal Capitolo Generale, numerava 256 articoli nelle Costituzioni e 213
nel Direttorio. Quest’ultimo testo meriterebbe di essere riesaminato dal Capitolo Generale.



176 Gabriele Ferlisi

e la visione di fondo tra la redazione postconciliare e quelle precedenti al Vatica¬
no II. In queste prevaleva una mentalità giuridica, scolastica, statica della vita
religiosa; in quella una impostazione più storica, esistenziale e dinamica. Lo stes¬
so nuovo Codice di Diritto Canonico riflette chiaramente questo nuovo spirito più
dinamico e pastorale che aleggia oggi nella dottrina e nella prassi della Chiesa12.
— Diversa è la tonalità agostiniana, sia per lo sviluppo in questi ultimi decenni
degli studi agostiniani sulla teologia della vita religiosa13, sia anche per la tradu¬
zione e la divulgazione, già molto bene avviata, in lingua volgare delle opere di
S. Agostino14. Ciò ha permesso che la formulazione dei diversi aspetti teologico-
spirituali della nostra spiritualità venisse fatta con linguaggio più agostiniano,
e non con quello generico mutuato da altre spiritualità.

Nonostante però le diversità, uguali permangono le linee direttive portanti della
vita religiosa agostiniana degli Scalzi: per esempio, il tema della lode e del culto
divino, la dimensione contemplativa, la carità come amore per l’unità, l’aspetto
penitenziale, ecc. Su questi argomenti sto preparando uno studio sistematico del¬
le Costituzioni; qui mi limito ad annotare alcuni pensieri, quali appunti per un
commento.

II - IL SENSO DELLA STORIA

«Chi compie un lavoro deve tener presente l’inizio e la fine, perché in ogni mo¬
vimento della propria azione se non si volge a guardare l’inizio non preordina la
fine. E’ necessario quindi che il proposito che si volge in avanti sia rilanciato dalla
memoria che si volge indietro, perché se si dimenticherà di avere cominciato l’ope¬
ra, non si troverà il modo di finirla»15.

Questa citazione dalla Città di Dio ci offre bene la misura dell’ampiezza di oriz¬
zonti di S. Agostino teologo della storia, e ci introduce nel modo migliore nello
spirito delle Costituzioni.

12 Cfr. La Costituzione Apostolica di promulgazione del Codice Sacrae disciplinae leges, e la Prefazio¬
ne che precede il testo.

13 Cfr. MORAN J. - ESTRADA L., Bibliografìa sabre la espiritualidad de S. Agustìn, in "Revista Agusti-
niana de Espiritualidad" 2 (1961) 460-480; 3 (1962) 394-410; 4 (1963) 429-446; 6 (1965) 106-132; 7 (1966)
87-113; 10 (1969) 267-275); VAN LUIJK B.A.L., Introducciòn bibliografica a la espiritualidad de los
Eremitanos de San Agustìn, in "Revista Agustiniana de Espiritualidad" 14 (1963) 284-314; ID., El
santoral agustiniano comentado con bibliografìa, in "Revista Agustiniana de Espiritualidad" 2 (1961)
330-345; 12 (1962) 377-393. Inoltre cfr. tutte le Riviste Agostiniane, fra le quali "Presenza Agostinia¬
na”, che con serietà e continuità hanno portato avanti in questi anni il discorso agostiniano sulla
vita religiosa.

14 Una delle imprese editoriali e culturali di maggior rilievo in Italia può considerarsi la NBA (Nuova
Biblioteca Agostiniana), fondata da P. Agostino Trapè, OSA che, in collaborazione con Città Nuova
Editrice, ha iniziato nel 1965 la pubblicazione bilingue delle opere di S. Agostino. I volumi finora
pubblicati sono 33.

15 La città di Dio VII,7.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 177

Fu appunto nell’ottica teologica della storia della salvezza, che il Santo lesse
il suo itinerario personale nelle Confessioni, quello universale nella Città di Dio,
e trattò di alcuni temi specifici della vita cristiana. Per esempio, alle anime con¬
sacrate parlò della verginità come valore ecclesiale, escatologico e cristologico16.

1 Ritorno al cuore del Padre

Nella stessa prospettiva si muovono le Costituzioni. Esse infatti, in linea con
l’insegnamento agostiniano e conciliare del Vaticano II, mostrano un progetto di
vita religiosa come profezia della storia, ossia come proposta di vita che legge «la
storia delle realtà create in modo da tener presente allo sguardo soprattutto la pre¬
dicazione di quelle future»'7. In tal modo esse spaziano continuamente con liber¬
tà tra l’impegno nel presente, il ritorno agli inizi e la proiezione verso il compi¬
mento; tra il giuridico e il teologico, l'esterno e l’interno, l’umano e lo spirituale,
il temporale e l’eterno, l’antropologico e il cristologico, Pieri, l’oggi e il domani.
Mentre indicano le norme giuridiche, ricordano gli intendimenti spirituali di Ago¬
stino e dei primi padri della Riforma18; mentre tracciano l’identikit della comu¬
nità agostiniana di oggi, si rifanno al modello della prima comunità di Tagaste.
Mai il loro ritorno al passato è inteso come riesumazione19 di forme stereotipate
e frustranti, valide in altri tempi e non più oggi, ma come tuffo nella freschezza
delle origini. Né la proiezione nel futuro è intesa come evasione dalla realtà, ma
come rilancio dell’impegno, ed eventualmente correzione della rotta, verso il com¬
pimento del cammino.

Così esordiscono le Costituzioni:
«Dio,
cui profondamente anela con tutto il suo essere
l'inquieto spirito umano,
ha inviato il suo Figlio Unigenito
per salvare il mondo» (Prologo).

E’ una frase bella anche letterariamente per l’intreccio, la chiarezza e la pro¬
fondità dei concetti. Senza mezzi termini, le Costituzioni mirano direttamente al
Cuore di Dio e al cuore dell’uomo. Si noti in particolare la forza del ruolo asse¬
gnata alla prima parola Dio. Essa nella proposizione centrale fa da soggetto di
quell’azione che Lo vede protagonista del piano della salvezza e vero innamorato
dell’uomo. Dio ama l'uomo al punto di farne la lunghezza d’onda del proprio
amore20. Per lui infatti, nonostante il suo peccato, anzi proprio per questo, il Pa¬
dre ha voluto l'evento stupendo della pienezza dei tempi: l’Incarnazione del Ver¬
bo. Per salvare l’uomo «Dio... ha inviato il suo Figlio Unigenito»21. Invece, nella

16 La s. verg.: rispettivamente i capitoli 2-6; 22-26; 27-29, 35-36, 54.
17 La genesi contro i manichei 1,23,41.
18Cfr. Cann. 578; 587.
l9Cfr. Disc. 340/A.ll.
20 Sol. 1,1,1-5; Confess. 1,5,5.
21 Gv 3,16-17; Preconio Pasquale; Comm. vg. Gv. 27,4; 82,4; Esposiz. salmo 109.



178 Gabriele Ferlisi

proposizione indiretta posta come inciso, Dio fa da oggetto dell'azione dell'uomo,
creatura totalmente dipendente e relativa, che cerca in Lui il perché della pro¬
pria esistenza, il "tu" appagante della propria inquietudine22.

2 - Ritorno al cuore di Cristo

Dal cuore del Padre le Costituzioni passano al cuore di Cristo:
«Gesù, riscattando gli uomini con il suo sacrificio, li ha resi un popolo san¬
to, ha dato loro la sua legge di amore ed ha chiamato alcuni, per mezzo dei
consigli evangelici, a seguirlo più da vicino confortandoli con Vabbondanza-
delio Spirito» (Prologo).

Sono solo poche pennellate, ma essenziali per capire il mistero di Cristo, da
cui viene direttamente a noi il dono della vita religiosa23. Le Costituzioni lo chia¬
mano subito per nome: Gesù. E sorvolando su tutta la sua vita terrena, lo contem¬
plano nell'ultimo atto redentivo della Croce, sintesi e completamento di tutti gli
atti della sua vita, che pure erano segni di salvezza, ma non il definitivo. Infatti
unicamente l’evento pasquale della morte e risurrezione - e non, ad esempio, il
Natale - ha il carattere definitivo della redenzione. Sull'altare della Croce, e non
a Betlemme, Cristo, sacerdote e sacrificio24, sana in radice la situazione esisten¬
ziale della natura umana e la converte con una svolta a "U”25. Questa verità la
compresero bene i primi cristiani, i quali credettero che il battesimo li coinvolge¬
va nell'evento pasquale. Ed anche noi oggi, come loro, ci comprendiamo come bat¬
tezzati non nell'Incarnazione ma nella Morte e Risurrezione. La nostra Eucari¬
stia proclama la morte del Signore risorto finché egli venga nella gloria, e non
proclama invece la nascita di Cristo finché egli cresca e diventi adulto26. Ecco al¬
lora, dicono le Costituzioni, che proprio sulla Croce, dal suo cuore aperto, Cristo
ci ha fatto dono: 1) della ricostituzione dell’umanità in popolo di Dio; 2) dello Spi¬
rito Santo, che è la nuova legge dell’amore, il nuovo centro della vita umana, il
nuovo principio animatore, vivificatore e unificatore delle persone e dell’umani¬
tà nuova che nasce dall’evento pasquale; 3) della vita religiosa.

Si noti bene il legame stabilito tra i verbi «riscattando... ha chiamato». La chia¬
mata che Gesù rivolge ad alcuni è fatta dipendere dal suo gesto sacrificale che
redime gli uomini. Gesù chiama in qualità di Crocifisso Risorto, di Kirios, ed in¬
vita non tutti ma alcuni a seguirlo nella corsia dei consigli evangelici. Questo suo
invito si rivela in tutta chiarezza come una proposta di vita pasquale, anzi meglio,
come proposta più radicale («più da vicino»), dato che tutta la vita cristiana è pro-

22 Confess. 1,1,1; X,27,38; 28,39; XII,10,10; Sol. 1,1,1-5; Esposiz. salmo 85,8.
23 Me 10,21; Gv 15,16.
24 Confess. X,43,69; Esposiz. salmo 26,11,2; 130,4; 132,7; La Trin. IV,7,11; 12,15; 14,19; La città di Dio

X,6,22; Comm. vg. Gv. 41,5.
25 La Trin. IV,13,17; Confess. IV,12,19; Disc. 231,2; 233,4,5; 263,1; 265/B,4-5; 265/D,4.7; 265/E; Comm.

vg. Gv. 41,4-5; 12,11.
26 "Annunziamo la tua morte, Signore, proclamiamo la tua risurrezione nell’attesa della tua venuta"',

cfr. Sacrosanctum Concilium 5-6.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 179

getto di vita che inizia dal costato aperto di Cristo27. Si è cristiani veri se si è uo¬
mini pasquali, e i religiosi sono invitati ad essere i testimoni più credibili, con
la parola e la vita, di questo stupendo evento redentivo di Cristo che fonda la sto¬
ria della nuova umanità riconciliata e riconciliante28.

3 - Ritorno al cuore di Agostino

Rimanendo in quest’ottica pasquale della vita religiosa, le Costituzioni passa¬
no dal cuore di Cristo al cuore di Agostino, e ne abbozzano un ritratto: uomo di
preghiera, di penitenza, di comunione, ecc. E' nel cuore del padre infatti che van¬
no ricercati i caratteri somatici di una nuova creatura. La Chiesa ha il compito
di riconoscere ed approvare come carisma dello Spirito il nuovo Istituto
religioso29, ma è il Fondatore stesso, attento lettore del vangelo e della storia, che
lo media con la propria vita, concependolo nel cuore e partorendolo come mera¬
vigliosa creatura spirituale. Tale fu appunto Agostino, "chiamato d’eccezione” dal
Signore Risorto, grande tra i grandi Fondatori.

«Tra questi chiamati si distinse il S. P. Agostino. Egli rinunciò dall'intimo
del suo cuore ad ogni ideale mondano. Insieme a quelli che si erano uniti
a lui si dedicò a Dio nei digiuni, nelle preghiere e nelle opere buone, medi¬
tando giorno e notte la legge del Signore. Delle verità, che Dio gli rivelava,
faceva parte ai presenti ed assenti, ammaestrandoli con discorsi e con libri.
Visse e mise in luce con i suoi scritti un atteggiamento di umiltà profonda,
quale fondamento della carità, che è amore per l’unità. Questo spirito incul¬
cò nella Regola che egli diede alla comunità agostiniana, modellata sull'e¬
sempio della prima comunità apostolica» (Prologo).

Nel seguente capoverso le Costituzioni ricordano che fu a Tagaste nel 388 il
luogo e il tempo in cui Agostino diede l’avvio concreto alla forma particolare di
vita religiosa, che da lui prese il nome.

Non è fuori posto precisare qui che è improprio parlare di Agostino come "fon¬
datore” dell’Ordine Agostiniano, così come è improprio considerare S. Benedetto
fondatore dell’Ordine Benedettino, in quanto la struttura degli Istituti religiosi
che noi oggi conosciamo, risale a dopo il mille. Si deve parlare invece - e questa
è una dimensione ancora tutta da riscoprire, perché ignorata dai più - di Agostino
monaco, padre e ispiratore della vita religiosa agostiniana.

4 Ritorno al cuore dei primi Padri
Dal cuore di Agostino al cuore dei Padri che diedero origine nel 1256 all’Ordi¬

ne degli Eremiti di S. Agostino e verso la fine del secolo XVI alle Riforme Ago¬
stiniane.

«La vita agostiniana, sorta nella comunità di Tagaste, si diffuse evolvendo-

27 Comm. vg. Gv. 120,2.
28 Esposiz. salmo 92.
29Cann. 575-576.



180 Gabriele Ferlisi

si in diverse forme secondo le esigenze dei tempi e le necessità della Chiesa.
Alessandro IV nel 1256 riunì vari gruppi eremitici, prevalentemente di ispi¬
razione aagostiniana, in comunità di vita contemplativa e attiva, costituen¬
do l’Ordine degli Eremiti di S. Agostino.
In seguito alla riforma decretata dal Concilio di Trento, alcuni religiosi del¬
l’Ordine degli Eremiti di S. Agostino, mossi dal Signore a seguire più stret¬
tamente lo spirito del loro S. Padre, verso la fine del secolo XVI diedero ori¬
gine in Italia agli Agostinianai Scalzi» (Prologo).

5 Vita religiosa: esperienza umana
di vita pasquale
A questo punto si può forse capire meglio il "senso della storia” in cui si muo¬

vono le Costituzioni. Nel loro riferirsi al Cuore del Padre, al Cuore di Cristo, al
cuore di Agostino e dei primi Padri riformati, nonché al cuore di ogni singolo con¬
sacrato, la vita religiosa appare come espressione viva della storia della salvezza;
dono pasquale del Signore Crocifisso Risorto; fortissima esperienza umana che
si radica nella filigrana più profonda dell'esistenza dell’uomo, nel suo cuore in¬
quieto che cerca quiete. La vita religiosa è teologia viva della storia della salvez¬
za, e non solamente ascesi frammentata di opere buone addizionate Luna all'al¬
tra. Il vero religioso è uomo ad un tempo profondamente spirituale e profonda¬
mente umano: uomo della sintesi tra il costante ritorno alle fonti del Cuore, di
Dio e dell’uomo, e la proiezione verso il pieno compimento dell’ideale; è uomo che
ha molto forte il "senso della storia”, e perciò si tuffa nell’esistenza redenta, vi¬
vendo in profondità, prima che in superficie, il suo esodo di liberazione pasquale.

Di quanti sviluppi sia gravida questa visione agostiniana della vita religiosa,
ognuno lo può evidenziare da sé.

Ili - UMILTÀ-SCALZATURA,
ELEMENTO PECULIARE DI IDENTITÀ

DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

E’ noto che gli elementi penitenziali caratterizzarono fortemente i movimenti
di Riforma del sec. XVI. Austerità, mortificazione, digiuni, astinenza, discipline,
abnegazione, vigilanza, purificazione, conversione, scalzatura, umiltà, croce, an¬
nientamento o kenosis, ecc. erano i termini più ricorrenti, che polarizzavano l’im¬
pegno spirituale dei religiosi. Oggi essi sono meno usati, ma non per questo sono
meno necessari e attuali, perché costituiscono parte integrante della perenne pro¬
posta del Vangelo.

In questa riflessione vorrei considerare questi temi in blocco, in ciò che di co¬
mune e di caratteristico hanno come valori penitenziali e agostiniani. Dall’analisi
emergono tre significati di straordinaria importanza, che giustificano ampiamente
il grande peso che essi ebbero nelle Riforme, e quindi anche nella nostra. I tre
significati sono: ascetico, esistenziale, teologico.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 181

1° - Significato ascetico
Questo è il più immediato e comune nel vocabolario cristiano. Si parla infatti

continuamente di penitenza, umiltà, mortificazione, ecc. come medicina dell'ani¬
ma e antidoto alla tendenza del cuore verso il peccato e il decadimento morale.
Cristo stesso ha detto che la via della salvezza è stretta30, ed ha ammonito che
nessuno può percorrerla se non pratica la vigilanza31, la mortificazione32, il rin¬
negamento, il 'perdersi'33, la penitenza, l'umiltà34, la preghiera35, ecc. Essi sono
mezzi che rendono attento l'animo davanti ai pericoli, lo distolgono dal male, lo
dispongono alla purificazione, lo guidano nel cammino di conversione, lo aprono
al rinnovamento spirituale. Senza ascesi non si dà ritorno a Dio, né progresso spi¬
rituale; ma solo frantumazione e fallimento di qualsiasi programma.

Prega la liturgia: « Tu vuoi che ti glorifichiamo con le opere della penitenza qua¬
resimale, perché la vittoria sul nostro egoismo ci renda disponibili alle necessità
dei poveri, a imitazione di Cristo tuo Figlio, nostro salvatore»36; «Con il digiuno
quaresimale tu vinci le nostre passioni, elevi lo spirito, infondi la forza e doni il
premio»37; «Tu riapri alla Chiesa la strada dell'esodo attraverso il deserto quare¬
simale, perché ai piedi della santa montagna, con il cuore contrito e umiliato, prenda
coscienza della sua vocazione di popolo dell'alleanza convocato per la tua lode nel¬
l'ascolto della tua parola, e nell'esperienza gioiosa dei tuoi prodigi»3*.

L’insistenza di S. Agostino su questo aspetto ascetico è notissima; essa abbrac¬
cia tutto l’arco della sua vita, da Cassiciaco ad Ippona, e comprende sia il suo iti¬
nerario personale che la sua predicazione e l'insegnamento. Per esempio, nella
sua prima opera, La controversia accademica, Agostino dice che la filosofia deve
sposare la temperanza39. Nel dialogo su La felicità, precisa le condizioni che ren¬
dono l’uomo veramente felice: «E' felice chi ha Dio»; «ha Dio chi vive bene...»; vi¬
ve bene «chi obbedisce ai suoi comandamenti..., non ha l’animo immondo»40, cioè
«vive castamente»41. Nel De ordine indica ai suoi giovani amici i precetti del vi¬
vere bene, per mantenere l’ordine che conduce a Dio42. Nei Soliloqui, dopo la pre¬
ghiera iniziale per il proprio ritorno e la purificazione43, pone l'esame della pro-

30 Le 13,24; Mt 7,13.
31 Le 12,35ss.
32 Le 13,3-5.
33 Me 8,34-35.
34 Le 22,24ss.
35 Le 18,1-8; 22,40.
36 Prefazio Quaresima III.
37 Prefazio Quaresima IV.
38 Prefazio Qauresima V.
39 La controversia accademica 11,9,22.
40 La felicità 2,12.
41 La felicità 3,18.
42 L’Ordine 11,8,25-19,51.
43 Sol. 1,1,5-6.



182 Gabriele Ferlisi

pria sanità morale a base di ogni indagine44. Scopo del De musica è tracciare un
programma ascetico di purificazione. Le quattro virtù, dice nel De moribus eccle-
siae catholicae - temperanza, fortezza, giustizia, prudenza - definiscono il cristia¬
no45; di esse la temperanza è il primo gradino: suo compito è di frenare e sedare
le cattive inclinazioni che spingono ad aderire alle cose che allontanano dalle leg¬
gi di Dio e dalla sua bontà46. Chi desidera conoscere la volontà di Dio, diventi suo
amico; ma nessuno può essere amico di Dio, se non per mezzo dei costumi
castissimi47. Nelle Confessioni occupa un posto rilevante il minuzioso esame di
coscienza che Agostino fa sulla triplice concupiscenza48 Nella Regola vede i pre¬
cetti finalizzati alla maturazione interiore dell’uomo spirituale e alla
contemplazione49. Scrivendo alle anime consacrate sulla verginità, Agostino stes¬
so nota e giustifica l’ampia digressione dal tema della verginità a quello
dell'umiltà50. Nella Trinità afferma che «l'anima risuscita grazie alla penitenza»5'.
Nei Discorsi, in cui emerge maggiormente l’ansia pastorale di Agostino nel pasce¬
re il gregge del Signore affidato alle sue cure, il richiamo ai valori ascetici è con¬
tinuo. Nelle Esposizioni sui salmi c’è un pensiero veramente illuminante. A con¬
clusione dell’opera, riflettendo sull’ordine dei centocinquanta salmi, così scrive
il Santo: «Non mi sembra casuale che il salmo cinquantesimo parli della peniten¬
za, il centesimo della misericordia e del giudizio, il centocinquantesimo della lode
di Dio nei suoi santi. Questo infatti è l'ordine secondo il quale tendiamo alla vita
eterna e beata: prima detestiamo i nostri peccati, poi viviamo rettamente, affin¬
ché, disapprovando la vita cattiva e praticando la vita buona, ci meritiamo la vita
eterna... La penitenza tormenta, la giustizia tranquillizza, la vita eterna glorifi¬
ca»52. «Tutta la giustizia si riduce ad una parola: innocenza. Fuori della via im¬
macolata non potrai né salmeggiare né comprendere. Sii innocente e hai raggiun¬
to la perfezione della giustizia»53.

Non è possibile passare in rassegna tutte le opere; aggiungo solo quanto il bio¬
grafo San Possidio scrisse sugli ultimi giorni di vita di Agostino: «Quel sant’uo¬
mo, nella lunga vita che Dio gli aveva concesso per l’utilità e il bene della santa
chiesa (infatti visse 76 anni, e circa 40 anni da prete e vescovo), parlando con noi
familiarmente era solito dire che ricevuto il battesimo, neppure i cristiani e i sa¬
cerdoti più apprezzati debbono separarsi dal corpo senza degna e adatta peniten¬
za. In tal modo egli si comportò nella sua ultima malattia: fece trascrivere i salmi

44 Sol. I,9-12ss.
451 costumi della Chiesa cattolica 1,15,25.
461 costumi della Chiesa cattolica I,19,35ss.
47 La genesi contro i manichei 1,2,4.
48 Confessioni X,30,41-41,66.
49LUC VERHEIJEN, La Regola di S. Agostino, Palermo, Ed. Augustinus 1980, pp. 165-196.
50 La s. verg. 51,52.
51 La Trin. IV,3,5.
52Esposiz. salmo 150,3.
53 Esposiz. salmo 100,4.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 183

davidici che trattano della penitenza - sono molto pochi - e fece affiggere i fogli
contro la parete, così che stando a letto durante la sua infermità li poteva vedere
e leggere, e piangeva ininterrottamente a calde lacrime»54. Questo salmeggiare di
Agostino è l’ultima sua commovente testimonianza sul valore cristiano della pe¬
nitenza. Sul letto di morte indicava con l’esempio che davvero ci si avvia alle al¬
tezze della carità col piede dell'umiltà55; e che fondamento dell'edificio della ca¬
rità è l’umiltà56.

Nel secolo XVI i promotori dei movimenti di Riforma optarono decisamente
per la strada dell’austerità. Essi erano convinti che tanto l'eliminazione degli abusi,
quanto l’attuazione delle aspirazioni di maggiore perfezione dei religiosi più ze¬
lanti, richiedessero di muoversi a tutto campo, cioè dall’esterno all'interno della
vita dei religiosi, col rigore del radicalismo ascetico. Al culto esasperato delle forme
laicizzanti pensavano di dover contrapporre l’uso rigido di forme ascetiche peni¬
tenziali. Per questo prescrissero che i conventi fossero poveri, le celle piccole e
disadorne, le suppellettili dimesse, le vesti ruvide, i cibi non ricercati, le mortifi¬
cazioni e le penitenze tante, i digiuni frequenti, il silenzio e il raccoglimento con¬
tinui, i titoli di studio banditi, i soldi lontani dal maneggio, la preghiera molte
ore al giorno e alla notte, e soprattutto, per i suoi ricchi contenuti biblici, i piedi
scalzi57. La scalzatura infatti era considerata forma radicale della sequela di Cri¬
sto. A questa si aggiunse, nella nostra Riforma agostiniana, il voto di umiltà, o
voto di non ambire, dietro proposta del sovrintendente apostolico, il carmelitano
scalzo P. Pietro Villagrassa della Madre di Dio58.

Le Costituzioni non si sono distaccate da questa dimensione ascetica; infatti
scrivono:

«Fedeli allo spirito penitenziale della nostra Riforma, amiamo e pratichia¬
mo la mortificazione per partecipare volontariamente alle sofferenze del Cri¬
sto, domare la nostra concupiscenza, rimuovere l’egoismo ed edificare sem¬
pre più solidamente l’unità nella carità» (Cost. 52,1).

54 Possidio, Vita di Agostino 31,1-2.
55 La s. verg. 52.
56Disc. 69,3; Lettera 118,3,22.
57 Es 3,5; Le 9,2-5; 2 Sam 15,30.
58 Cfr. EPIFANIO DI S. GIROLAMO, Croniche et origine della Congregatione de’ Padri Scalzi Agosti¬

niani d’Italia, ms, 1640, pag. 87; GIAMBARTOLOMEO PANCERI DI S. CLAUDIA, Lustri storiali de’
scalzi agostiniani, Milano 1700, pag. 27: “L’anno 1599, il P. Pietro, nostro Sopraintendente Apostoli¬
co, alti 10 di Decembre, giorno di Venerdì, venne nel nostro convento di S. Stefano Rotondo, vi cantò
la Messa, e avanti di comunicarsi in essa, volle che ciascuno de' nostri, ginocchione avanti l’Ostia
Sagrata, aggiungesse alti tre voti fatti nella solenne professione, anche il quarto d'Umiltà; cioè, ri¬
spetto a’ Chiericati, di non procurare, in modo alcuno, dignità, o prelatura, fuori, o dentro la nostra
Congregazione; e rispetto a’ Conversi, non procurare di haver voce ne' nostri Capitoli... Lo primo,
che con caldo spirito, prontezza c umiltà, rinovasse la sua professione pubblicamente, in essa chiesa
di S. Stefano Rotondo, nelle sue mani, fu il P. Agostino Maria da Savona, il quale si obligò ancora
al detto quarto voto d’Umiltà, essendo allora nostro Vicario Generale; di poi fecero tutti gli altri il
medesimo, fuori di alcuni, che, con licenza dello stesso P. Pietro, abbandonarono la nostra Riforma,
ritornando calzati alle loro Provincie, o Congregazioni dell’Ordine Eremitano”.



184 Gabriele Ferlisi

Al n. 45, parlando del voto di umiltà, così ne colgono la funzione ascetica di
purificazione e di liberazione interiore:

«Il voto di umiltà è un mezzo efficace di santificazione perché, liberandoci
dai difetti della vanità, rende il nostro servizio all'Ordine e alla Chiesa più
accetto e più fecondo» (Cost. 45).

E’ interessante però notare come le Costituzioni ribadiscano il ruolo dell’a-
scesi senza il rigorismo degli inizi. Per esempio, non dicono più nulla sull’uso dei
sandali, ma conservano l’aggettivo “scalzi” nella denominazione dell’Ordine, co¬
me genuino segno di fedeltà al carisma della Riforma. Ridisegnano i confini del
voto di umiltà (Cost. 44), ma lo difendono tenacemente contro chi voleva toglierlo:

«I nostri Padri introdussero, fin dagli inizi, il voto di umiltà nelle Costitu¬
zioni, ne fecero il peculiare distintivo del nostro Ordine, lo difesero e intor¬
no ad esso scrissero diffusamente. Con questo voto intesero osservare più
perfettamente la Regola e riallacciarsi più intimamente allo spirito e alla
dottrina del S. P. Agostino» (Cost. 43).

E con grande equilibrio, prescrivono in concreto: il rispetto dell’orario della
comunità (n. 51), la custodia "amorevole” del silenzio (n. 50), il mantenimento del¬
la clausura che rende le nostre case... per la società distratta oasi di interiorità e
di pace (n. 56), la partecipazione alla stessa mensa fraterna (n. 53), l'abito religioso
(n. 55), la pratica del digiuno e dell’astinenza tutti i venerdì dell'anno (n. 52,2)59,
nonché: l'osservanza delle regole, della vita comune e dei voti, le difficoltà della
vita, il peso dell’età e le persecuzioni sofferte per il regno di Dio che sono, precisa¬
no le Costituzioni, un’ottima espressione di penitenza (n. 52,3).

«Attenti al richiamo di Gesù e consapevoli che ci si avvia “alle altezze con
il piede dell'umiltà”, noi Agostiniani Scalzi intendiamo testimoniare un pe¬
culiare atteggiammento interiore di umiltà che:
- favorisce la povertà, la mortificazione e il distacco dal mondo;
- rende più disponibili al servizio di Dio e del prossimo;
- facilita la vita fraterna in comunità.
Tale è - precisano le Costituzioni - il significato spirituale più profondo del
voto di umiltà e del nudipedio: "... entra scalzo in questa terra, perché è san¬
ta. Spoglia prima i piedi, cioè gli affetti dell'anima tua, e rimangano nudi
e liberi”» (Cost. 9).

2° Significato esistenziale

Il significato ascetico, anche se il più comune, non è però l’unico, quando si
parla di scalzatura, umiltà, penitenza, in una parola di annientamento o kenosis.
Questi termini ne contengono un altro molto importante: quello che si riferisce
al fatto esistenziale di essere e di porsi dell’uomo nella realtà, in uno stile di "es¬
senzialità” e di verità.

59 Questa prescrizione che obbliga al digiuno in tutti i venerdì dell’anno non c’era nel testo approva¬
to dal Capitolo Generale; essa è stata inserita dal Definitorio Generale Straordinario (25 gennaio
- 11 febbario 1983), in ottemperanza ad una osservazione dei Consultori della Congregazione, che
giudicarono insufficienti gli elementi penitenziali.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 185

NeW Esposizione sul salmo 118 S. Agostino precisa che l'umiltà ha la sua sede
nell’interno dell’uomo, cioè nella verità, e parla di “familia Christi... humiliter ve-
rax et veraciter humilis”60. E in un celebre testo del Commento al Vangelo di Gio¬
vanni, Agostino puntualizza: «Perché ti insuperbisci, o uomo? Dio per te si è umi¬
liato.. A te si comanda di essere umile, non di diventare da uomo una bestia. Lui,
Dio, si è [atto uomo; tu, uomo, riconosci che sei uomo; tutta la tua umiltà consiste
nel riconoscerti che sei uomo»6'.

La scalzatura e l’umiltà, in una parola la kenosis, prima di essere virtù asceti¬
che, sono per così dire, virtù esistenziali; cioè sono lucida visione cristiana dell’e¬
sistenza umana, segnata da Dio e dal peccato62; sono valutazione realistica della
scala dei valori; sono "confessione”63 nel senso agostiniano più pieno del termi¬
ne, cioè riconoscimento oggettivo delle luci e delle ombre, del bene e del male,
del positivo e del negativo, dell’infinito e delle grettezze del cuore dell’uomo.

Il vero umile infatti non soltanto è colui che si macera nella negatività del suo
peccato, ripetendo fino alla stanchezza: Abbi pietà di me, peccatore, non valgo nul¬
la; ma è anche colui che col vero coraggio dell'umiltà64, sa dire col salmista: «Ti
lodo, Signore, perché mi hai fatto come un prodigio»65. Il vero umile non si limi¬
ta ad accusare se stesso, ma passa alla lode di Dio66. Non si limita a cibarsi del
latte dei piccoli, sfuggendo come pericolo di superbia la scienza e la cultura; ma
tende a nutrirsi del cibo solido degli uomini spirituali, cioè della vera sapienza,
che sa rimanere umile nella carità67. Non si limita a domandare a Dio: «Cosa sei
tu per me?», ma completa la richiesta con l’altra: «E cosa sono io stesso per te,
si che tu mi comandi di amarti e ti adiri verso di me..., se non ubbidisco...?»6*. Non
si limita al momento del dolore, ma si volge alla speranza. Non vede solamente
la polvere e il fango che imbrattano l'immagine di Dio e la rendono deforme69,
ma, cosciente di essere pur sempre immagine di Dio70, si impegna decisamente
a restaurarla, in collaborazione con la grazia71. Il vero umile è certo che l’uomo,

60Esposiz. salmo 118,d.2,l.
61 Comm. vg. Gv. 25,16; Disc. 188,3.
62 Confess. 1,1,1.
63 Disc. 29; 29/A,l; Esposiz. salmo 66,7; 99,16; 137,2; 140,11.

64Cfr. Esposiz. salmo 92,3; 147,24.
65 Salmo 138,14; cfr. Salmo 70,7.
66 Esposiz. salmo 66,6; 137,2; 146,14.
67 Disc. 354,6; Comm. vg. Gv. 97-98; Esposiz. salmo 130,12: "D’altro canto c’è però della gente che, ascol¬

tando discorsi sull’obbligo dell’umiltà, si deprimono e rifiutano d’imparare anche le cose più elementari,
convinti che, se progrediranno nella scienza diverranno per forza superbi: per cui rimangono sempre
al livello del latte. Per costoro c’è un rimprovero nella Scrittura... In conclusione dunque, se ti si dice
di essere umile, non è per impedirti d’essere sapiente. ‘Sii umile’ ti è detto perché eviti la superbia,
mentre in fatto di sapienza devi essere alto”.

68 Confess. 1,5,5.
69 La Trin. VII,3,5.
70 La Trin. XIV,4,6; 18-20; 15,21; XII,11,16.
71 La Trin. XIV,16,17; VII,3,5; XIII.



186 Gabriele Ferlisi

per quanto possa venire imbrattato dal peccato o essere menomato da qualche
handicap fisico o psichico, rimane sempre soggetto di dignità, e perciò superiore
alle bestie72. L’Incarnazione di Cristo ci ha rivelato definitivamente che l’uomo
è la via di Dio e la via a Dio7375.

In questo senso la kenosis dei primi agostiniani scalzi era atteggiamento esi¬
stenziale di umiltà. Essi infatti, scalzandosi e professando l'umiltà, nient’altro de¬
sideravano se non puntare sull’essenziale e porsi nella realtà del loro tempo di
decadenza come uomini motivati, uomini di Dio, uomini essenziali, uomini veri,
uomini ricercatori come Agostino del semplicissimo E’. Così al riguardo diceva
il Santo in una testimonianza autobiografica: «Tutte le cose son rapite in istanti
fuggenti, scorre il torrente delle cose: da questo torrente beve sulla via per noi Co¬
lui che già ha sollevato la testa... Cerco il semplicissimo E’, cerco il vero E’, cerco
il fratello (germanum) E', quell’E’ che risiede nella Gerusalemme sposa del mio Si¬
gnore, ove non vi sarà morte, né venir meno, né giorno che passa, ma quello che
sempre resta, che non è preceduto dalTieri, né inseguito dal domani»14.

La preghiera degli agostiniani scalzi era eco di quella di Agostino, che con umil¬
tà e ardore gridava a Dio: «Dammi te stesso, Dio mio, restituiscimi te stesso. Io
ti amo. Se così è poco, fammi amare più forte. Non posso misurare, per sapere quanto
manca al mio amore perché basti a spingere la mia vita fra le tue braccia... So que¬
sto soltanto: che tranne te, per me tutto è male, non solo fuori di me, ma anche
in me stesso; e che ogni mia ricchezza, se non è il mio Dio, è povertà»15.

A questa stessa "essenzialità" e radicalità di vita siamo chiamati anche oggi
noi figli di Agostino denominati "scalzi", che emettiamo il quarto voto di umiltà.
In questo senso le Costituzioni parlano dell’umiltà come di un “peculiare atteg¬
giamento interiore” (n. 9), che deve caratterizzare lo stile di vita degli agostiniani
scalzi:

«Col voto di umiltà i religiosi promettono di non ambire a quegli uffici ec¬
clesiastici che, pur intesi come diaconia, potrebbero stimolare la vanità...»
(Cost. 44).76.

3° - Significato teologico

C’è ancora un terzo significato: quello teologico di momento cristiano della
salvezza. Teniamo presente la sintesi cristologica contenuta nella lettera ai Fil ip-

72 II libero arbitrio 111,5,12-17; 14,39; I costumi della chiesa cattolica 11,7,9; Le due anime 3,3; 5,5; La
Trinità VII,6,12: In questo testo Agostino dice con frase molto forte che l’uomo è stato creato da
Dio "ut subsisteret homo imago Dei”: immagine non nata, ma creata, e perciò non uguale, ma solo
analoga, simile, rassomigliante. L'uomo è veramente immagine di Dio-Trinità, ma tale da essere,
per la sua dissomiglianza, molto imperfetta. Con abile giuoco di parole, S. Agostino dice in questo
stesso testo: l’uomo "è un’immagine che è ad immagine del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo”.

73Esposiz. salmo 134,5.
74Esposiz. salmo 38,7.

75Confess. XIII,8,9.
76Cfr. Disc. 351,3,4.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 187

pesi77. Tre i passaggi fondamentali in questo inno: Cristo Gesù Dio - Cristo Gesù
Servo - Cristo Gesù Kyrios (Signore). Gesù è Dio (pur essendo di natura divina),
che liberamente accetta la sua kenosis, il suo annientamento di uomo-servo (spo¬
gliò se stesso, assumendo la condizione di servo), per poter essere, in questa con¬
dizione di servo, sacerdote e sacrificio, mediatore78, e morire come ostia per il
peccato7981; proprio per questo Egli viene esaltato meritando il nome divino di "Si¬
gnore" (Kyrios) (per questo Dio Vha esaltato...).

Qui non si tratta affatto di ascesi e di purificazione, ma di cristologia e di sote¬
riologia: la kenosis è passaggio fondamentale tra Gesù-Dio e Gesù-Kyrios. Fu
appunto

«In questa condizione di servo, dice S. Agostino, che
l’invisibile si è reso visibile...
l’onnipotente si è reso passibile...
l’immortale ha subito la morte...
egli, re dei secoli, il terzo giorno risuscitò...
salì al cielo...
siede alla destra del Padre...
ha da venire a giudicare i vivi e i morti,
perché è la condizione con cui
volle rendersi solidale coi morti,
lui che è la vita dei viventi»*0.

E in un altro testo, dove mette a fuoco il valore pregnante di vita e di glorifica¬
zione contenuto nella morte e nell’umiltà, il Santo scrive:

«Tu invero sei morto per risorgere,
sei risorto per ascendere al cielo,
sei asceso per sedere alla destra del Padre:
tu, dunque, sei morto per sedere alla destra del Padre.
Dalla tua morte è derivata la risurrezione,
dalla risurrezione l’ascensione,
dall’ascensione il tuo assiderti alla destra del Padre:
dunque, l’intero ciclo di questi eventi
ha avuto inizio dalla morte,
come lo splendore di questa glorificazione
trova il suo principio nell’umiltà»*1.

77 Fil 2,5-11: “Abbiate in voi gli stessi sentimenti che furono in Cristo Gesù, il quale, pur essendo di natu¬
ra divina, non considerò un tesoro geloso la sua uguaglianza con Dio; ma spogliò se stesso, assumendo
la condizione di servo e divenendo simile agli uomini; apparso in forma umana, umiliò se stesso facen¬
dosi obbediente fino alla morte e alla morte di croce. Per questo Dio Vha esaltato egli ha dato il nome
che è al di sopra di ogni altro nome; perché nel nome di Gesù ogni ginocchio si pieghi nei cieli, sulla
terra e sotto terra; e ogni lingua proclami che Gesù Cristo è il Signore, a gloria di Dio Padre”.

78Confcss. X,43,68-69; Esposiz. salmo 130,4; La città di Dio X,20; La Trin. IV,14,19; Comm. vg. Gv. 41,5;
Disc. 212,1; 265/A,l.

79 La Trin. IV,12,15.
80 Disc. 212,1; cfr. Disc. 265/A,l; 265/C,2.
81 Esposiz. salmo 109,11; 148,8; La città di Dio IX,15,1; X, 6-7.20.22; La Trin. IV, 4,7.13-15.



188 Gabriele Ferlisi

Questa fu la kenosis di Cristo, che lo rese "ostia per il peccato", sacerdote e
sacrifico, mediatore. Questa stessa kenosis dev’essere nostra; così dice appunto
S. Paolo invitandoci all’imitazione: «Abbiate in voi gli stessi sentimenti che furono
in Cristo Gesù, il quale, pur essendo di natura divina divina...»32.

Con ciò l’Apostolo va oltre il significato ascetico, e assegna alla nostra kenosis
di penitenza, nudipedio, umiltà, ecc., lo stesso - analogo - significato teologico di
salvezza che ha in Cristo. Tale kenosis infatti costituisce anche per noi il momen¬
to sacrificale di passaggio verso la salvezza. Essa è la materia del nostro sacrifi¬
cio; è il nostro modo personale di completare in noi ciò che manca alla passione
di Cristo828384; è il modo concreto di vivere in noi il mistero pasquale, e di essere in¬
sieme sacerdote e sacrificio; dice infatti Agostino: «se non c’è sacrificio, non c’è
nemmeno sacerdozio»34. Pertanto, indipendentemente dal loro ruolo ascetico di
purificazione, le virtù dell’umiltà, della penitenza, della "kenosis" sono necessa¬
rie per l’altro ruolo fondamentale: attuare con Cristo l'evento salvifico del miste¬
ro pasquale.

E’ molto bella al riguardo, nel nostro Rituale, la risposta del novizio al supe¬
riore che lo interroga: «Che cosa chiedi?». Risponde: «La misericordia di Dio, la
croce di Cristo, la società dei fratelli». Il secondo elemento non si trova nel Ritua¬
le dell'OSA, ma è caratteristico della Riforma degli Scalzi. La sua importanza ri¬
salta ancora di più se questa risposta si accosta all’altra espressione che il novi¬
zio agostiniano scalzo dirà più tardi nella formula di consacrazione:

«Ti prego... di accettare a nome della Chiesa e dell’Ordine la mia professio¬
ne con la quale presento alla Santissima Trinità la mia vita perché sia ostia
viva, santa e gradita» (Cost. 116).

E nel n. 46 leggiamo:
«Con la pratica dell’umiltà, noi ci sforziamo di avere i sentimenti di Gesù,
il quale spogliò se stesso prendendo la natura di servo. Concretizziamo così
il desiderio della Chiesa, che si rallegra di trovare nel suo seno molti fedeli,
che seguono più da vicino questo annientamento del Salvatore».

Questo significato cristologico-soteriologico imprime certamente un altro re¬
spiro all'aspetto penitenziale del nostro carisma! Il nudipedio e il voto di umiltà
diventano segno visibile e momento celebrativo dell'itinerario cristiano della
salvezza!

4 - «L'umiltà quaggiù è
la nostra perfezione»

Ecco in sintesi tre significati comuni all’umiltà, alla scalzatura e in genere a
tutti i valori penitenziali. Osservati nel loro insieme, complementariamente l’uno
all’altro, essi mostrano tutta la loro straordinaria ricchezza. Se infatti, da una

82 Fil 2,5.
83 Col 1,24; cfr. 1 Cor 9,27.
84 Esposiz. salmo 130,4.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 189

parte, indicano una forma particolare di "annientamento”, dall’altra però rivela¬
no il corrispettivo valore positivo. Il significato ascetico è via alla libertà interio¬
re dell’uomo; il significato esistenziale è via alla verità e all’essenzialità dell’uo¬
mo; quello soteriologico è via al valore sacrificale per la salvezza dell'uomo.

Pertanto in nessun caso l'umiltà della kenosis è masochismo o disprezzo o fal¬
limento della persona, e neppure è incapacità o debolezza o codardia o complesso
di inferiorità o evasione; ma è piuttosto via privilegiata all’affermazione della sua
vera dignità.

Nell’ottica cristiana della fede85, e solo in essa in rapporto a Cristo86, l’umiltà è:— legge della vita e della redenzione, che impone: al chicco di grano, di marcire
sottoterra prima di diventare spiga87, e all’uomo: di iniziare la vita nascosto nel
grembo materno, di maturare gli ideali nel silenzio e nel sacrificio, di investire
bene la propria vita "perdendola”, di arrivare alla Domenica passando attraver¬
so il Venerdì, di attendere la Risurrezione appeso alla Croce88;

— dimensione fondamentale dell’esistenza umana. Dice al riguardo Agostino che
«la vita che trascorriamo in questo mondo è il tempo della nostra umiltà»39;— «il segno distintivo della santa infanzia»90;— «quasi runica disciplina cristiana»91;— il segno del cristiano92;— la nostra forza93, quando essa è accolta e non subita: «Il suo annientamento
consistette nell’accettare la debolezza, non nel perdere la sua potenza. Si annientò
assumendo la natura di servo. Nell’interno di Cristo uomo si nascondeva Dio»94.
E’ la carità che ci deve rendere umili, non il peccato95 o il complesso di infe¬
riorità;— sinonimo stesso di Cristo96, "l’umile Gesù”97, nel quale soltanto c'è la libertà,

85 Esposiz. salmo 56,14; La s. verg. 35-36.
86 Esposiz. salmo 31,11,18: “Ovunque si trovano ottimi precetti di costume e di disciplina, ma non que¬

sta umiltà. E’ altrove che nasce la via di questa umiltà; essa viene da Cristo: da Lui che, essendo su¬
blime, è venuto neH’umiltà". Agostino insegna che l’umiltà è una virtù esclusivamente cristiana; perciò
egli fonda le due città nell'opposizione tra l'umiltà e la superbia: cfr. La città di Dio, pref.; XIV,28;
La s. verg. 31ss.; Esposiz. salmo 33,d.l,4.6-11; 33,d.2,4; 35,17; 37,16; 58,d.l,7; 77,12; 88,d.1,1 1; 90,d.2,7;
93,15; 103,d.3,9; 109,11; 118,d.26,4; 119,1; 126,4-5; Comm. vg. Gv. 3,15.

87 Gv 12,24.
88 Disc. 205,1; 218/B,2; 218/C,2; 265/C,2; Comm. vg. Gv. 2,3-4; La s. verg. 54-55.
89 Disc. 206,1.
90 Disc. 353,2,1.
91 Disc. 351,3,4.
92 Comm. vg. Gv. 3,2.
93 Esposiz. salmo 92,3; 120,14; 147,24.
94 Disc. 265/E,2; cfr. Disc. 265/E,3; Esposiz. salmo 34,d.2,l; Comm. vg. Gv. 3,3; 3,13; 1 1,2; 31,6; La Trin.

IV,12,15.
95 Cfr. La s. verg. 37,38.
96 Esposiz. salmo 33,d.1,4.
97Confess. VII,18,24: «Cercavo la via per procurarmi forza sufficiente a goderti, ma non l’avrei trova-



190 Gabriele Ferlisi

la verità, la salvezza dell’uomo. Questa identificazione dell'umiltà con Cristo - il
Verbo fatto carne, l’umile Gesù - è tanto vera, che in un discorso S. Agostino ha
potuto dire: «Cristo nell’affidarci il suo corpo e il suo sangue ci affida la sua
umiltà»98.— la nostra perfezione: «L’umiltà quaggiù è la nostra perfezione»99.

Ecco indicato il contenuto ultimo più ricco del voto di umiltà, della scalzatura
e dei valori penitenziali, e il perché della loro scelta come elemento distintivo del¬
la nostra spiritualità. Essi sono mezzo per vivere meglio gli altri valori agostinia¬
ni della contemplazione, del primato della carità, dell’interiorità, della comunio¬
ne, della vita cultuale, dei voti, dell’apostolato; anzi sono essi stessi inizio di con¬
templazione, di essenzialità, di culto, di interiorità, di comunione; sono ì’umile
Gesù, al quale gli agostiniani scalzi si ispirano, nel desiderio di vivere in maniera
radicale i valori religiosi agostiniani.

Per questo le Costituzioni si richiamano frequentemente all’umiltà. Per esem¬
pio, nel Prologo parlando dell’animo di Agostino, dicono:

«Visse e mise in luce con i suoi scritti un atteggiamento di umiltà profonda,
quale fondamento della carità, che è amore dell’unità. Questo spirito incul¬
cò nella Regola che egli diede alla comunità agostiniana, modellata sull’e¬
sempio della prima comunità apostolica» (Prologo).

E al n. 3, indicando la dimensione evangelica dell’amore come ideale da cerca¬
re e godere insieme, precisano lo stile di umiltà in cui ciò deve essere fatto:

«... noi Agostiniani Scalzi ci proponiamo con l’aiuto della grazia di raggiun¬
gere la perfezione dell’amore evangelico, cercando e godendo comunitaria¬
mente, in un peculiare atteggiamento di umiltà, Dio...» (Cost. 3; ecc.).

Anche il Papa nel suo messaggio agli agostiniani scalzi dà molto risalto a que¬
sto elemento peculiare del loro carisma:

«Attenti al richiamo di Gesù: "Imparate da me, che sono mite e umile di
cuore” (Le 13,3), vi avvierete realmente, secondo l’espressione di Agostino,
"alle altezze con il piede dell’umiltà” (De s. virginitate 52), se avrete un pe¬
culiare atteggiamento di umiltà che favorisce la povertà, la mortificazione
e il distacco dal mondo... Sforzatevi di avere gli stessi sentimenti di Gesù,
il quale spogliò se stesso, assumendo la natura di servo, e realizzate il desi¬
derio della Chiesa di avere nel suo seno molti fedeli, che seguano più da vi¬
cino il Salvatore nella via della sua abnegazione (Lumen gentium, 42)» (Mes¬
saggio n. 2).

ta, finché non mi fossi aggrappato al mediatore fra Dio e gli nomini, l'uomo Cristo Gesù... Egli ci
chiama e ci dice: “Io sono la via, la verità e la vita"; egli mescola alla carne il cibo che non avevo
forza di prendere, poiché "il Verbo si è fatto carne" affinché la tua sapienza, con cui creasti l'univer¬
so, divenisse latte per la nostra infanzia. Non avevo ancora tanta umiltà, da possedere il mio Dio,
l'umile Gesù, né conoscevo ancora gli ammaestramenti della sua debolezza. Il tuo Verbo, eterna veri¬
tà che s’innalza al di sopra delle parti più alte della creazione, eleva fino a sé coloro che piegano il
capo...».

98 Esposiz. salmo 33,d.2,4.
99 Esposiz. salmo 130,14.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 191

IV PRIORITÀ DELLA CONTEMPLAZIONE

Da questo concetto di umiltà, il passaggio alla contemplazione è facile, quasi
obbligato. Il vero umile infatti getta la sua povertà nella ricchezza di Dio e la sua
miseria nella misericordia100. Egli fa di Dio la passione dominante ed ispiratrice
della vita, e converte in preghiera la propria storia umana, sentendola vibrare della
presenza di Dio. «Dio è tutto per te, è tutto quello che ami»101. L'umile ne è affa¬
scinato. Perciò le Costituzioni, con precisa scelta di valori, dicono:

«Diamo priorità alla vita contemplativa» (Cost. 6).
In questa frase sembra di sentire l’eco della voce di Agostino, che indicava nel¬

la "contemplazione” uno dei motivi ispiratori della Regola'. «Il Signore vi conce¬
da di osservare... queste norme, quali innamorati della bellezza spirituale»102.

La contemplazione è lo stile della vita di Dio, ed è una dimensione fondamen¬
tale dell'esistenza umana.

Dio è il primo vero contemplativo: di se stesso, innanzitutto, all'interno della
sua vita trinitaria; poi di ciascuna creatura uscita dalle sue mani come capolavo¬
ro unico, dinanzi alla quale si estasia: «E Dio vide che era cosa buona»103; e in par¬
ticolare dell’uomo, creato a sua immagine e somiglianza e amato come un figlio:
«Dio (infatti) ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio unigenito»104.

Anche l’uomo è fondamentalmente un contemplativo. In lui la contemplazione
è progressivo traguardo di un itinerario di purificazione, sarà in cielo la meta fi¬
nale della sua esistenza, ed è già qui la linea di partenza della sua avventura
umana105. Attorno ad una culla, dove un bambino inizia il suo cammino, non si
discorre, si contempla. Nel cuore di un giovane innamorato, non c’è posto per fred¬
di calcoli d’interesse, ma solo per l’amore colorato di rosa. Ai suoi occhi gli stessi
difetti della persona amata sono ornamenti; e, se è novizio religioso, il volto soffe¬
rente e sfigurato del Servo di Jahvé, gli appare come il più bello ed affascinan¬
te106. Sì, ci sono nell’uomo le ragioni della mente e le ragioni del cuore; le une non
sono contro le altre, ma tutte e due lo sollevano verso l'alto: «La sapienza si trova
là dove c'è contemplazione delle realtà eterne»107.

Ma vediamo quali contenuti concreti le Costituzioni assegnino alla contem¬
plazione.

100 Comm. vg. Gv. 36,5: '"Rimasero soltanto loro due: la miseria e la misericordia".
101 Comm. vg. Gv. 13,5.
102 Regola 48.
103 Gn 1,4.
104 Gv 3,16.
105Confess. XII,11,12; La Trin. 1,8,17; 10,21; Esposiz. salmo 83,11; Comm. vg. Gv. 124,5: «La Chiesa

conosce due vite... una nel lavoro dell’azione, l’altra nel premio della contemplazione;... La contem¬
plazione già iniziata attenda il mio ritorno, perché quando verrò essa raggiungerà il suo compimento».

106 La s. verg. 54,55; Esposiz. salmo 44,3; Disc. 161,3.
107 La Trin. XV,3,5.



192 Gabriele Ferlisi

1 - Fatto di interiorità
Questa è la prima puntualizzazione. La contemplazione è attività interiore dello

spirito presente a se stesso108; cioè tolto da dietro al suo dorso109; rientrato in sé
dalla esteriorità della sua alienazione, dispersione, dissipazione. Nell’esteriorità
infatti non può esserci contemplazione di nessun ordine: né naturale né sopran¬
naturale. Gli occhi possono guardare, le orecchie udire, la ragione discorrere, ma
incantarsi, meravigliarsi, estasiarsi, sorridere è proprio dello spirito presente a
se stesso. Interessantissima al riguardo la precisazione di Agostino nel libro X
delle Confessioni, nel contesto di quel celebre dialogo con le creature: «Le mie do¬
mande erano la mia contemplazione; le loro risposte, la loro bellezza»"0. Proprio
per questo il Santo fece del richiamo all’interiorità il leit-motiv del suo itinerario
spirituale: «Torna, torna al cuore»"1. E le Costituzioni scrivono:

La contemplazione «raccoglie dalla dispersione esteriore alla interiorità in
quanto 'Tamore della verità cerca la santa quiete”» (Cost. 6).

2 - Incanto davanti all'interno-eterno
In questo ritorno nel proprio cuore, la contemplazione diventa visione esal¬

tante di uno spettacolo unico: il proprio interno, che è riflesso dell’eterno. L'inte¬
riorità agostiniana infatti non è chiusura o solipsismo, ma è apertura:
— alla trascendenza112;
— alla «memoria sui» e alla «memoria Dei»"3;
— alla pienezza conoscitiva del «noverim me» e del «noverim te»"*;
— al Dio «interior intimo meo et superior summo meo»"5;
— al mistero del proprio essere immagine di Dio-Trinità116; possesso di Dio117;
tempio di Dio118.

Perciò Agostino si augurava che gli uomini potessero vedere V“interno” “eter¬
no”, ossia l’interno come irradiazione dell’eterno: «0 si viderent internum aeter-
num»"9 Si noti la forza dei due accusativi. Agostino non dice: "in interno aeter-
num”, ma "internum aeternum".

108 La Trin. X,3-10; XIV,6,8; L’Ordine 1,1,3.
109 Confess. Vili,7,16.
110 Confess. X,6,9; cfr. XI,4,6.
111 Comm. vg. Gv. 18,10; cfr. 15,25; La vera relig. 39,72-73; Confess. IV,12,18; Esposiz. salmo 41,17; 49,21.
112 La vera relig. 39,72; La genesi contro i Man. 11,16,24.
113 Confess. X,17,26; X,24-26; La Trin. X,4,6; 5,7; XIV,6-7; 12,15.
1,4 Sol. 1,2,7; 11,1,1.
115 Confess. 111,6,11.
116 Costituzioni n. 4; Confess. XIII,22,32; La Trin. VII,6,12; XIV,4,6; 18,20; XV,21; XII,11,16; Disc.52.
1 17 Costituzioni n. 4; Sol. 1,1,5; Disc. 47,30; Esposiz. salmo 34,d.l,12; 131,3; 213,10; 334,3.
1 18 Costituzioni n. 4; Lettera 187,13,38; 6,20.
119 Confess. IX,4,10.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 193

E’ questo tipo di visione che diviene contemplazione affascinante delle realtà
trascendenti:

«La vita religiosa, in tutte le sue espressioni, è culto perenne a Dio. Esso ci'
fa mettere al primo posto la testimonianza della contemplazione delle cose
divine e dell’unione costante con Dio nella preghiera, come anima della no¬
stra vita consacrata, comunitaria e apostolica» (Cost. 11).

3 - Preghiera e innamoramento di Dio

Un altro significato è questo: la contemplazione, oltre che incanto davanti
all’interno-eterno, è preghiera: 1° sia nel senso di colloquio120, dialogo personale
e comunitario121, "preghiere"122; 2° sia soprattutto nel senso agostiniano di
"desiderio”123, amore, passione, innamoramento di Dio124. Il primo significato è
finalizzato al secondo, questo si alimenta e si esprime nel primo. Lo dice chiara¬
mente S. Agostino: «Noi dunque preghiamo sempre con desiderio continuo sgor¬
gato dalla fede, speranza e carità. Ma a intervalli fissi di ore e in date circostanze
preghiamo Dio anche con parole, affinché mediante quei segni delle cose stimolia¬
mo noi stessi e ci rendiamo conto di quanto abbiamo progredito in questo deside¬
rio e ci sproniamo più vivamente ad accrescerlo in noi. Più degno sarà reffetto che
sarà preceduto da un affetto più fervoroso»125.

In questo senso le Costituzioni dicono:
La contemplazione «apre al dialogo soprannaturale con Dio tanto persona¬
le quanto comunitario» (Cost. 6).

Perciò prescrivono: la celebrazione o partecipazione alla S. Messa, il sacramento
della penitenza, la liturgia delle ore, la meditazione, l’esame di coscienza, il rin¬
graziamento dei benefici ricevuti, le giornate di ritiro, gli esercizi spirituali, ecc.
Ma puntualizzano:

«Non si limitino i religiosi alle pratiche di pietà enumerate, ma ciascuno in

120 Esposiz. salmo 85,7: «La tua preghiera è un discorso con Dio. Quando leggi, Dio parla con te; quan¬
do preghi, tu parli con Dio»; Reg. 10-13.

121 Cfr. Esposiz. salmo 101,d.1,3, dove S. Agostino parla della Chiesa come di una comunità di oranti
che, in tutti i tempi e in tutti i luoghi, pregano ininterrottamente: «Pregò Pietro, pregò Paolo, prega¬
rono gli altri Apostoli; pregarono i fedeli di quell'epoca, pregarono i fedeli dell’epoca successiva, hanno
pregato i fedeli dell’epoca dei martiri, pregano i fedeli della nostra epoca, pregheranno i fedeli del¬
l'epoca posteriore alla nostra (oraverunt, orant, orabunt fideles)". E poco più avanti nello stesso pa¬
ragrafo, prosegue: «O povero che stai davanti alla porta di Dio tanto ricco, per quale aspirazione
ti metti a mendicare, per quale miseria insisti nel chiedere, per quale indigenza bussi perché ti sia
aperto? Dillo: ascoltiamo direttamente questa indigenza scoprendo in essa noi stessi e pregando con
te. Tu ascolta e sappi riconoscerci, se puoi».

122 Regola 10: «Attendete con alacrità alle preghiere nelle ore e nei tempi stabiliti»; Lettera 130,9,18.
123 Esposiz. salmo 37,14: «Il tuo desiderio è la tua preghiera; se continuo è il desiderio, continua è la

preghiera... Se non vuoi interrompere la preghiera, non cessare mai di desiderare»; Disc. 80,7; 152,11;
Lett. 130,8-10; Comm. vg. Gv. 40,10.

124Confess. 11,1,1; Esposiz. salmo 41; 83; 85,8.
125 Lett. 130,9,18.



194 Gabriele Ferlisi

particolare si impegni a coltivare lo spirito di preghiera, il culto alla Ma¬
donna, ecc.» (Cost. 24).

E agli educatori ricordano:
Gli alunni «vengano progressivamente formati alla vita contemplativa, sot¬
tolineando la bellezza e l’efficacia della preghiera personale e comunitaria,
della meditazione della parola di Dio, del silenzio» (Cost. 76,4; cfr. 121,1;
124,1).

4 - Comunione con Dio

La contemplazione è anche questo: comunione, alleanza, reciproco possesso,
amicizia. «Chi ama vuol divenire una sola cosa con l’oggetto amato e, se gli è dato,
con esso unificarsi»126. Il vero innamorato contemplativo allaccia vincoli di comu¬
nione con tutti: con Dio innanzitutto, e in Dio, con gli altri, con tutti, vicini e lon¬
tani. Il suo cuore si dilata a misura di infinito, con la capienza stessa del Cuore
di Dio e del cuore della Chiesa, il Cristo totale. E’ bellissimo! L’esistenza dell'uo¬
mo contemplativo diviene canto alla vita, abbraccio universale di comunione127128,

vittoria sulla solitudine, sul senso di vuoto e di inutilità, che non di rado fa brec¬
cia nel cuore umano. Con il salmista, il contemplativo prega: «Signore, tu mi scru¬
ti e mi conosci, tu sai quando seggo e quando mi alzo... ti sono note tutte le mie
vie...»in. E, incontrando gli altri, si apre alla gioia e al ringraziamento; e li salu¬
ta così: «Deo gratias!». Dicono le Costituzioni:

I religiosi «vivano in intima comunione con il Padre per mezzo del Figlio
nello Spinto Santo. Si abituino a vivere uniti al Cristo in tutta la loro vita;
riproducano il mistero pasquale di Cristo, lo approfondiscano nella medita¬
zione della parola di Dio, nell’attiva partecipazione ai misteri della Chiesa,
soprattutto nell’Eucaristia» (Cost. 75,5).
«Siano penetrati dal mistero della Chiesa, uniti filialmente al Vicario di Cri¬
sto; partecipino alla vita di tutta la Chiesa, perché “ognuno possiede lo Spi¬
rito Santo nella misura in cui ama la Chiesa di Cristo”» (Cost. 75,7).

5 - Vita di perenne lode a Dio

La contemplazione, proseguono le Costituzioni, «induce a vivere la nostra
vita come una perenne lode a Dio, giacché “la somma opera dell’uomo è sol¬
tanto lodare Dio”» (Cost. 6)129.

Quaggiù è già anticipo di vita eterna, lassù invece, nella Gerusalemme celeste,

126 L'Ordine 11,18,48; cfr. La Trin. Vili,10,14.
127 Cfr. Esposiz. salmo 101,d.2,4: «... mentre ancora viviamo nel corpo, volgiamo lo sguardo alle cose che

ci stanno davanti, spingendoci non verso il presente e l’attuale, ma verso ciò che è futuro. Da qui nasce
la contemplazione. Difatti ogni osservatore guarda in lontananza e si chiama appunto osservatorio
il luogo in cui si pongono le sentinelle... Sion vale dunque contemplazione, e tale è anche la Chiesa».

128 Salmo 138,1-3.
129 Esposiz. salmo 44,9; cfr. Confess. V,l,l.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 195

raggiunto il sabato senza tramonto a faccia a faccia con Dio, tutta la nostra occu¬
pazione sarà un alleluia pieno: «Lì riposeremo e vedremo, vedremo e ameremo,
ameremo e loderemo. Ecco quel che si avrà senza fine alla fine»'30. Ma, senza do¬
ver attendere quel momento, già adesso la lode è l’occupazione prioritaria
dell’uomo:

«La vita religiosa, in tutte le sue espressioni, è culto perenne a Dio» (Cost. 11).

6 - Docilità allo Spirito

«Rende docili alle mozioni dello Spirito Santo» (Cost. 6).
La contemplazione è questa grande capacità di lasciarsi guidare dallo Spirito

Santo, di lasciarsi attrarre dalla sua grazia «seguendo una certa dolcezza, una non
so quale nascosta e interiore delizia... Il suono di quella festa (della dimora di Dio)
accarezza le orecchie di chi cammina nella tenda e osserva i miracoli di Dio nella
redenzione dei fedeli, e rapisce il cervo alle fonti delle acque»130 131.

7 - Studio e meditazione della Sacra Scrittura

La contemplazione «inclina allo studio della S. Scrittura e delle cose divi¬
ne» (Cost. 6).

E viceversa, lo studio della Scrittura accende in noi il desiderio di Dio132.
Questo fu l’atteggiamento di Agostino il quale fece della Sacra Scrittura le sue

caste delizie133134. Questa fu sempre la tradizione nella scuola agostiniana. Questo
fu l’impegno assiduo dei nostri Padri.

Per questo le Costituzioni raccomandano, come già detto più sopra, che gli alunni
«vengano progressivamente formati alla vita contemplativa, sottolineando
la bellezza e l'efficacia... della meditazione della parola di Dio» (Cost. 76,4).

8 - Silenzio contemplativo
Il silenzio contemplativo è stato sempre lo stile dei grandi. Lo fu di Maria, di

Agostino, dei nostri religiosi migliori. Lo è di Dio, il Dio del silenzio! «... grande
è il suono nel grande silenzio del cuore, quando a gran voce Dio dice: Sono la tua
salvezza...»'34.

Proprietà peculiare di questo silenzio contemplativo è che esso non viene rot¬
to dalle parole e parla senza parole. Rileggiamoci la celebre pagina delle Confes¬
sioni: «E mentre ne parlavamo e anelavamo verso di lei, la cogliemmo (la Sapien¬
za) un poco con lo slancio totale della mente, e sospirando vi lasciammo avvinte

130 La città di Dio XXII, 30,5.
131 Esposiz. salmo 41,9; cfr. Costituzioni nn. 96, 106,7, 75,5.
132 Comm. vg. Gv. 40,10; 17,5.
,33Confess. XI,2,3.
134 Esposiz. salmo 38,20.



196 Gabriele Ferlisi

le primizie dello spirito, per ridiscendere al suono vuoto delle nostre bocche, ove
la parola ha principio e fine... Si diceva dunque:“Se per unuomo tacesse il tumul¬
to della carne, tacessero le immagini della terra, dell’acqua e dell’aria, tacessero
i cieli, e l’anima stessa si tacesse e superasse non pensandosi, e tacessero i sogni
e le rivelazioni della fantasia, ogni lingua e ogni segno... e solo questi (Dio) parlas¬
se, non più con la bocca delle cose, ma con la sua bocca, e noi non udissimo più
la sua parola attraverso lingua di carne o voce d’angelo o fragore di nube o enigma
di parabola, ma lui direttamente, da noi amato in queste cose, lui direttamente udis¬
simo senza queste cose, come or ora protesi con un pensiero fulmineo cogliemmo
l’eterna Sapienza stabile sopra ogni cosa, e tale condizione si prolungasse, e le al¬
tre visioni, di qualità grandemente inferiore, scomparissero, e quest’unica nel con¬
templarla ci rapisse e assorbisse e immergesse in gioie interiori, e dunque la vita
eterna somigliasse a quel momento d’intuizione che ci fece sospirare: non sarebbe
questo /'entra nel gaudio del tuo Signore?”»135.

Puntuale perciò il dettato delle Costituzioni:
Gli alunni «vengano progressivamente formati alla bellezza della vita con¬
templativa, sottolinenado la bellezza e l’efficacia... del silenzio» (Cost. 76,4).
«Per favorire la vita interiore, la preghiera, lo studio e la pace, nelle nostre
case sia amorevolmente custodito il silenzio, regolato in modo da permette¬
re una ordinata ricreazione che agevoli la distensione degli animi e la co¬
municazione fraterna. Si evitino abusi o molestie nell’impiego di apparec¬
chi audiovisivi e qualunque rumore che disturbi il sereno svolgimento del¬
la vita della comunità» (Cost. 50).

A questo silenzio contemplativo, che non è semplicemente assenza di rumori
o silenzio di calcolo, dobbiamo continuamente educarci. Esso è immersione nel
mistero di Dio e nel mistero dell'uomo! Esso è il vero vivere della Parola che non
ha suono: «Maria ha scelto la parte migliore, che non le sarà tolta. Ha scelto la con¬
templazione, ha scelto di vivere della Parola. Che sarà il vivere della Parola senza
alcun suono di parola? Ora, costei viveva della Parola, ma trasmessa attraverso
la parola che ha suono. La vita vera, invece, sarà il vivere della Parola, che non
ha suono di parola.. La Parola stessa è la vita. “Saremo simili a lui, poiché lo ve¬
dremo così come egli è”. Questa era la sola cosa: gustare la dolcezza del Signore.
Non ci è possibile questo nella notte di questo mondo»136.

V - VITA DI COMUNIONE E DI COMUNITÀ’

I - VITA DI COMUNIONE

1 - La vita è comunione
Una delle intuizioni più profonde di Agostino fu di aver compreso che la vita

- nonostante ogni apparenza contraria - è comunione, e che senza comunione non

I35Confess. IX,10,24-25.
I36Disc. 169,14,17.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 197

si può vivere a misura d’uomo e a livelli di dignità e di libertà: «Fra le creature,
in grado superiore, è stato creato da lui a sua immagine l’uomo, uno solo, per la
ragione che ho detto, salvo che me ne sfugga una maggiore, un solo uomo ma non
destinato a essere solo. La razza umana è appunto la più incline alla discordia per
passione e la più socievole per natura»™. Non si può vivere neppure la stessa in¬
teriorità, qualora essa rimanga chiusa in se stessa. Perciò Agostino scrisse che «in
tutte le cose umane nulla è caro all’uomo senza un amico»™. E di se stesso testi¬
moniò che «senza amici non avrei potuto essere felice... Sì, io amavo gli amici disin¬
teressatamente e mi sentivo a mia volta amato disinteressatamente da loro»137 139

140.

Era quindi da aspettarselo che nello scrivere la Regola per gli amici che desi¬
deravano condividere con lui l’ideale della vita religiosa, vi trasfondesse la sua
felicissima intuizione arricchita dall'esperienza. Essa divenne primo precetto e
proposta specifica dell’ideale agostiniano della vita religiosa. Così appunto inizia
la Regola:

«Questi sono i precetti che prescriviamo di osservare a voi stabiliti in mo¬
nastero:
primo, che viviate unanimi nella casa,
e abbiate una sola anima e un sol cuore,
protesi verso Dio.
Questa è la ragion d’essere per cui vi siete riuniti insieme»^.

2 - Vivete unanimi
Il significato di questo “vivete unanimi”, potrebbe essere così parafrasato:

— vivete da amici, in comunione (unione con);
— fondete le vostre anime in una profonda convergenza di intenti, di aspirazio¬
ni, di progetti;
— uscite dall’area del privato141, dall’habitat individuale, senza però esterioriz¬
zarvi, e apritevi agli altri, fatevi loro incontro, condividete la vostra storia perso¬
nale, che è sempre storia di amore, vivete insieme la vicenda umana142. Con feli-

137 La città di Dio XII,27,1.
138Lett. 130,2,4; cfr. L’Ordine 11,8,15; Confess. IV,9,14.
139Confess. VI,16,26.
140 Reg. 2-3.
141 Esposiz. salmo 131,5.12.
142 Esposiz. salmo 100,11: «Sia pure il giusto separato da te non so quante miglia o da quali distanze;

se voi avete un cuore solo, voi abitate insieme»; Esposiz. salmo 131,4: «Tutti i credenti nel Signore
diventano un unico luogo dove Dio dimora. Il Signore abita nei cuori e unico è il cuore di quanti,
pur essendo molti, sono cementati dalla carità»; Comm. 1 Gv. 6,10: «Prova, se puoi, ad indirizzare
Tocchio destro ad un punto senza il concorso dell’altro. Ambedue vanno insieme, ed insieme muo¬
vono nella stessa direzione; una sola la loro direzione, anche se da,luoghi diversi. Se dunque tutti
quelli che con te amano Dio hanno con te la stessa aspirazione, non badare se col corpo sei lontano;
insieme avete puntato la prora del cuore verso la luce della verità. Se dunque vuoi conoscere se hai
ricevuto lo Spirito, interroga il tuo cuore, per non correre il rischio di avere il sacramento ma non
l’effetto di esso. Interroga il tuo cuore e se là c'è la carità verso il fratello, sta’ tranquillo. Non può
esserci l’amore senza lo Spirito di Dio».



198 Gabriele Ferlisi

cissima espressione Agostino dice in un discorso: «Non voglio che siate di Paolo,
ma che siate di Colta al quale anche Paolo appartiene insieme con voi»143.— non limitatevi a stare l’uno accanto all’altro, né accontentatevi del semplice
lavoro esteriore in équipe, perché ciò non è ancora comunione;
— calatevi invece nella vostra interiorità e lì create spazi per tutti; lì - nella piat¬
taforma comune della «nostra comune natura e sostanza»'44 - ricercate le basi del¬
la vera comunione. Perché le persone stabiliscono fra loro la sintonia spirituale
soltanto a livelli di profondità. Il semplice cameratismo non è comunione, ma è
mucchio e solitudine drammatica145 147!

E’ molto indicativo al riguardo un pensiero di Agostino nel discorso 52. Nel
contesto di una accorata esortazione ai fedeli perché approfondiscano il mistero
trinitario nell'anima umana, Agostino si dichiara disponibile a cercare insieme:
«Cerchi in sé qualcosa, se la può trovare, anzi tre realtà che si esprimono separata-
mente ma agiscono inseparabilmente. Cercherò io, ma cercate anche voi con me».

Ma, attenzione alla puntualizzazione con cui Agostino evidenzia il senso pecu¬
liarissimo che attribuisce alla ricerca in comune: «non io in voi e voi in me, ma
voi dentro di voi e io dentro di me. Cerchiamo insieme e insieme consideriamo a
fondo la nostra comune natura e sostanza»'46.

E’ un pensiero davvero formidabile! Agostino vuol dire che la ricerca in comu¬
ne non si identifica con un qualunque modo di lavorare in équipe, per esempio,
seduti attorno allo stesso tavolo; ma calandosi ognuno dentro la propria interio¬
rità. E’ lì, infatti, nel fondo del proprio cuore, dentro la propria interiorità, dove
uno incontra veramente l’altro. E' lì il vero tavolo attorno al quale sedersi per
trovare le vere intese di comunione. La comunione parte da queste profondità.
Il tavolo esterno senza quello interiore lascia estranei gli uni agli altri. C’è infatti
da chiedersi, dopo anni di convivenza sotto lo stesso tetto, seduti alla stessa men¬
sa, inginocchiati sullo stesso banco, impegnati nello stesso programma pastora¬
le, se davvero conosciamo questi "vicini" con i quali stiamo fianco a fianco. Non
ci si deve mai stancare di ripetere che la comunione non è mucchio o gruppo o
folla di persone individualisticamente ineccepibili e perfette (!?), ma è la conver¬
genza e la fusione in unità di esse: «Molti sono i corpi, ma non molte le anime;
molti i corpi, ma non molti i cuori»'41.

S. Agostino voleva perciò che le sue comunità fossero un cantiere aperto di
comunione nelle profondità dell’animo di ogni religioso.

143 Comm. vg. Gv. 12,9.
144Disc. 52,6,17.
145 Esposiz. salmo 132,12: «Non potranno abitare quindi in vita comune se non coloro che hanno per¬

fetta la carità di Cristo. Coloro infatti che non posseggono la perfezione della carità di Cristo, una
volta uniti insieme, non mancheranno di odiarsi e di crearsi delle molestie, saranno turbolenti e
propagheranno agli altri la propria irrequietezza, né ad altro baderanno che a captare dicerie sul
conto di terzi. Saranno come un mulo indomito attaccato al carretto. Non solo non tirerà, ma a fu¬
ria di calci lo sconquasserà... Questi non abitano nell’unità se non col corpo».

146Disc. 52,6,17; cfr. 52,9,22.
147 Esposiz. salmo 132,6.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 199

E lo vogliono anche le Costituzioni, che ispirandosi al modello della comunità
di Gerusalemme e di Tagaste, si augurano che le nostre comunità diventino ricer¬
ca e godimento comune di Dio148; dialogo fraterno e luogo privilegiato per forma¬
re - sempre nel rispetto delle singole persone - l'unità profondissima «unica
anima di Cristo»™* (n. 8). Infatti,

«la vita comune corrisponde ad una profonda esigenza dell’uomo, creato da
Dio come un essere sociale, ed è nello stato religioso un mezzo validissimo
per vivere più perfettamente il nostro battesimo, per il quale siamo chiama¬
ti a realizzare in noi l’anelito di Gesù: "perché tutti siano una cosa sola. Co¬
me tu, Padre, sei in me, ed io in te; che siano anch’essi una sola cosa in noi,
perché il mondo creda che tu mi hai mandato”» (Cost. 48).

3 - Modello di piccola Chiesa

Ma non è tutto. Ci sono altre dimensioni teologiche che gettano fasci di luce
sui contenuti della comunione. Continuando a parafrasare, le espressioni "vivete
unanimi” e "abbiate una sola anima e solo cuore” significano:

— prendete coscienza del fatto che la vostra comunità non è un club ma una realtà
teologale di fede e di amore, radunata attorno al Kirios, il Signore Risorto, dallo
Spirito Santo, il quale è la Carità infinita che vivifica e crea comunione all'inter¬
no della Trinità e della Chiesa150;

— spezzate i vincoli di solidarietà col vecchio Adamo151 e saldateli col nuovo
Adamo152. Lasciatevi raccogliere dalla frantumazione in unità153;

— fatevi compenetrare dal mistero di Cristo e della Chiesa, il Cristo totale, nel
quale siete stati inseriti col battesimo134;

— siate Cristo155; siate Chiesa156, un modello di Chiesa157;

— rendetevi docili alla madre carità, la quale regola e presiede la vita della Chiesa
e della comunità158;
— mettetevi insieme sui sentieri della carità, in cerca di Colui del quale è detto:
"Cercate sempre il suo volto"159.

148 Costituzioni nn. 3; 8.
149 Costituzioni n. 8; Lett. 243,4; cfr. Esposiz. salmo 103,d.1,2; Reg. 3.
150 Cfr. La Trin. V,11,12-15,16; XV,17,27-19,34.
151 La città di Dio XIII,14.
152Disc. 354,1,1.
153Confess. XIII,20,28; Lett. 186,6,21; Esposiz. salmo 95,15; Comm. vg. Gv. 9,14; 10,11-12; La Trin.

IV,7,11; Esposiz. salmo 95,2; 96,2; 103,d.4,4-5; 125,2; 147,28.
154 Costituzioni n. 5.
155 Comm. vg. Gv. 21,8.

156Disc. 138,10.
157 Esposiz. salmo 132,9.
158 Costituzioni nn. 8; 49; I costumi dei manichei 1,33.73; Esposiz. salmo 33,d.2,10; 132,12.
159 La Trin. 1,3,5.



200 Gabriele Ferlisi

5 - “Comunione" è il nuovo nome
Ormai dalla Rivelazione sappiamo che, in sintesi, “Comunione” è il nuovo nome:— della vita di Dio;

— del popolo (la Chiesa) nato sulla Croce dal costato aperto di Cristo160 e "adu¬
nato nell’unità del Padre, del Figlio e dello Spirito Santo”161.
— della comunità agostiniana, che Agostino ha voluto come il volto visibile più
luminoso della Chiesa-comunione, sul modello incarnato della prima comunità
di Gerusalemme162.

“Comunione” è la vita vissuta a pieni polmoni nell’abbraccio universale della
Croce e della forza unificante dell’Amore.

“Comunione” è: il rapporto intimo di amore vissuto con Dio163.
“Comunione” è l’incontro sacramentale con Cristo nell'Eucaristia164.
“Comunione” indica le relazioni di profondo amore fraterno con gli altri165.
E’ interessante notare qui come Agostino, parlando della città, la definisca:

«una moltitudine unanime di individui»166; e del popolo dice: «un insieme di es¬
seri ragionevoli associati nella concorde comunione delle cose che ama»167. Al con¬
trario infatti, «dove non vi è questa giustizia per cui il sommo ed unico Iddio im¬
peri con la sua grazia sulla città obbediente ed essa non offra sacrifici che a Lui
solo..., non vi è neppure una unione di uomini associati dal consenso del diritto
e dal bene comune..., non vi è neppure il popolo... e neppure la repubblica, perché
non può esistere la cosa del popolo, dove non c'è popolo»16*. «Se non è rispettata
la giustizia - asserisce con formidabile realismo Agostino - che cosa sono gli stati
se non delle grandi bande di ladri? Perché anche le bande dei briganti che cosa
sono se non dei piccoli stati?»169.

II VITA DI COMUNITÀ

La vera comunione postula la comunità. L’una e l’altra si richiamano e si im¬
plicano a vicenda come due dimensioni essenziali della stessa realtà umana ed
ecclesiale. L'uomo e la Chiesa, infatti, sono composto metafisico, rispettivamen¬
te, di corpo e anima, materia e spirito; realtà visibile ed invisibile, compagine so-

160 Comm. vg. Gv. 120,2.
161 S. Cipriano, De Orat. Dom. 23, citato dalla Costituzione dommatica sulla Chiesa "Lumen gentium”

4; Disc. 71,20,33.
162 Disc. 355-356.
163 1 Gv 1,1-4.
164 Disc. 227; 229; 272; Comm. vg. Gv. 26,13.
165 Esposiz. salmo 132,1-2; In 1 Gv. 1,3.
166 La città di Dio 1,15,2.
167 La città di Dio XIX,24.
168 La città di Dio XIX,23,5; cfr. XIX,13-14 dove parla della pace come “ordinata concordia”.
169 La città di Dio IV,4.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 201

ciale e realtà teologale. Non può mancare nessuno dei due elementi, perché, in
assenza di uno di essi, non c'è né uomo né Chiesa.

Parimenti la comunità agostiniana partecipa di questa duplicità di elementi.
Essa è insieme vita di comunione e vita di comunità, cioè dimensione interna ca¬
rismatica e dimensione esterna normativa disciplinare. Se fosse solo comunione
senza comunità, senza un minimo di supporto concreto di condivisione di vita,
sarebbe per così dire disincarnata e perciò svanirebbe; se fosse solo comunità senza
comunione, sarebbe praticamente demotivata, riducendosi a una qualunque as¬
sociazione!

1 - “Unanimi nella casa”

E’ molto significativa al riguardo la puntualizzazione di Agostino all'inizio della
Regola: «Questi sono i precetti che prescriviamo a voi stabiliti nel monastero».
Emerge chiara in queste parole la coscienza del legislatore che Agostino aveva
nello scrivere la Regola: egli sapeva che non dava semplicemente dei pii consigli,
ma dei "precetti” normativi di vita. Egli scriveva un libretto, piccolo di pagine
ma ricco di contenuti, in grado di essere specchio dinanzi al quale rimirarsi.

E subito dopo al n. 2 prosegue: «Primo... che viviate unanimi nella casa». Que¬
sta espressione assume il significato ben preciso di sintesi tra comunione e co¬
munità. Vivere unanimi nella casa significa vivere da amici, da fratelli sotto lo
stesso tetto, la stessa disciplina, la stessa "vita regolare”, la partecipazione agli
stessi atti comuni. Essi infatti sono momenti forti che scandiscono la vita della
comunità, e contemporaneamente misurano, recuperano e rilanciano il grado di
comunione.

E’ Agostino stesso a suggerire questo significato nel commento al salmo 134,
dove spiega chi sono i servi del Signore che stanno nella sua casa: «Si dice che
stanno saldi coloro che perseverano nell’osservanza dei comandamenti, che servo¬
no Dio con fede sincera, ferma speranza e carità autentica, che onorano la Chiesa
e che non scandalizzano con la propria cattiva condotta coloro che si dispongono
ad entrarvi, per i quali quei cattivi costituiscono una pietra d’inciampo»170.

Anche nel commento al salmo 132 Agostino offre utili indicazioni in tal senso.
Spiegando le parole del salmista: «Perché in questo il Signore ha ordinato la bene¬
dizione», Agostino si chiede: «Dov’è che l’ha ordinata?». Risponde: «Tra i fratelli
che vivono nell’unità. Là è stata ordinata la benedizione e là di fatti benedicono
il Signore coloro che abitano concordi. Se sei in discordia (e noi potremmo aggiun¬
gere: se sei indifferente, se non ti accorgi del tuo compagno che sta mangiando
seduto accanto a te o se sfuggi il momento di condivisione dell'agape fraterna,
se ti senti totalmente estraneo alle sue sofferenze o alle sue gioie, ai suoi program¬
mi, ai suoi successi o insuccessi, se la casa per te è semplicemente un albergo e
non una famiglia...), non benedici il Signore. E’ inutile che la tua lingua risuoni
di benedizioni al Signore quando non le fai risuonare col cuore...»171.

l70Esposiz. salmo 134,2.
171 Esposiz. salmo 132,13; cfr. 133,3.



202 Gabriele Ferlisi

In questo senso le Costituzioni, raccogliendo l’ansia di comunione dei primi
Padri, che si esprimeva in un grande amore per la vita fraterna in comunità,
scrivono:

«Seguendo l’esortazione della Regola, procuriamo di attuare nelle nostre case
una perfetta vita comune nell’osservanza delle stesse norme e animati dal
medesimo Spirito. Anche l’uniformità esteriore favorisce ed esprime l’unità
dei cuori» (Cost. 47).

Gesù stesso d’altronde aveva già indicato con altre immagini la necessità di
una sintesi tra comunione e comunità nello strettissimo rapporto che stabilisce
tra l’amore di Dio e l’osservanza dei comandamenti: «Se mi amate, osserverete i
miei comandamenti»'12. Tutta la legge e i profeti si sintetizzano nel duplice co-
mandamento di Dio e del prossimo172173. E S. Giovanni: Chi dice di amare Dio e non
ama il prossimo è semplicemente un bugiardo174175. Chi dice di vivere la comunio¬
ne nel rifiuto della comunità con tutto ciò che essa esige, smentisce di fatto la
sua affermazione.

2 - Nel tessuto ecclesiale
“Vivere unanimi nella casa” ha anche un altro significato molto importante,

oltre quello di osservanza delle regole e di partecipazione agli atti comuni. Signi¬
fica vivere il mistero di comunione con Cristo e con la Chiesa nella precisa collo¬
cazione giuridica nel tessuto canonico della Chiesa. La vita consacrata infatti è
una forma stabile di vita, che appartiene alla vita stessa ed alla santità della Chie¬
sa. E come tale, essa esige di essere riconosciuta, sancita e regolata canonicamente
con un particolare corpo di leggi dalla competente autorità ecclesiastica173. Sen¬
za configurazione giuridica, ufficialmente sancita, non esiste propriamente stato
canonico di vita consacrata. E dove questa configurazione canonica non è ben de¬
lineata nelle sue linee generali e particolari, si creano equivoci ed incertezze, che
per lo meno appesantiscono ed attardano la vitalità e lo sviluppo dell'Istituto re¬
ligioso. Questo aspetto giuridico lungi dal mortificare lo slancio spirituale del ca¬
risma della comunità e dell'Ordine, si rivela invece come un dono di salvezza di
Dio, che ne garantisce un più agevole ed organico sviluppo176.

Le Costituzioni al riguardo ne individuano l’importanza a tal punto che riser¬
vano all'aspetto giuridico della spiritualità i primi due numeri di esordio:

«L’Ordine degli Agostiniani Scalzi (Ordo Augustiniensium Discalceatorum:
O.A.D.) è un istituto clericale, esente, di diritto pontificio.
I suoi membri, chierici e fratelli coadiutori, oltre i voti di castità, povertà,
obbedienza, seguendo lo spirito e la dottrina del loro Padre S. Agostino, emet¬
tono un quarto voto, quello di umiltà.

172 Gv 14,15; cfr. 15,10; Mt 5,17-48; 7,16-27; Gc 2,14-26; 1 Gv 2,3-6.
173 Mt 22,36-40.
174 1 Gv 2,3-6.
175 Cfr. Cann. 207,2; 573; 574; 576; 590; 595.
1/6 Cfr. Discorso di Giovanni Paolo II, in "L’Osservatore Romano” 4 febbraio 1983.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 203

La Famiglia degli Agostiniani Scalzi comprende anche le Religiose Agosti¬
niane Scalze, il Terz’Ordine Regolare e Secolare, e le altre Associazioni ag¬
gregate a norma del diritto universale» (Cost. 1-2).

E nei nn. 66-67 parlano della comunità come realtà «inserita per sua natura»:
1. nella Chiesa particolare, per cui deve sviluppare contatti con il clero diocesano,
collaborando in piena fraternità di sentimenti e di opere per l’edificazione del po¬
polo di Dio, ed avere un filiale ossequio per il Vescovo; 2. nella Chiesa universale:

«I religiosi, memori di quanto detto dal S. P. Agostino: “se vuoi amare Cri¬
sto, estendi la carità per tutto il mondo, perché in tutto il mondo sono spar¬
se le membra di Cristo’’, si uniscano alla Chiesa e al suo ministero, e la loro
vita spirituale sia una consacrazione al bene di tutta la Chiesa per radicare
e consolidare e dilatare il regno di Dio nelle anime» (Cost. 67).

E’ superfluo ricordare, ma è molto utile farlo, che questo inserimento della
Comunità nella Chiesa particolare e nella Chiesa universale implichi in prima istan¬
za il suo pieno inserimento nella realtà ecclesiale del proprio Ordine. Ciò vuol di¬
re che il centro della Comunità non può essere diverso dal centro della Provincia
- dove esse esistono - e dal centro di tutto l’Istituto religioso. Dice S. Agostino:
«In un cerchio, per quanto ampio, unico è il punto mediano, chiamato dai mate¬
matici centro. Ad esso tutte le rette convergono e sebbene la circonferenza si possa
dividere in infiniti punti, tuttavia nessuno è fuori dell’unico centro. Da esso infatti
deriva l’esatta misura di tutte le parti e si pone in rilievo fra tutte la garanzia della
giusta scompartizione. Se al contrario metti in rilievo l’uno o l'altro punto della
circonferenza, li perdi tutti per averli voluti tutti rilevare. Analogamente lo spirito
postosi fuori di sé si frantuma in infinite parti e si degrada ad una genuina mendi¬
cità perché la sua natura lo stimola a cercare l’unità, ma la molteplicità glielo im¬
pedisce»111.

In questa linea si mosse Agostino che vedeva la comunità come parte essenzia¬
le e preminente della Chiesa: nella tunica, che simboleggia la Chiesa, la comunità
occupa l'orlo superiore della veste attraverso cui entra il capo Cristo177178.

E i nostri Padri furono sempre estremamente preoccupati della giusta defini¬
zione canonica dell’Ordine, riconoscendo ad essa una importanza molto grande,
e cercando di conservare l’unità dell’Ordine sia nella presenza che nella sospen¬
sione delle Province.

3 - “Siate uomini di comunione”

Il messaggio del Papa, in occasione del IV centenario di fondazione dell'Ordi¬
ne, è davvero ispirato e illuminante. Così Egli scrive:

«Siate uomini di comunione. Non fate mancare la vostra collaborazione af¬
finché si accresca e si estenda il dialogo con tutti, specialmente con i lonta¬
ni. Sforzatevi di promuovere una maggiore comprensione reciproca, mostran-

177 L'Ordine 1,2,3; cfr. Esposiz. salmo 21,11,19; 18,11,10; 149,2; 95,2; 41,4; 30,II,d.2,1; 103,d.1,2.

l78Esposiz. salmo 132,9; Costituzioni n. 5.



204 Gabriele Ferlisi

do con i fatti che Dio vi ha messi insieme, perché operiate insieme. Amate
profondamente la vostra identità e la vostra Congregazione religiosa; attua¬
te un profondo aggiornamento culturale e qualificate agostinianamente la
pastorale, conciliandola con le esigenze della vita comunitaria. Coscienti di
essere stati chiamati dalla misericordia di Dio ad una nuova speranza, siate
nel mondo uomini nuovi in Cristo risorto: ben radicati in Dio, compaginati
nella Chiesa, aperti alle istanze del mondo moderno. In tal modo potrete
davvero cantare il cantico nuovo, secondo la felice espressione di S. Agosti¬
no, testimoniando la presenza di Dio all’uomo moderno» (Messaggio n. 3).

VI - LITURGIA DELLA VITA

Dati i limiti di spazio, dobbiamo concludere queste riflessioni, rinviando ai pros¬
simi numeri di Presenza Agostiniana l’esame degli altri elementi costitutivi del
carisma proprio degli agostiniani scalzi, così come essi sono codificati nelle Co¬
stituzioni: ad esempio, la dimensione apostolica della diaconia, la dimensione ma¬
riana, il primato della carità, la conversione, la ricerca di Dio, la cultura, ecc. Ma,
se pur velocemente a modo di conclusione, mi sembra doveroso fare almeno un
cenno ad un elemento, che sicuramente è sintesi di tutti gli altri, nonché chiave
di lettura della seconda parte delle Costituzioni.

Si tratta della dimensione cultuale della vita consacrata, che vede la vita reli¬
giosa e cristiana come una liturgia:

«La vita religiosa, in tutte le sue espressioni, è culto perenne a Dio» (Cost. 11).
Così scrivono le Costituzioni, facendo eco all'insegnamento conciliare179, in

179 Can. 607,1: «La vita religiosa, in quanto consacrazione di tutta la persona, manifesta nella Chiesa
il mirabile connubio istituito da Dio, segno della vita futura. In tal modo il religioso porta a compi¬
mento la sua totale donazione come sacrificio offerto a Dio, e con questo Cinterà sua esistenza divie¬
ne un ininterrotto culto a Dio nella carità»; cfr. Lumen gcntium 44. Il concetto cristiano di "culto”
implica che esso sia innanzitutto azione di Dio che santifica l’uomo, c solo dopo azione dell’uomo
che loda Dio e lo adora con l’offerta dei sacrifici. Prima viene il movimento discendente dell’azione
salvifica di Dio sull’uomo, in modo che questi possa lodarlo a adorarlo in spirito e verità; poi segue
l’azione ascendente dell’uomo che cerca un contatto con Dio attraverso l’offerta del suo omaggio
e della sua adorazione. Questo duplice movimento trova in Cristo la sua sintesi più perfetta. Infatti
Cristo, nella sua preghiera e nel suo sacrificio, è per l’uomo non solo il modello ma il tipo perfetto
della sua preghiera e del suo sacrificio. Ascoltiamo Agostino, il quale dice in riferimento alla pre¬
ghiera di Cristo: «Cristo prega per noi come nostro sacerdote, prega in noi come nostro Capo, è pre¬
gato da noi come nostro Dio. Riconosciamo dunque in Lui la nostra voce, e in noi la sua voce» (Esposiz.
salmo 85,1); «Oso dire alla vostra Carità che Dio, per esser ben lodato dall’uomo, ha cantato Lui
stesso la propria lode e in tanto l’uomo ha trovato come lodarlo in quanto Dio s’è degnato lodare
se stesso» (Esposiz. salmo 144,1). E in riferimento al suo sacrificio, spiega come solamente Cristo
sia il vero Sacerdote e il vero Sacrificio, colui che al Padre offre se stesso come ostia pura, santa
e immacolata. «Che se in ogni sacrificio sono quattro gli aspetti da considerare (a chi si offre, da
chi si offre, che cosa si offre, per chi si offre), tutti e quattro convengono nel medesimo unico e vero
Mediatore che ci riconcilia con Dio per mezzo del suo sacrificio di pace, rimanendo egli tutt’uno
con Dio a cui si offriva, facendo tutt’uno in sé coloro per i quali l'offriva, tutt’uno essendo lui che
offriva con ciò che offriva» (La Trin. IV,14,19). Dunque, in comunione con Cristo, tutta la vita cri¬
stiana e religiosa diviene, in tutte le sue diverse espressioni, come una liturgia.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 205

apertura della prima sezione (Vita spirituale, contemplativa e apostolica) della se¬
conda parte che parla della Vita dell’Ordine. In linea quindi con questa afferma¬
zione, le Costituzioni articolano la sezione in quattro capitoli, il cui ordine indica
bene da se stesso il taglio cultuale dato alla materia.

1 - Vita liturgica
Nel primo capitolo le Costituzioni parlano non dei voti, come sarebbe ovvio

aspettarsi, ma della “Vita liturgica”, fedeli in ciò alla tradizione agostiniana, che
ha sempre riservato il primo capitolo delle Costituzioni all’Ufficio divino180:

«Per attuare l’opera suprema dell’uomo, che è la lode di Dio, e per raggiun¬
gere l’unità delle menti e dei cuori in Dio, dobbiamo anteporre ad ogni atti¬
vità nella nostra vita il culto liturgico» (Cost. 12).
E’ il culto liturgico, infatti, 1’«“azione sacra per eccellenza”, al cui confron¬
to “nessun’altra azione della Chiesa, allo stesso titolo e allo stesso grado,
ne eguaglia l’efficacia”».
Non per altro la liturgia giustamente «è ritenuta come l’esercizio del sacer¬
dozio di Gesù Cristo; in essa, per mezzo di segni sensibili, viene significata
e, in modo ad essi proprio, realizzata la santificazione dell’uomo, e viene
esercitato dal Corpo mistico di Gesù Cristo, cioè dal Capo e dalle sue mem¬
bra, il culto pubblico integrale» (Cost. 12).
«Il centro di tutto il culto liturgico è l’Eucaristia» (Cost. 14).
«Nella S. Messa, in unione con la vittima divina, offriamo noi e il prossimo,
con tutti i valori che all’uomo si riferiscono, “quale ostia viva, santa, gradi¬
ta a Dio”. In questo modo si raggiunge lo scopo ultimo della creazione e di
ogni vocazione: la lode al Padre, mediante il Figlio, nell’unità dello Spirito
Santo» (Cost. 15).

Seguono poi i capitoli sulla “Vita consacrata”, la “Vita comune”e la “Vita apo¬
stolica”, che sono presentati come espressioni distinte e complementari di vita
cultuale.

2 - Vita consacrata

«Il vero culto di Dio consiste nel donarsi pienamente al suo amore: “questa
è la vera religione, questa la retta pietà, questo il vero servizio di Dio”i8i 182.

Con la consacrazione battesimale noi diventiamo un tempio spirituale e un
sacerdozio santo'82: “qual voto offriremo dunque a Dio se non la volontà di
essere suo tempio? Nulla di più accetto potremo offrirgli se non ripetergli
quanto è detto in Isaia: prendi possesso di noi”'83

180 Costituzioni 1931, n. 51: «In primis et ante omnia, ea quae ad divinum cultum spectant, prae ocu-
lis perpetuo habenda sunt».

181 La città di Dio X,3,2.
182 Lumen gentium 10.
,83Esposiz. salmo 131,3.



206 Gabriele Ferlisi

Con la consacrazione religiosa ci dedichiamo a Dio con un culto nuovo e
particolare e ci poniamo in un nuovo stato di adesione a Cristo e di servizio
alla Chiesa: “l’uomo stesso, consacrato nel nome di Dio e a lui promesso,
in quanto muore al mondo per vivere di Dio, è un sacrificio”^ (Cost. 26).

Queste frasi indicano bene il significato e il valore della vita consacrata: essa
è liturgia della vita, che afferma il primato assoluto di Dio, e fa della radicalità
della conversione un ininterrotto sacrificio interiore gradito a Dio183185.

3 - Vita comune

«Seguendo l’esortazione della Regola, procuriamo di attuare nelle nostre case
una perfetta vita comune nell’osservanza delle stesse norme e animati dal
medesimo Spirito. Anche l’uniformità esteriore favorisce ed esprime l’unità
dei cuori: “questa è l’offerta sacrificale dei cristiani: molti, ma un solo cor¬
po in Cristo”™6» (Cost. 47).

La portata di questa affermazione è straordinaria, perché offre un altro signi¬
ficato qualitativamente nuovo della comunità e della comunione. Affermare in¬
fatti che lo sforzo di creare comunione formando un solo corpo in Cristo, costi¬
tuisce il sacrificio dei cristiani, porta a concludere che le relazioni personali in
una comunità cristiana, e soprattutto religiosa, debbono essere gesti non di sem¬
plice cortesia e di buona educazione (quantunque senza buona educazione non si
dà vera comunione), ma addirittura atti cultuali di mutuo rispetto e venerazione.
Lo dice Agostino nel n. 9 della Regola: «Tutti dunque vivete unanimi e concordi
e, in voi, onorate reciprocamente Dio di cui siete fatti tempio»187 .

Questa visione cultuale della vita di comunione e di comunità trova la sua più
alta espressione nel sacramento dell'altare188, dov'è posto il mistero della nostra
pace e della nostra unità 189.

Nell’Eucaristia c’è Cristo, l'uomo-Dio figlio di Maria, e c’è tutto il Cristo Capo
e Corpo; ci sono perciò io, ci siamo tutti noi. Infatti \’ Amen che professiamo pri¬
ma di ricevere la Particola, non è un atto di fede solamente nella presenza reale
di Cristo Uomo-Dio, ma è insieme atto di fede nella nostra presenza mistica, ma
reale di Corpo del Signore.

Al punto che, senza raggiri e circonlocuzioni, Agostino può dire: «A ciò che voi
siete rispondete Amen, e, rispondendo, lo sottoscrivete. Ascolti infatti: “Il Corpo

183 Esposi?., salmo 131,3.
184 La città di Dio X,19.
185 La città di Dio X,5-6; Comm. vg. Gv. 15,25; Esposiz. salmo 41,17; 49,21; 50,21-23; 64,4; 131,3; Con-

fess. V,l,l.
186 La città di Dio X,6.
187 Reg. 9.
188 Cfr. La città di Dio X,6.
189 Cfr. Disc. 272; 229.



Costituzioni e Carisma degli Agostiniani Scalzi 207

di Cristo”, e rispondi “Amen”. Dunque sii membro del Corpo di Cristo, perché sia
vero l’Amen... Siate ciò che vedete, ricevete ciò che siete»'90.

4 Vita apostolica

«L’attività apostolica, che scaturisce dall’intima unione con Dio, appartie¬
ne alla natura della vita religiosa: “vero sacrificio è ogni opera buona con
cui ci si impegna ad unirci in santa comunione con Dio, in modo che sia
riferita al bene ultimo”»90191 (Cost. 61).

Con ciò Agostino ha detto tutto: nulla egli lascia fuori da questa dimensione
cultuale: ogni gesto apostolico, il vivere nascosti in Cristo, l’umiltà e la scalzatu¬
ra, la contemplazione, l’interiorità, la comunione, tutto partecipa della liturgia
della vita, che, in unione a Cristo, ci rende continuatori sacerdoti e sacrificio di
rendenzione.

5 Conclusione:
“Servire l'Altissimo in spirito di umiltà’’

Volendo raccogliere tutte queste riflessioni in una sola frase, non credo esista
al momento un'altra espressione più felice di quella di Paolo V, che il Priore Ge¬
nerale P. Eugenio Cavallari ha messo a titolo della sua Lettera all’Ordine, in occa¬
sione del suo IV centenario di fondazione. Essa racchiude il meglio di tutta la ric¬
chezza del carisma degli agostiniani scalzi. Tutti gli elementi infatti, dalla
scalzatura-umiltà (secondo il suo triplice significato), alla conversione, contem¬
plazione, interiorità, comunione, missione, ecc. trovano nel "servizio all’Altissi¬
mo in spirito di umiltà”, inteso nel suo significato più profondo di cultualità, la
formulazione più felice.

Per questo noi agostiniani scalzi ci scalziamo e professiamo l’umiltà: per af¬
fermare il primato di Dio nella nostra esistenza, e per esprimere la nostra parte¬
cipazione più intima al gesto di Cristo, il vero Servo di Jahvé che, divenendo nel¬
l’umiltà della sua kenosis sacerdote e sacrificio, santifica l’uomo e glorifica Dio;
salva il mondo e lo riconcilia con Dio, nell’abbraccio di amore e nella gioia del
cantico nuovo: «Coscienti di essere stati chiamati dalla misericordia di Dio ad una
nuova speranza, siate nel mondo uomini nuovi in Cristo risorto: ben radicati in
Dio, compaginati nella Chiesa, aperti alle istanze del mondo moderno. In tal modo
potrete davvero cantare il cantico nuovo, secondo la felice espressione di S. Agosti¬
no, testimoniando la presenza di Dio all’uomo moderno» (Giovanni Paolo II, Mes¬
saggio all’Ordine, n. 3).

P. Gabriele Ferlisi, OAD

i90Disc. 272.
191 La città di Dio X,6.



LA REGOLA DI S. AGOSTINO
Luigi Pingelli, OAD

In occasione del IV Centenario della Riforma del nostro Ordine, l’attenzione
necessariamente si concentra sulle fonti della spiritualità agostiniana per risco¬
prire e approfondire i lineamenti specifici della nostra vita religiosa.

Ora se tale ricerca spazia nel campo storico e dottrinale per avere una fedele
e nutrita sintesi teologica e spirituale, mi sembra quanto mai opportuno compie¬
re una rilettura per quanto incompleta della Regola del S. P. Agostino, sia perché
è in diretta connessione con l’esperienza della nostra vita monastica, sia perché
si presenta nella veste di una sobria epitome della sapienza di Agostino che dal¬
l'acume della speculazione teologica si traduce nel campo del tessuto esistenziale
per essere norma e guida pratica.

La luce della parola di Dio che ha penetrato l’intimo essere di Agostino arric¬
chendolo copiosamente della vera sapienza che è Cristo, Maestro interiore, rende
speculare il magistero del grande Vescovo d’Ippona e l’azione dello Spirito che
lo plasma nella mente e nel cuore.

Il formidabile supporto delle capacità naturali viene così potenziato ed affina¬
to dalla grazia che eleva Agostino ai vertici della ricerca teologica e dell’esperien¬
za mistica. Rapito dallo Spirito nella conoscenza, nell’amore e nella gioia dell’a¬
scesa spirituale, Agostino approda di nuovo nel piano del vivere umano e così l’e¬
stasi del contemplativo ritorna al campo della necessaria applicazione di ciò che
ha conosciuto ed amato.

Ciò che Possidio dice nella biografia del suo amico e maestro: «... delle verità
che Dio rivelava alla sua intelligenza nella meditazione e nella preghiera, egli fa¬
ceva parte ai presenti e agli assenti, ammaestrandoli con discorsi e libri», è la chia¬
ra conferma di questa traduzione pratica della sapienza. Se ciò è verificabile nel¬
la letteratura omiletica, nell'epistolario, nel "De opere monachorum” e nel "De
sancta Virginitate”, nell"'Esposizione sui salmi”, nelle "Confessioni” e in altre
opere, a tale proposito si può benissimo indicare anche la "Regola”, in cui vengo¬
no condensate la ricchezza spirituale, la profonda sensibilità psicologica e peda¬
gogica e l’indiscussa esperienza di Agostino. L’essenzialità dei principi e delle nor¬
me, lungi dal limitare l’efficacia della Regola, la rende più aderente allo spirito
evangelico, la cui anima è "la supremazia della carità”, dalla quale si diramano
tutti gli aspetti della vita cristiana e della vita religiosa.

La carità
Se la carità è il cuore del Vangelo, la Regola che è una esegesi spirituale della



La Regola di S. Agostino 209

buona novella secondo un particolare dono dello Spirito, ne mutua la centralità
ponendo la medesima virtù teologale a fondamento della perfezione della vita con¬
sacrata. Questa, secondo il modello agostiniano, sboccia dalla radice della carità
e in essa trova l’alimento, il tono e la ragione del proprio essere. Non a caso Ago¬
stino attinge al primo e massimo comandamento quale causa, principio e norma
della vita religiosa, ma esplicitamente si ispira alla linea operativa della prima
Comunità apostolica che traduce esemplarmente il dinamismo della carità pro¬
ducendo comunione a livello spirituale e dei beni materiali.

Dalla consonanza interiore, provocata dall’abito della carità, si sviluppa ar¬
monicamente tutto l’edificio della vita comune: ricerca appassionata della verità
che dà luce all’intelligenza e al cuore, che investe cioè il lavoro di conversione
nella direzione del sapere, del volere e del vivere.

Qui poggia l’istanza della nostra Riforma: essa non è solo un appellativo che
tocca la veste esteriore di un trapasso e di un approdo a livello meramente forma¬
le, ma designa in tutta la sua forza la tensione interiore di un cammino di totale
conversione.

Quando il religioso veste l'abito della "metanoia”, la carità prende possesso
di tutto il suo essere, come è avvenuto per opera della grazia in Agostino, e allora
tutta l’esistenza subisce un processo di rinnovamento che diventa ritmo naturale
di assimilazione del principio vitale dell’amore. Come il corpo è reso vivo dall’u¬
nione con l’anima, così la realtà soprannaturale trae fondamento e consistenza
dalla sua intima connessione con la carità.

In questo senso tutta la vita personale del religioso entra nel circolo della vita
comunitaria: vengono annullate la dispersione, la spinta egocentrica, le differen¬
ziazioni disgregatrici e, pur nel rispetto delle peculiarità personali, viene edifica¬
ta l’unica "anima Christi". Questo è il fine e la meta della vita agostiniana: «La
tua anima non è più tua, ma di tutti i fratelli, e le loro anime sono tue, o meglio,
le loro anime insieme alla tua non sono più che un’anima sola, l’unica anima di
Cristo» (Lett. 243,4). Nella dimensione della carità esplode il cantico della vita nuo¬
va; l’occhio della fede contempla l'immersione nella vita di Dio e come da un ter¬
razzo panoramico dello spirito ammira i meravigliosi frutti del l’amore: la tensio¬
ne e l’adesione ardente alla Somma Verità, la comunione con i fratelli in unione
di mente e di cuore, la condivisione totale, l’anteporre le cose comuni alle pro¬
prie, la coscienza viva della presenza di Dio nei fratelli e nella comunità, il valore
terapeutico della correzione fraterna, il legame connettivo del senso ecclesiale,
la sete della contemplazione, il gusto fruitivo della Sapienza, il culto e il servizio
di Dio quale autentica e concreta liturgia della vita religiosa.

Tuttavia anche le intenzioni più rette e la convivenza più santa sono esposte
alle insidie della fragilità umana; per questo Agostino, acuto osservatore dell’ani¬
mo umano, dal vertice di una profonda visione teologica della vita comune, scen¬
de ad esaminare concretamente certe situazioni che possono aprire il fianco alla
conflittualità tra i fratelli. Le indicazioni di Agostino aprono il cuore all’attenzio¬
ne ai diversi bisogni, al rispetto della salute e delle attitudini, alla complementa¬
rietà dei doni, al regolamento del vitto, al modo di vestire e di parlare, all’atteg¬
giamento della persona e al sano esercizio dell’autorità.



210 Luigi Pingelli

Lo stile della vita religiosa agostiniana ha quest’unica e indiscutibile regola:
«... su tutte le cose di cui si serve la passeggera necessità, si elevi l’unica che per¬
mane: la carità» (Regola n. 31). La carità nella trama della Regola costituisce quindi
il tessuto essenziale e l’elemento propulsivo della vita agostiniana: è l’abito inte¬
riore che comunica l’essere e l’operare, che annulla l’assurdità del bene privato
sino a diventare la misura del progresso spirituale, il fine, il mezzo e il centro del
vivere evangelico.

A questo punto sarebbe il caso di soffermarsi a riflettere sui consigli evangeli¬
ci della castità, della povertà e dell’obbedienza, che, per quanto universalmente
e fondamentalmente legati a tutte le esperienze carismatiche della vita consacra¬
ta, assumono sfumature peculiari che incidono nella spiritualità di ogni famiglia
religiosa. Essendo questo lavoro circoscritto a determinate finalità, non è il caso
di affrontare un discorso sistematico sulle virtù oggetto dei voti. Mi preme riaf¬
fermare, in riferimento alla Regola, che la carità è la fiamma spirituale che si ir¬
radia assumendo determinati valori che, per quanto intrinsecamente qualificati,
sono le arterie che si diramano dal cuore di essa divenendone speciali espressio¬
ni: la castità, la povertà e l’obbedienza sono validissimi segni dell’unico amore
preferenziale che è Cristo.

Nell’ottica di Agostino sottolineo con specifica menzione il ruolo della vita co¬
munitaria in relazione ai consigli evangelici sopra indicati. La perfezione della
carità si manifesta nella scelta assoluta del bene comune e la vita comune che
è depositaria della pienezza della carità permette di promuovere, di vivere e di
tutelare i valori spirituali che legano il religioso direttamente a Dio, quasi antici¬
pando nel tempo la condizione della vita beata.

Povertà
Una parola più diretta è il caso di spendere in relazione alla povertà, che assu¬

me dei connotati specifici nella vita agostiniana e nello spirito della Riforma.
Nel pensiero pragmatico di Agostino, teso a porre e a difendere le basi della

concordia nei monasteri, la povertà è in assoluta relazione, anzi fa parte del "sanc-
tum propositum” della vita comune. La previa rinuncia ad ogni possesso dei beni
distacca il cuore dalle realtà sensibili e lo rende più aperto a Dio e alle realtà so¬
prannaturali. Per il Vescovo d’Ippona la rinuncia è la porta che dirige alla perfe¬
zione, poiché distrugge la fonte stessa della discordia, delle invidie, delle gelosie,
delle inimicizie e garantisce l’unità della carità.

La povertà individuale diventa così “il sacramento della vita comune”. La spo¬
gliazione di ciò che è bene privato è in vista del conseguimento del bene comune,
e ciò che è segno di condivisione materiale richiama la gioia della carità autenti¬
ca, poiché i fratelli, oltre a possedere i beni di ciascuno, nell’amore conseguono
il possesso di Colui, il cui valore è infinitamente superiore a tutte le ricchezze: Dio.

L'espressione della povertà si estende dalla sfera individuale a quella colletti¬
va. La comunità, poiché deve aver cura dei fratelli, non rinuncia ai beni, necessa¬
ri al sostentamento e alle attività, ma esprime la parsimonia e lo spirito di pover-



La Regola di S. Agostino 211

tà nell’equilibrio della frugalità, della semplicità, della modestia, della decenza,
della "onesta mediocrità” secondo il principio: «E' meglio aver meno bisogni, che
avere più cose» (Regola n. 18). La povertà comune livella anche le pretese e i privi¬
legi della vita prima dell’ingresso nel monastero, e così sullo stesso piano della
dignità e della libertà dei figli di Dio, i fratelli sperano nell’unica ricchezza che
insieme attendono dalla misericordia del Signore. E’ così che si attua la felice con¬
statazione di Agostino: «chi resta con me non ha nulla, ma possiede Dio»(Disc.
355,4,6), il bene comune a tutti e a ciascuno dei fratelli, forza di attrazione reci¬
proca nella costruzione della comunità perfetta.

Proprio perché la povertà, in senso agostiniano, è la via che permette col suo
valore ascetico e funzionale il conseguimento del primo precetto della Legge e della
Regola agostiniana, lo spirito della Riforma ha privilegiato tale sottolineatura spo¬
sando la necessità della radicale rottura col mondo che si oppone a Dio. Ciò che
contrasta il valore dell’amore di Dio nell'analisi agostiniana è la fiducia nella ric¬
chezza e nelle risorse personali. La povertà di spirito si dirama consequenzial¬
mente nella via della spogliazione materiale e della lotta all’ambizione per otte¬
nere la piena libertà di gravitare in Dio, Sommo Bene. Qui si inserisce il partico¬
lare richiamo dell’umiltà, alla quale il S. P. Agostino fa esplicito riferimento nella
Regola, in piena coerenza con il leit-motiv del suo magistero spirituale.

Umiltà
S. Agostino è il cantore dell’umiltà in quanto nella sua cristologia, l’abito del¬

l’umiltà è la caratteristica del Servo sofferente: nell’umiltà del Verbo fatto carne
si manifesta il sacramento dell’amore per i fratelli. Se Cristo ama e trasmette la
sua carità tramite la veste dell'umiltà, è chiaro che tale virtù è segno di quel sa¬
crificio interiore per cui morendo a se stessi si produce il frutto dell’amore. In
tal senso il Dottore della Chiesa, accennando alle relazioni tra i fratelli e tra que¬
sti e il Superiore, richiama nel corpo della Regola il valore dell’umiltà, che annul¬
la l’amor proprio e rende il servizio della carità in quanto elimina le distanze e

S. Maria della Verità (Napoli): S. Agostino in dialogo con i suoi religiosi (affresco)



212 Luigi Pingelli

produce il miracolo della fraternità. Allora l’umiltà è necessaria per la costruzio¬
ne e la conservazione dell’amore e quindi ha un ruolo fondamentale: serve ad es¬
sere il collante della carità.

Distruggere la superbia e l'ambizione è il compito della vera povertà di spirito
che attende alla spogliazione e allo svuotamento delle sicurezze umane: tanto più
si sveste l’abito dell’uomo vecchio, maggiore è lo spazio che si offre al dono della
vita di Dio.

Si potrebbe arricchire il discorso su questo versante del magistero spirituale
di Agostino, ma è sufficiente per far capire come la Riforma degli agostiniani scalzi
ha dato notevole importanza alla virtù dell’umiltà e al voto di non ambire. Illumi¬
nante è il richiamo delle nuove Costituzioni: «... la vita fraterna è sostenuta ed
arricchita da un peculiare atteggiamento interiore di umiltà che favorisce la po¬
vertà, la mortificazione e il distacco dal mondo e rende il religioso più disponibi¬
le al servizio di Dio e del prossimo» (Cost. n. 8,2).

Studio, preghiera, interiorità, contemplazione
La consapevolezza della piena dipendenza creaturale, che nella coscienza del¬

l'umiltà rivela l’indigenza aggravata dalla tragedia del peccato, apre l’animo di
Agostino alla sete della Verità e del Bene trascendente. Questa via, che ha segna¬
to profondamente l’iter della ricerca e della conversione personale del figlio di
Monica, si riflette nei precetti della Regola: Dio, cercato e goduto comunitaria¬
mente nella ricchezza della Parola e nel tempio spirituale dei fratelli, acuisce il
desiderio dei singoli e della comunità.

Il breve ma sostanziale riferimento della Regola allo studio, alla preghiera, al¬
la contemplazione e aH’interiorità, indica la strada maestra per conseguire la ric¬
chezza dello spirito.

Il tormento di Agostino è la ricerca della sapienza, ma sapienza e scienza si
fondono in una sola verità: la conoscenza di Dio e dell’anima, mediante lo studio,
la preghiera e la contemplazione (cfr. Solil. 1,2,7). La mente, illuminata dalla ri¬
cerca intellettuale, agevola l'orientamento della fede e il movente della carità. Co¬
sì inteso, nella vita consacrata agostiniana lo studio ha un ruolo importante nella
crescita e nella maturazione della virtù.

La Parola di Dio sgombra ogni ostacolo alla duplice conoscenza di Dio e del¬
l’uomo, secondo l’accorata invocazione di Agostino: «Noverim me, noverim Te»
(Solil. II,L1).

Dallo studio, che non è solo acquisizione intellettuale ma guida alla vita mora¬
le e religiosa, nasce il desiderio che è la radice della preghiera personale e comu¬
nitaria. Perciò il Santo parla dell’orazione in termini perentori: «Attendete con
alacrità alle preghiere» (Reg. n. 10). Alla necessità di pregare si congiunge l’inte¬
riorità: «Quando pregate... meditate nel cuore ciò che proferite con la bocca» (Reg.
n. 12).

Dalla vigilanza della mente e del cuore nasce la via della comunione con Dio
e della contemplazione. Il religioso, uomo di preghiera e professionista di Dio,



La Regola di S. Agostino 213

è per vocazione "uomo di contemplazione” (cfr. Lett. 220,3). E’ in questa che si
stempera l'inquietudine umana e il cuore riposa in Dio.

Nella contemplazione c’è quel raccoglimento interiore che libera dalla disper¬
sione, e l’anima, rientrando in se stessa, scopre l’immagine vivente di Dio, il qua¬
le al tempo stesso che le si mostra, le fa gustare una conoscenza affettiva e speri¬
mentale. Per questo è caldo l’invito di Agostino: «Torna al cuore; vedi là quale
idea ti sei fatto di Dio, perché nel tuo cuore è l’immagine di Dio. Nel tuo intimo
sarai rinnovato a sua immagine. Riconosci in quell’immagine il tuo Dio» (Comm.
Vg. Gv. 18,10).

L’ansia dell’esperienza di Dio attraverso l’ascesa spirituale della contempla¬
zione, costituisce una delle istanze più intime della Riforma. Questa comincia da
una forte convinzione di partenza che è la purificazione attraverso l’ascesi fisica
e spirituale per arrivare con l’occhio della fede, della speranza e della carità a
contemplare le Luce eterna della Sapienza.

Qui si rivela la traiettoria dello sviluppo di quell’ampio raccordo tra studio,
preghiera, interiorità e contemplazione che colloca il religioso al vertice della con¬
versione per fruire del Bene che non ha fine: «Solo chi prega bene, chi studia bene
e chi vive bene potrà vedere la Bellezza infinita» (De Ordine 11,19,51).

L’auspicio conclusivo di questa riflessione, necessariamente non esaustiva, che
ha tentato di mettere in luce la logica coerenza dell’amore che illumina i vari prin¬
cipi dettati dal cuore di Agostino nella Regola, ce lo fornisce il Santo stesso: «Se
il tuo cuore si unisce all’eternità, sei eterno con Dio» (Esposiz. salmo 91,8).

P. Luigi Pingelli, OAD

batic reputata scarti f verini ’।
v^c supcr illos. Ad Gal , VI / 1



SCALZI PER ESSERE AGOSTINIANI
Pablo Panedas, OAR

Parliamo degli agostiniani scalzi così come potremmo parlare dei carmelitani scalzi,
dei trinitari e francescani scalzi o di altre Congregazioni scalze, e cerchiamo di com¬
prendere che cosa si intenda con questo peculiare aggettivo tanto comune e tradi¬
zionale.

Il significato più ricorrente è stato quello letterale, come se tutta la novità di tali
istituti consistesse nel fatto materiale e del tutto marginale di togliersi le scarpe, al¬
meno quelle chiuse e allacciate. E’ chiaro però che la scalzatura materiale è semplice-
mente segno o sacramento di una determinata attitudine spirituale. Infatti è questa
attitudine che definisce il movimento scalzo, sia della fine del secolo XVI, sia degli
altri numerosi gruppi anteriori e posteriori.

Non è facile stabilire in che consiste la scalzatura; e, per quanto possa sembrare
strano, mancano studi approfonditi su questo tema; forse perché l’andare scalzi era
un gesto simbolico comune, denso di contenuti, facilmente comprensibile dal popolo
cristiano. Esso ha radici lontane, ma divenne popolare lungo il corso del secolo XVI,
ad opera di grandi personalità, come S. Pietro di Alcantara e S. Teresa di Gesù. Nella
loro scia sorsero dovunque e in tutti gli Ordini movimenti di scalzi: gruppi di persone
affascinate da questo spirito.

A quanto mi risulta, uno dei pochi autori che ha trattato questo tema, è stato P.
Ignazio Barbagallo, OAD, soprattutto nel suo prezioso studio sulla Spiritualità degli
Agostiniani Scalzi'- Egli riferisce con precisione due testi biblici a cui si ispira la for¬
ma di vita degli scalzi: Il primo testo è quello suggerito dalle parole che Mosè udì,
quando si stava avvicinando al luogo dove ardeva il roveto senza consumarsi - e sono
le parole con cui P. Barbagallo titola il suo libro -; il secondo testo è quello che riporta
le parole di Gesù ai Dodici, quando li inviò alla missione: «E ordinò loro che, oltre al
bastone, non prendessero nulla per il viaggio: né pane, né bisaccia, né denaro nella bor¬
sa; ma, calzati solo i sandali, non indossassero due tuniche»12

3-

Sono due testi complementari, che P. Barbagallo spiega così: osservando la scena
del roveto ardente, gli scalzi «vedevano simboleggiata la purezza del cuore da qualsia¬
si affetto, come condizione sine qua non per darsi alla vita contemplativa»0

1 Toglili i calzari... la terra che calpesti è santa (Es 3,5). - La spiritualità degli Agostiniani Scalzi, Roma
1978.

2 Me 6,8-9.
3 Togliti i calzari..., pag. 27.



Scalzi per essere Agostiniani 215

riferendosi al testo evangelico, «lo scalzismo stava a significare il completo distacco
dai beni mondani e la radicale sequela del Cristo»4.

In questo studio vorremmo precisare ulteriormente la ricchezza della scalzatura.
Essa è gesto simbolico, sintesi, a nostro giudizio, di quattro temi fondamentali della
spiritualità cristiana: conversione, povertà, umiltà, mortificazione.

Conversione
Nel cattolicesimo dei secoli XVI-XVII, il termine conversione è continuamente usa¬

to: si spera nella "conversione” degli "eretici luterani”; si va in missione per rendere
possibile la "conversione” degli "indios”; si dà impulso in Spagna alla "conversione”
dei moreschi... Si noti però che "conversione” è una categoria usata non solo in riferi¬
mento all'attività esterna della Chiesa; anche dentro di essa la usano i pastori, i predi¬
catori e gli autori spirituali. Si può dire che tutta la Chiesa è un grido che invoca con¬
versione, la conversione interiore.

Per conversione si intende innanzitutto un fatto di interiorità, che riguarda ogni
vero cristiano. In questo senso va tenuto presente il peso che esercitano l'esempio di
S. Agostino e la lettura delle sue Confessioni, come stimolo e guida per ogni cristiano
nel proprio itinerario spirituale di conversione. Il libro delle Confessioni è uno dei
best-seller del tempo; senza di esso è difficile capire il cammino spirituale degli uomi¬
ni più influenti del secolo XVI, come, ad esempio, fra Luigi di Granada, S. Giovanni
d’Avila, S. Teresa e S. Giovanni della Croce.

Pertanto, il movimento scalzo o recolletto dev’essere visto dentro questo ambien¬
te denso di conversione. Le riforme negli Ordini religiosi devono essere considerate
come fenomeni di conversione in massa. A volte si tratta di trasformazioni spettaco¬
lari di celebri personalità, che plasmano e edificano il popolo cristiano; ma in via or¬
dinaria si tratta di conversioni che non fanno notizia: semplicemente è una rottura
radicale con il mondo in cui si vive, dentro o fuori del chiostro.

Nel caso di coloro che sono già religiosi, il passaggio alla scalzatura comporta l’ob¬
bligo di adottare leggi più rigide, di vestire un abito diverso e più povero, di fare nuo¬
vamente la professione religiosa, a motivo della vita nuova e più esigente che viene
abbracciata. Ma soprattutto comporta l’obbligo di praticare l’orazione mentale rego¬
lata in maniera sistematica. Questo è l'obiettivo di fondo: raggiungere l’intimità co¬
stante con Dio, al quale lo scalzo si converte, e di cui ha fame.

Il segno però più emblematico della conversione è dato dal cambio del nome: con¬
suetudine caratteristica di tutti gli scalzi. Essi infatti, avendo dato le spalle al mondo
per volgersi interamente a Dio, abbandonano i nomi usati nel secolo e adottano al lo¬
ro posto il nome di un santo o di un titolo o mistero di fede.

Povertà
Parlare di scalzatura equivale a parlare di povertà. Se qualcosa infatti significava

nel secolo XVI l'andare scalzi, questo era lo spogliarsi dei beni materiali, al fine di
convertirsi solamente a Dio. La povertà così intesa è una esigenza fondamentale del

4 Togliti i calzari..., pag. 26.



216 Pablo Panedas

movimento di riforma della Chiesa: povertà individuale e comunitaria, delle persone
e degli edifici; povertà come solidarietà con i poveri che affollano le città e le campa¬
gne, e come esigenza di autenticità della vita in comune.

Nel caso degli agostiniani scalzi, la povertà assume le stesse forme degli altri gruppi
riformati. Le celle sono estremamente austere, prive di comodità e ornamenti: «Le sue
mura sono nude. Altro non vi tengono che due o tre figure di carta di stampa negra,
un tavolino con alcuni libri, e calamaro, un letticello d’un pagliericcio et due coperte,
una lucerna, un vaso d’acqua santa, et uno scabello per sedervi»5.

Lo stesso si deve dire degli indumenti del frate: ruvidi, modesti e misurati, non
diversi da quelli della gente umile del tempo. Così li descrive il cronista, parlando del¬
la prima comunità di Napoli: «Nell’anno 1594 incominciò a fiorire questa riforma, poi¬
ché tutti quelli che Vhavevano abbracciata furono rivestiti di panno rozzo, portando
mantello corto e cappuccio stretto, cinti di cuoio con cingolo largo, scalzi ne’ piedi con
le sole sandale; usavano camiscie di bianca lana e, nel tempo d’inverno, una tunicella
bianca, similmente di panno rozzo, sotto la nera»6 8.

Ma l’elemento più caratteristico della povertà degli agostiniani scalzi non riguar¬
da la sfera individuale. In ciò, tutto era comune con gli altri gruppi riformati, i quali,
a loro volta, imitavano consuetudini antiche. Ciò che colpisce nel caso degli agostinia¬
ni scalzi è l'aspirazione alla povertà comunitaria. Le prime Costituzioni del 1598 pre¬
scrivevano che «per quanto è possibile, non si accettino beni stabili, per essere veri po¬
veri di Cristo»1. E quelle del 1620 saranno ancora più restrittive: «Amanti della po¬
vertà evangelica, non solo bisogna fuggire la proprietà privata, ma proibiamo anche
i redditi in comune... Se a qualche convento viene dato qualche bene stabile dal quale
si debbono riscuotere rendite annue, prima di prenderne possesso... sia venduto secon¬
do la povertà della nostra Congregazione»3.

Umiltà
L'umiltà è, come le precedenti, un altro sinonimo in cui si compendia la forma di

vita scalza o recolletta. Ma più che le altre, essa esprime un atteggiamento interiore,
l’humus vitale nel quale si radicano, quando sono autentiche, la conversione, la po¬
vertà e la mortificazione. Solo l’aspetto esterno della povertà e della mortificazione
non è sufficiente; è necessaria anche l’umiltà perché ci sia vera conversione.

E’ importante situarsi nel periodo storico e nel tipo di società in cui sorgono que¬
ste riforme: la seconda metà del secolo XVI. Siamo in un tempo di grande decadenza
che porta di conseguenza a sopravvalutare le forme esterne. La "dignità” o l'”onore”
si ergono a categoria suprema nella considerazione comune, persino negli stessi am¬
bienti ecclesiastici e conventuali. Nel 1564, quando S. Teresa scrive il suo Camino de
perfécciòn, può ammonire le sue figlie, sicura di non essere smentita: «Sappiate, so-

5 GIACOMO DI S. FELICE, OAD, Sommario storico sull’origine degli Scalzi d’Italia, citato in Togliti
i calzari..., pag. 55.

6 GIAN BARTOLOMEO DI S. CLAUDIA, OAD, Lustri Storiali de’ Scalzi Agostiniani Eremiti della Con¬
gregazione d'Italia e Germania, Milano 1700, pag. 4b.

7 Costituzioni 1598, pag. 54.
8 Costituzioni 1620, 1,6,1-3.



Scalzi per essere Agostiniani 217

relle, che il demonio non ci perde di vista. Inventa dei punti d’onore anche nei monaste¬
ri, e vi stabilisce anche là delle leggi in base alle quali si sale o si scende di dignità, come
appunto nel mondo. I dotti si regolano a seconda del loro sapere. E’ un costume che non
so comprendere: ma se uno è arrivato alla cattedra di teologia, non deve più abbassarsi
a insegnar filosofia, perché v’è di mezzo il punto d’onore secondo il quale si deve sempre
salire e mai scendere. Se poi l’obbedienza glielo comanda, si ritiene offeso e vi è sempre
qualcuno che prendendo le sue parti, grida d’affronto. Tra le monache poi, colei che è
stata Priora ha da essere inabilitata per qualsiasi altro ufficio inferiore»9. Di conseguen¬
za, la Santa, Dottore della Chiesa, porrà molto impegno nel premunirle contro le sue
insidie: «Ciò che il mondo chiama onore, non potrà mai stare col profitto dell’anima.
Dio ci liberi da quei monasteri dove ci sono punti di onore; mai in essi si loda Dio»10 11.

Pertanto, contro questa invadenza delle categorie mondane nei conventi si oppon¬
gono come argine le riforme. Esse, allo scopo di frenare il desiderio smodato degli
onori, fanno leva sulla virtù dell'umiltà, intesa soprattutto come rinunzia alle cariche
onorifiche: predicatore, vescovo, professore, priore, ecc. Di tutto ciò, cioè di non am¬
bire dignità, gli agostiniani scalzi fanno voto. Esso è il quarto voto, che si incontra
anche in altri movimenti riformati; ma i nostri agostiniani lo hanno tenuto sempre
nella massima considerazione fino ad oggi.

Nelle loro cronache non sono rari i casi di episcopati e anche di cappelli cardinali-
zi rifiutati. Il Capitolo Generale del 1644, per esempio, in risposta alla lettera dell’Im¬
peratore Ferdinando III, con cui chiedeva la dispensa dal voto di umiltà per il P. Gian
Crisostomo di S. Petronilla, che da sette anni desiderava elevare alla dignità episco¬
pale, scrisse «che non si può in alcun modo prestar il richiesto consenso per la dispen¬
sa del mentovato P. Giov. Crisostomo, giacché si tratta del comune quarto voto solenne
di umiltà, che noi emettiamo pubblicamente al pari degli altri tre, ciò perché non sia
aperta la strada al veleno dell’ambizione nella nostra Congregazione...»n.

Mortificazione
Il crogiuolo in cui questa spiritualità viene purificata, è la preghiera, soprattutto

l’orazione mentale, che è propria di tutti i riformati, compresi gli agostiniani scalzi.
Essi, come tutti gli altri, «facevano in comune due hore di orazione mentale, una im¬
mediatamente dopo il matutino - ma nell’estate dopo l’hora di nona - e l’altra dopo
compieta»12.

Qui non vogliamo parlare della maggiore "quantità” di orazione che essi fanno,
a confronto degli altri religiosi. Vogliamo solo far notare la sua "qualità”, cioè i con¬
tenuti che essi assegnano alla preghiera e come la fanno. Nei “Lustri Storiali” abbia¬
mo una istantanea: «In queste orazioni mentali stavano tutti inginocchiati con le fine¬
stre chiuse; altri però di maggiore spirito e forza stavano bocconi sopra la ter-

9 Camino de perfecciòn, 36,4.
10 Camino de perfecciòn, 63,3.
11 IGNAZIO BARBAGALLO, OAD, Sono venuto a portare il fuoco sulla terra. Lineamenti di spiritualità

missionaria degli Agostiniani Scalzi, Roma 1978, p. 72.
12 GIAN BARTOLOMEO DI S. CLAUDIA, OAD, Lustri Storiali de' Scalzi Agostiniani Eremiti della Con¬

gregazione di Italia e Germania, Milano 1700, pag. 4b.



218 Pablo Panedas

ra; chi con le mani giunte, e chi con le braccia distese»13. Il motivo di questi atteggiamenti
scomodi, tanto diversi da ciò che insegnano le tecniche moderne sulla preghiera, va ri¬
cercato nei temi meditati e nelle scene evangeliche raffigurate. Com’era allora comune,
l’orazione mentale degli scalzi si faceva, al mattino, sulla passione di Cristo, e alla sera
"sulle miserie umane e sui novissimi". Abbiamo qui due aspetti di una stessa esperienza.
Contemplare il Crocifisso significa mettersi davanti allo spettacolo della caducità della
vita e della fatalità della morte, è inserirsi nella realtà piena e permanente di Dio e del¬
l’altra vita. La meditazione sulla Passione aiuta a scoprire nel dolore la chiave della ri¬
surrezione; aiuta ad imitare Cristo, a "mortificarsi", a desiderare la morte che ci fa risu¬
scitare con Lui.

Da questa esperienza quotidiana di annientamento umano e di identificazione con il
Crocifisso, nascono spontaneamente le pratiche penitenziali tanto più varie e frequenti
quanto maggiore è la devozione. Perciò non vi è nulla di strano che i Lustri Storiali, dopo
aver parlato della preghiera, passino a narrare diffusamente le mortificazioni nelle quali
i primi scalzi si esercitavano: «In ogni settimana osservavano digiuno e si disciplinavano,
nelle ferie seconda, quarta e sesta, con sferze di cuoio... Gareggiavano santamente l’uno
con l’altro a prevenirsi negli ufficii più faticosi, più vili e ripugnanti al senso, particolar¬
mente di servire a gli amalati. Chi aveva maggior forza corporale, si macerava anche più
con particolari mortificazioni, ricoprendo le nude carni di aspri cilizii, e cincendo i lombi
con catenelle pungenti. Altri si astenevano da una porzione del cibo comune... Alcuni di
più prendevano i suoi brevi riposi sulla nuda terra, o sopra dure tavole, usando per guan¬
ciale un sasso...»14. Certamente, queste macerazioni ripugnano alla nostra fine sensibili¬
tà attuale. Noi ricaviamo forse l’impressione che essi cercassero una sofferenza gratuita
e inutile. Ma non è così. Ciò che unicamente intendevano fare con la povertà e la scalza¬
tura, era di esprimere la passione interiore che cerca di saziarsi nella piena identifica¬
zione con Cristo. Ed è stato un bene che ciò venisse sentito così nei secoli XVI e XVII.
Per il mondo di allora, lo scalzo - il povero, l’umile e il mortificato per eccellenza - testi¬
moniava con evidente chiarezza i valori del regno; era segno trasparente delle realtà esca¬
tologiche. Di fatto, il movimento di riforma fu molto bene accolto, e le fondazioni scalze
si diffusero in tutta la geografia del mondo cattolico.

Per concludere, vorremmo fare un accenno alla coincidenza di fondo tra l’ispirazione
scalza con ciò che è più autentico della spiritualità agostiniana. La scalzatura è in fondo
un vero ritorno alle origini, e alle origini agostiniane. Alla fine del secolo XVI si aveva
una conoscenza di S. Agostino molto carente, da un punto di vista storico. Ma senza dub¬
bio si aveva una perfetta comprensione dei grandi temi della sua spiritualità. E qui ne
abbiamo la prova: ciò che si nascondeva nelle pratiche e nella mentalità proprie del se¬
colo XVI era, né più né meno, che il concetto più genuino della interiorità agostiniana.
Lo fece già notare il P. Barbagallo: «La povertà, la mortificazione, le penitenze, lo spirito
di umiltà, di solitudine e di raccoglimento... sono un ardente ritorno all’interiorità agosti¬
niana, espressa nelle forme proprie di quel secolo e di quello seguente»15.

P. Pablo Panedas, OAR

13 Ib., pag. 4b.
14 Ib., pag. 5a.
15 Togliti i calzari... pag. 29.



LA POVERTÀ MONASTICA E L’UMILTÀ
SECONDO S. AGOSTINO

Antonio Sanchez Carazo, OAR

1. Introduzione
La spiritualità agostiniana è tutta fondata sull'umiltà, poiché S. Agostino ci

presenta questa virtù come l’unico luogo in cui può dimorare la carità1. Per que¬
sto motivo egli riconduce tutto l’esercizio della vita cristiana quasi esclusivamen¬
te a vivere tale virtù: Si conservi l'umiltà, che è praticamente l'unica disciplina
cristiana2; la presenta come il primo gradino dell’imitazione di Cristo3; ed è il solo
cammino sicuro che osa raccomandare per arrivare a Dio: «La prima via è l'umil¬
tà, la seconda è l'umiltà e la terza è ancora l'umiltà: e ogniqualvolta tornassi a in¬
terrogarmi, ti risponderei sempre così... Ogniqualvolta tu chiedessi quale sia il pri¬
mo dei precetti della religione cristiana, non troverei altra risposta che questa: “Vu-
miltà”, anche se le circostanze mi spingessero a dire altre cose»4.

Se questo è il piano generale della sua spiritualità, anche quando si tratterà
di definire la vita monastica, ricorrerà alla stessa idea e, se fosse possibile, con
maggiore enfasi. Un esempio probante di ciò lo abbiamo nel De Sancta Virginita-
te, in cui riserva tutta la seconda parte del trattato ad esporre la relazione tra
verginità e umiltà5. Pertanto, il tema che adesso desidero trattare - la relazione
tra povertà e umiltà - non è estraneo al suo pensiero. Ciò che tenterò di fare è
spiegare di quale fondamento teologico si serva S. Agostino nell’utilizzare questa
relazione, e come la applichi alla vita monastica. Come punto di riferimento pren¬
diamo il capitolo primo della Regola.

1 Cfr. La s. verg. 51,52.
2 Disc. 351,4.
3 Cfr. Disc. 96,3.
4 Lett. 118,3,22.
5 Presentando quest’opera nelle Retract. 2,23, dice che in essa ha svolto due temi: l’eccellenza di que¬

sto dono di Dio, e la grande umiltà che serve per viverlo. L’introduzione alla seconda parte della San¬
ta Verginità dice così: Vi abbiamo esortato con tutta l’energia a tendere verso l’ideale della verginità.
Il quale, quanto più è eccellente e divinamente grande, tanto più costituisce un richiamo alla nostra
sollecitudine affinché diciamo, sì, qualcosa sulla pregevolissima virtù della castità, ma ancor più ci
soffermiamo su quella munitissima dell’umiltà (31,31). E si dilunga tanto nel parlare dell’umiltà in
quest’opera, che egli stesso avanza l’obiezione che qualcuno potrebbe rivolgergli: Qualcuno potreb¬
be osservarmi: Ma questo non è più ormai un trattato sulla verginità, bensì sull’umiltà!(51,52). Lo stesso
schema emerge nel Disc. 354.



220 Antonio Sanchez Caraw

2. Il testo della Regola

Il primo capitolo della Regola di S. Agostino è un capitolo programmatico; in
esso vengono presentati l’ideale e il cammino che il religioso agostiniano deve
percorrere per conseguirlo6. L'ideale è enunciato all’inizio stesso di questo ca¬
pitolo: «Il motivo essenziale per cui vi siete riuniti è che viviate unanimi nella
casa e abbiate una sola anima e un sol cuore protesi verso Dio» (n. 2).

Con queste brevi parole è ben delinato l'ideale del monaco: la formazione di
un tipo di Chiesa domestica (domus), mediante la comunione spirituale (anima
una et cor unum - At 4,32), allo scopo di raggiungere così l’unione con Dio (in
Deum).

Siccome questo ideale è fondato sugli Atti degli Apostoli (anima una et cor unum
At 4,32), anche il cammino che indica per viverlo lo desume dalla stessa fonte.
Ciò vuol dire che questo cammino consiste, come nella prima comunità di Geru¬
salemme, nella comunione dei beni: «E non dite di nulla: “E’ mio”, ma tutto sia
comune fra voi. Il superiore distribuisca a ciascuno di voi il vitto e il vestiario...
Cosi infatti leggete negli Atti degli Apostoli» (n. 3).

Il sic enim ha una funzione causale-esplicativa che dà ragione di tutto ciò che
precede nel testo; è come se dicesse: la comunità si deve organizzare in questo
modo, perché così dicono gli Atti degli Apostoli... Con ciò è enunciata la comu¬
nione dei beni, mezzo insostituibile per vivere l’ideale o il propositum della vita
comune. Se ricordiamo il caso del presbitero Gennaro (Disc. 355-356), compren¬
deremo l’importanza che questo elemento ha nello schema monastico agostiniano.

Però la comunione dei beni richiede, per sua stessa definizione, la povertà in¬
dividuale. Questa si caratterizza, innanzitutto, per il fatto che non dice di nulla
che è proprio, e perché è richiesta fin dal primo momento in cui il religioso ini¬
zia a far parte della comunità: «Coloro che possedevano qualcosa nel secolo, en¬
trando nel monastero, lo mettano volentieri a disposizione della comunità» (n.4).

Però S. Agostino non si accontenta della semplice enunciazione della povertà,
quindi dedica i numeri 5-7 per spiegare ciò che è necessario perché essa sia au¬
tentica e perfetta. E ciò non è altro che l’umiltà.

Questo elemento risulta tanto importante che, se manca, tutto il resto non ser¬
ve a nulla: «E che giova spogliarsi dei propri beni dandoli ai poveri e diventare
povero, se la misera anima nel disprezzare le ricchezze diviene più superba che
non quando le possedeva?» (n. 7).

Così dunque, tutto questo quadro mette a fuoco due cose: prima, che il nostro
tema entra a far parte dell’essenza della vita monastica agostiniana; seconda,
che la povertà non è povertà se non si vive con umiltà. Quindi possiamo chieder¬
ci: Perché S. Agostino assegna tanta importanza all'umiltà quando parla di po¬
vertà? Che cosa le aggiunge in concreto per apparire così importante e impre¬
scindibile?

6 L. VERHEIJEN, DIP/7 col. 1549-1550.



La povertà monastica e l’umiltà secondo S. Agostino 221

3. La povertà secondo S. Agostino

a) Nozione di povertà

Per rispondere a queste domande che abbiamo formulate, dobbiamo esamina¬
re innanzitutto la nozione di povertà che S. Agostino ha utilizzato in questo conte¬
sto. Se torniamo nuovamente ad esaminare il primo capitolo della Regola, osser¬
viamo che S. Agostino applica alla povertà del monaco la nozione sociologica, pe¬
rò dà maggiore importanza alla nozione morale:

— Dà per scontato che povertà significa assenza di beni materiali, aspetto che po¬
ne in risalto più di una volta: non dicatis aliquid proprium...qui aliquid habebant
in saeculo libenter illud velini esse commune... quid prodest dispergere dando pau-
peribus et pauperem fieri... Dunque, la povertà di cui parla non si può ridurre a
questo, perché non c'è nulla di strano che alcuni non solo non perdano nulla, ché
anzi entrando nel monastero raggiungano maggiori possibilità materiali e socia¬
li. E’ il caso di coloro che provengono da una estrema povertà, i quali trovano
qui cibo e vestiario che fuori non potevano permettersi; e a costoro, sempre che
abbiano qualche necessità, si deve dare tutto ciò che è necessario, quantunque
prima di entrare non potevano disporre neppure del necessario7.
— E la rinuncia alle ricchezze non viene prescritta perché sono considerate catti¬
ve, perché si ammette la possibilità di usarle nel secolo. La rinunzia che si perse¬
gue è volontaria; lo indica bene l’avverbio libenter8, che significa di buon grado,
con buona disposizione, con gusto. Ciò significa che questa povertà deve essere
frutto di un atto volontario, di una opinione ben determinata.

Questi elementi, che qui abbiamo segnalato, sono gli stessi che vediamo conti¬
nuamente ribaditi nel suo insegnamento sulla povertà-ricchezza: difendendo la
creazione, egli proclama la bontà di tutte le cose; e da ciò deduce che le ricchezze
non sono cattive in se stesse, ma che il male sta nell’abuso che se ne può fare:
le ricchezze in sé non sono cattive; sono cattivi loro. Le ricchezze sono doni di Dio...
Il male non sono le ricchezze in se stesse, ma il cattivo uso di esse9. Perciò utiliz¬
za con frequenza la parabola del povero Lazzaro (Le 16,19-31), il quale, quando
morì, fu accolto nel seno di Abramo, uomo che fu ricco in questo mondo. Pertan¬
to, in se stesse, né la povertà è meritevole di premio né la ricchezza di castigo:
«Se il merito di quel povero fosse stato solo quello derivante dalla povertà e non
dalla santità, non sarebbe stato trasportato dagli angeli nel seno di Abramo, il qua-

7 Tuttavia si vada incontro ai bisogni della sua insufficienza, anche se, quando egli si trovava fuori,
la sua povertà non era neppure in grado di procurargli l’indispensabile. Solo che non si ritenga felice
per aver conseguito quel vitto e quelle vesti che fuori non si poteva permettere (n. 5). Lo stesso concet¬
to è ripetuto nella Regola 3,5. Sulla provenienza dei monaci S. Agostino si dilunga di più nel De opere
monachorum. Qui dice che nella maggior parte erano poveri (25,33), c che molte volte arriva anche
a dubitare della loro intenzione, però si sente obbligato ad accoglierli (22,25). Quest’ultimo concetto
lo sviluppa in Esposiz. salmo 99,11-12.

8 Chi, da secolare, possedeva dei beni, entralo che sia nel monastero, li trasmetta volentieri alla Comu¬
nità (n. 4).

9 Disc. 15/A,5.



222 Antonio Sanchez Carazo

le era stato ricco anch'egli su questa terra. (In Lazzaro) Dio non onorò la povertà
in se stessa, né condannò nel ricco le ricchezze, ma la pietà dell'uno e l’empietà
dell’altro»10.

Questo modo di impostare la povertà e la ricchezza, gli permette di approfon¬
dire il significato morale di questi due termini. Ciò significa che la sua riflessione
non si limita all’elemento oggettivo, cioè alla relazione che esse hanno con la vir¬
tù della giustizia, che obbliga a dare a chi ha bisogno i beni materiali superflui11;
S. Agostino tratta in maniera speciale il significato soggettivo, cioè il modo di porsi
di fronte ad esse, il modo come l’uomo vive la sua povertà o le sue ricchezze per
poter raggiungere la perfezione. Questo elemento soggettivo che rende perfette
l’una e l’altra è l’umiltà: «Non fu la povertà che condusse Lazzaro nel luogo del
riposo, ma l’umiltà; né tanto meno furono le ricchezze che allontanarono quel ric¬
co da un sì grande riposo, ma la superbia e l'empietà»12.

Partendo da qui e utilizzando ora Mt 5,3 (beati i poveri in spirito), S. Agostino
arriva a identificare il povero con l’umile e il ricco con il superbo. Ciò spiega per¬
ché egli richiama l’attenzione sul povero che si crede salvato per la sua condizio¬
ne di povero e pensa che il ricco sia rigettato dal regno per essere tale13. E’ vero
che il Vangelo dice che è beato il povero, ma ogni povero? No; solo il povero in
spirito. E, che cosa aggiunge questo in spirito all’essere povero? L’umiltà: «Che
vuol dire poveri nello spirito? Poveri quanto alla volontà, non quanto alle facoltà.
Poiché chi è povero nello spirito è umile... Il Signore proclamò solennemente il ser¬
mone (della montagna) cominciando dall’umiltà, cioè dalla povertà»14.

Questa identificazione fa sì che la nozione di povertà, che qui si sta sviluppan¬
do, superi la nozione sociologica, poiché, se il povero è colui che è umile, anche
il ricco umile sarà qualificato come povero: «Intendi per ricchi i superbi, e per
poveri gli umili. Chi ha grande abbondanza di denaro, se in esso non si inorgogli¬
sce, è povero; chi non possiede denaro, ma lo brama perdendosi dietro ad esso, è
annoverato da Dio tra i ricchi e i reprobi. Dio interroga i ricchi e i poveri nel cuore,
non nel forziere e nella dimora»15.

Però la vera ragione per cui questa nozione riceve vita e importanza è Gesù
Cristo. Il significato cristiano della povertà, S. Agostino lo incontra nell’Incarna¬
zione del Verbo e nella sua opera di redenzione. Nella sua cristologia non esita
a presentare Gesù Cristo come l’uomo perfetto, dato che nell'incarnazione egli
si è umiliato rinunciando alla forma di Dio e assumendo la condizione di servo,
e nella croce questa umiliazione arriva alle estreme conseguenze. Per questo, il

10 Lett. 157,4,23; Esposiz. salmo 51,14; 85,3.
11 Cfr. Disc. 41,4-5; 113/B.4; 206,2: E’ una forma di furto non dare a chi è nel bisogno ciò di cui neces¬

sita. Questo concetto è molto comune in Agostino: Disc. 39,6; 61,12; 62,14; 85,6; Comm. Vg. Gv. 50,6;
Esposiz. salmo 147,12, ecc.

12 Disc. 113/A,3.
13 Disc. 346/A.6; cfr. Disc. 14,2; 85,2.
14 Disc. 53/A.2; cfr. Disc. 53,1.
15 Esposiz. salmo 48,1,3; cfr. Esposiz. salmo 21,11,27; 83,3; 131,26.



La povertà monastica e l’umiltà secondo S. Agostino 223

mistero di Gesù Cristo ce lo presenta come la povertà16, la somma povertà17 18. Il te¬
sto di Fil 2,6-8 è la fonte di questo tema cristologico, che è solito completare con
2 Cor 8,9: Gesù Cristo, essendo ricco, si è fatto povero per noi13. Un testo gli for¬
nisce il concetto di umiliazione, l’altro di povertà; e tutto ciò si trova unito nell’in¬
carnazione e nella redenzione. In tal modo è molto facile per lui identificare po¬
vertà e umiltà, e scoprire in questo concetto di povertà una ragione teologica che
gli permette di presentarlo come l’ideale di ogni cristiano, poiché in tal modo es¬
so si identifica veramente con Gesù Cristo19.

b) Applicazione alla vita monastica
Se S. Agostino ha applicato tutto ciò ai cristiani in generale, non desta meravi¬

glia che questa nozione venga presentata come fondamento della sua dottrina mo¬
nastica sulla povertà. Dal monaco egli esige molto di più, poiché gli chiede la ri¬
nuncia materiale di tutti i beni. Questo aspetto della povertà religiosa è necessa¬
rio e insostituibile per la vita di comunità, per cui non esita a presentarlo in tutta
la sua radicalità: «Ho detto ai fratelli che vivono con me che colui che possiede
qualcosa, o lo venda, o lo distribuisca ai poveri, o lo regali a chi vuole, o lo metta
in comune»20. Egli stesso rifiuta qualsiasi regalo che susciti il sospetto di lusso
o non corrisponda allo stato professato21. Ma questa povertà, per essere vissuta
in accordo con la sequela di Gesù Cristo, deve affiancarsi all'umiltà. E poiché la
superbia si nasconde meglio nella povertà materiale, S. Agostino richiama l’at¬
tenzione sul pericolo della vanagloria nella trascuratezza del corpo, pericolo che
risulta essere maggiore di quello che si può correre in una vita brillante e
lussuosa22. Pertanto l'umiltà è la virtù che fonda il voto di povertà che ogni reli¬
gioso professa; senza di essa la rinunzia ai beni non è vera. Ciò è messo in risalto,
per esempio, nel commento al salmo 71,2: «In questa espressione si dimostra che
il popolo di Dio deve essere povero, cioè non superbo ma umile... Di questa povertà
fu povero il beato Giobbe; e ciò anche prima di perdere le sue grandi ricchezze ter¬
rene. Particolare, questo, che ho creduto bene non tacere perché ci sono alcuni che
abbastanza facilmente distribuiscono tutte le loro ricchezze ai poveri, ma poi non
sono altrettanto disposti a divenire essi stessi poveri di Dio. Sono gonfi di orgoglio
e credono che sia da attribuire a loro stessi, non alla grazia di Dio, la vita buona
che conducono; e perciò neppure vivono bene, anche se compiono molte opere buo¬
ne. Credono di avere risorse loro proprie e si gloriano come se non le avessero rice¬
vute: ricchi di sé, non poveri di Dio; pieni di sé, non bisognosi di Dio»23.

16 Disc. 14,9.
17 Esposiz. salmo 68,1,4.
18 Esposiz. salmo 40,1; cfr. Esposiz. salmo 68,1,4; Lett. 140,24,59.
19 Altri testi importanti su questo tema sono: Lett. 140,27,66; Esposiz. salmo 101,d.1,1-2; 118,d.6,3; Disc.

36,3; 41,7; 239,6; 265/E; 375/B,l.
20 Disc. 355,6.
21 Cfr. Disc. 356,13.
22 Cfr. De s. Domini 2,12,41.
23 Esposiz. salmo 71,3.



224 Antonio Sanchez Carazo

Pertanto, perché l’umiltà perfeziona la povertà? perché fa del cristiano e del
monaco un povero autentico? Stando a quest'ultimo testo, proprio perché è l’u¬
miltà che rende l'uomo capace di riempirsi di Dio, ricchezza suprema. L’uomo
si riconosce bisognoso di Dio, e tende a Lui con tutte le proprie forze, rinun¬
ciando a ciò che gli impedisce di possederlo pienamente. Il monaco non riusci¬
rà a raggiungere Dio, se non costruisce la propria vita su questo annientamento
radicale, che lo svuota dei beni terreni e, così, lo dispone a riempirsi di quelli
eterni: «Facevano parte dei poveri coloro che hanno mangiato e si sono saziati,
ed hanno sofferto così come hanno mangiato. Egli offrì la sua cena, ed offrì la
sua passione; e si è saziato colui che lo ha imitato. I poveri lo hanno imitato; essi
infatti hanno sofferto per andar dietro alle orme di Cristo... Ma perché i pove¬
ri?... I ricchi lodano se stessi, i poveri lodano il Signore. Perché sono poveri? Per¬
ché lodano il Signore, ed il Signore cercano. Il Signore è la ricchezza dei poveri;
per questo la casa è vuota, perché pieno di ricchezze sia il cuore»24.

Con questi due ultimi testi S. Agostino si è già posto in un contesto monastico,
poiché sta utilizzando espressioni tipiche di questo ambiente. Un testo parla di
coloro che distribuiscono tutti i propri beni ai poveri; l’altro di coloro che seguo¬
no le orme di Cristo25. A questo punto ci è possibile comprendere meglio per¬
ché venga presentato così nella Regola il tema della povertà. Essa non esige sol¬
tanto la rinunzia ai beni materiali; ma richiede, come primo passo fondamenta¬
le, la rinunzia a se stesso. Perciò la Regola termina parlando nei nn. 6-7 sola¬
mente dell’umiltà e della superbia con un vocabolario ampio e denso: «Né si monti
la testa... ma tenga il cuore in alto e non ricerchi le vanità della terra... si vanta¬
no... quelli che credevano di valere qualcosa... non disdegnino i loro fratelli... vo¬
gliano anzi gloriarsi non della dignità di ricchi genitori ma della convivenza con
i fratelli poveri... né si vantino... né costituisca per essi motivo di maggiore orgo¬
glio... la superbia tende insidie anche alle buone...». Quando il religioso si avvia
per questo cammino, si potrà chiamare veramente povero; infatti «che giova spo¬
gliarsi dei propri beni dandoli ai poveri e diventare povero, se la misera anima
nel disprezzare le ricchezze diviene più superba che non quando le pos¬
sedeva?»26.

P. Antonio Sanchez Carazo, OAR

24 Esposiz. salmo 21,11,27. Nel Disc. 355,6 dice che possiede Dio colui che decise di vivere in comuni¬
tà: habet Deum qui mecum manere vult.

2^ Che queste espressioni siano tipiche del linguaggio monastico al tempo di S. Agostino è molto evi¬
dente; e lui stesso adotta questo modo di parlare. Gli esempi che si potrebbero citare sono numero¬
si; ci limitiamo a citare un testo che si riferisce alla povertà: Chi sono dunque i piccoli di Cristo?
Coloro che hanno abbandonato ogni cosa e lo hanno seguito, distribuendo ai poveri quanto possede¬
vano, per servire liberamente Dio... (Disc. 113,1).

26 Reg. 7; nell’Esposiz. salmo 71,3 esprime lo stesso concetto utilizzando 1 Cor 13,3.



LA MADONNA
E GLI AGOSTINIANI SCALZI

Gaetano Franchina, OAD

Invitato a tratteggiare la devozione degli Agostiniani Scalzi verso la Madonna,
ho pensato di dividere il mio modesto intervento in cinque parti:

1. La Madonna nel pensiero di S. Agostino;
2. La Famiglia religiosa agostiniana e la Madonna;
3. La devozione degli agostiniani scalzi verso la Madonna;
4. I Santuari mariani dell’Ordine;
5. Sfogliando gli Annali della storia.

I - La Madonna e S. Agostino
P. Agostino M. Giacomini, nel secondo volume di Sanctus Augustinus vitae spi-

ritualis magister, da cui attingerò per la prima e la seconda parte di questo inter¬
vento, riportando il pensiero di P. Trapè, scrive: «E’ facile comprendere che il Ve¬
scovo d’Ippona non abbia una dottrina sistematica intorno alla Madonna; ma dal¬
le sue opere si può trarre un abbondante materiale, che ci offre una dottrina ma-
riologica abbastanza completa, sia in se stessa sia in relazione agli altri Padri oc¬
cidentali» (pag. 78).

Agostino difende contro i doceti la maternità fisica di Maria e ne afferma con
formule precise la maternità divina: «... natus est Deus ex femina (Dio è nato da
una donna)» (La Trinità 8,4,7). Ne difende la verginità con formule insistenti ed
incisive che resteranno nel linguaggio della Chiesa, soprattutto nei suoi discorsi
del Natale: «Maria... virgo concepit, virgo peperit, virgo permansi! (Maria... conce¬
pì essendo vergine, partorì come vergine, rimase sempre vergine)» (Disc. 51,11,18).
Così negli altri discorsi natalizi (Disc. 186,1,1; 188,3,4). Con una sottolineatura dav¬
vero interessante il P. Giacomini nota che Maria resta vergine in adempimento
di un voto, pronunciato quando non si conosceva l’ideale della verginità, che co¬
mincia proprio, come afferma il Vescovo d’Ippona, da Maria Santissima: «... coe-
pit dignitas virginalis a Matre Domini (la dignità verginale ebbe origine dalla Ma¬
dre del Signore» (Disc. 51,16,26). E con uno stupendo miracolo (Disc. 190; 196) Dio
aggiunse la maternità allo splendore della verginità, affinché Maria fosse simbo¬
lo della Chiesa, che è nello spirito - come Maria è nel corpo - vergine e madre:
«Mater visceribus caritatis, virgo integritate (idei et pietatis (anche la Chiesa è ma¬
dre e vergine: madre per le viscere della carità, vergine per l'integrità della fede
e della pietà» (Disc. 192,2,2). I rapporti di Maria con la Chiesa costituiscono un
singolare e ben nutrito capitolo della mariologia agostiniana, di cui si servirà ab-



226 Gaetano Franchina

bondantemente la dottrina cattolica. Il Vescovo d’Ippona esalta inoltre la santità
della Madonna, ne descrive le virtù, specialmente la fede, l’umiltà, la castità, e
la propone come esempio a tutti i fedeli.

Quale fu il pensiero di Agostino intorno all’immacolato concepimento di Ma¬
ria? In proposito trascrivo quanto l’autorevole P. Trapè, OSA, ha scritto in nota
al Natura e grazia: «Escludiamo dunque la santa Vergine Maria, nei riguardi del¬
la quale per l’onore del Signore non voglio si faccia questione alcuna di peccato.
Infatti, che sappiamo noi quanto più di grazia - per vincere il peccato sotto ogni
aspetto - sia stato concesso alla donna che meritò di concepire e partorire colui
che certissimamente non ebbe peccato alcuno? Eccettuata, dunque, questa Ver¬
gine...» (Opera omnia, voi. XVII,1, pag. 429); e il P. Trapè commenta: «Ma fin dove
si estende questa eccezione? Certamente fino ai peccati personali... Ma si può esten¬
derla al peccato originale? Direttamente no, certo, ma indirettamente credo di
sì. Indirettamente, dico, osservando: a) che il motivo cristologico addotto (per l’o¬
nore del Signore)è universale e vale anche per il peccato originale; b) che per Ago¬
stino non commettere peccati personali significa non avere avuto il peccato origi¬
nale (cfr. Contro Giuliano 5,15-17). C’è poi un testo direttamente favorevole, letto
in sé e nel suo contesto, aH’immunità di Maria dal peccato originale nell’Opera
incompiuta contro Giuliano 4,122».

Da aggiungere infine che Agostino ha illustrato il principio, ormai tradiziona¬
le, dei rapporti tra Èva e Maria: «Per feminam mors, per feminam vita (Per una
donna abbiamo avuto la morte e per un donna la vita)» (Disc. 232,2), ed ha enun¬
ciato il principio - oggi molto interessante per noi - della maternità spirituale di
Maria verso tutti i cristiani: «quia cooperata est cantate, ut fideles in ecclesia na-
scerentur (cooperò con la carità perché i fedeli nascessero nella Chiesa)» (La san¬
ta verginità 6).

Sulla scia del pensiero mariano del Vescovo d’Ippona, si muove generalmente
e sostanzialmente tutta la Famiglia religiosa agostiniana.

II - La Famiglia religiosa agostiniana
e la Madonna

Non mi soffermerò a descrivere - e tuttavia sarebbe oltremodo interessante
- gli atti di culto e le devozioni particolari a Maria, nonché i conventi e i santuari
che la Famiglia agostiniana le ha dedicato. Scriveva Mons. De Romanis che «...
l’atlante agostiniano è segnato da numerosissimi santuari della Vergine... che rap¬
presentano vivi e ardenti focolai di devozione alla Madonna...»; e cita anche le pa¬
role del P. H. Grisar, il quale, esaminando l'esposizione del Magnificat di Lutero,
non si può trattenere dall’indicarla come «meravigliosa per i sentimenti di pietà
interiore, che l’autore ha saputo effondere in questi fogli pratici e religiosi... nei
quali ricompare l’antico linguaggio di venerazione a Maria, tradizionale nell'Or¬
dine agostiniano».

Accennerò solo brevemente alla dottrina dell’Immacolato Concepimento di Ma¬
ria e in modo particolare alla dottrina del P. Bartolomeo de los Rios y Alarcòn
riguardo la consacrazione alla Vergine Santa.



La Madonna e gli Agostiniani Scalzi 227

L’Immacolata Concezione

Il teologo agostiniano portoghese Egidio della Presentazione (+ 1626) scrive che
fino a Tommaso di Strasburgo ( + 1357) i teologi agostiniani non ammettono l’Im-
macolato Concepimento di Maria; dopo di lui, nella seconda metà del secolo XIV,
negatori e sostenitori si alternano; ma, dall’inizio del secolo XV in poi, la senten¬
za affermativa domina sempre e dovunque.

Quindi il primo degli agostiniani - per quanto si sappia - a difendere l’Immaco¬
lato Concepimento di Maria fu Tommaso di Strasburgo che nel Commento al III
Libro delle Sentenze pone in modo esplicito la domanda: «Maria fu concepita nel
peccato originale?». Egli procede in questo modo: «Porrò due conclusioni: la pri¬
ma è che Dio poteva preservare Maria dalla colpa originale; la seconda è che que¬
sto era conveniente e si addiceva alla bontà divina; quindi, ne deduco la conclu¬
sione che effettivamente Maria fu concepita senza peccato». Lui quindi si muove¬
va sulla linea del «potuit, decuit, fecit (lo poteva, era conveniente, quindi lo ha fat¬
to)». Suo merito è non solo di essere il primo dei maestri agostiniani, ma che, elet¬
to Generale, ebbe un certo influsso nella scuola agostiniana.

Nella Famiglia agostiniana sono da ricordare nel sec. XVI tre nomi illustri:
S. Tommaso da Villanova (+1555), B. Alfonso de Orozco (+ 1591) e Luis de Lèon
(+1591). Nel sec. XVII emerge il citato P. Egidio della Presentazione, di cui nel
1617 fu pubblicato un grosso volume di circa 500 pagine, opera divisa in quattro
libri. Concludendo, è bene notare che nel sec. XIX il Generale dell’Ordine Agosti¬
niano P. Filippo Angelucci (+1850) e il Procuratore generale P. Giuseppe Palermo
(+1856) furono chiamati da Pio IX a far parte della Commissione per l’esame de¬
gli argomenti in vista della definizione del dogma dellTmmacolata Concezione.

P. Bartolomeo de los Rios
e la consacrazione a Maria

Quando si parla della consacrazione a Maria pensiamo immediatamente a S.
Luigi Maria Grignon de Montfort, eppure l'Ordine Agostiniano 70 anni prima eb¬
be nel P. Bartolomeo un illuminato precursore e un fervido apostolo di tale de¬
vozione.

Oggi che con l’esempio e la parola di Giovanni Paolo II Tatto di affidamento
a Maria ha ripreso sviluppo e maggiore efficacia, e si guarda alla Vergine Santa
come a Colei che ci prepara al terzo millennio, è bene ricordare che un agostinia¬
no ne è stato, nel secolo XVII, un teologo e un apostolo. Egli scrisse De Hierarchia
Mariana (La sovranità di Maria), un'opera di circa 800 pagine, pubblicata la pri¬
ma volta in Anversa nel 1641. Il lavoro si divide in sei libri, dove si intrecciano
teologia, ascetica e storia della pia devozione. Vi troviamo i fondamenti dottrina¬
li, i motivi principali della consacrazione a Maria, gli effetti meravigliosi, le pra¬
tiche interne ed esterne.

Mi riprometto di fare uno studio più approfondito su questa opera del nostro
P. Bartolomeo e di pubblicare un saggio su Presenza Agostiniana. E’ bene sottoli¬
neare, concludendo, che S. Luigi Maria Grignon de Montfort nel suo libro Tratta¬
to della vera devozione a Maria, cita con ammirazione, per ben due volte nei para¬
grafi 160 e 161, l’agostiniano P. Bartolomeo.



228 Gaetano Franchino

III - Gli Agostiniani Scalzi e la Madonna

Seguendo la tradizione agostiniana, anche la nostra Riforma, nei suoi quattro
secoli di storia, ha coltivato piamente la devozione a Maria, e in questa devozione
ha trovato una forza rinnovatrice e santificante.

Nella pinacoteca di Bologna c’è una tela di Francesco Raibolini detto il “Fran¬
cia” (1460-1517), che rappresenta S. Agostino tra il Crocifisso e la Madonna. Il Santo
con la mano destra si rivolge a Maria dicendo: «Hic ab ubere lactor (qui dal seno
di Maria sono allattato)», e con la mano sinistra si rivolge al Crocifisso dicendo:
«Hic a vulnere pascer (qui sono alimentato dalle ferite di Cristo)».

Possiamo intravedere, in certo modo, in questa tela la spiritualità degli agosti¬
niani scalzi: S. Agostino ci indica attraverso le piaghe di Cristo l’austerità della
vita monastica, caratteristica della Riforma, e addita contemporaneamente, la Ver¬
gine Santa come colei che alimenta e sostiene la nostra vita religiosa. E il pittore
fa dire ad Agostino: «Positus in medio, quo me vertar nescio; dicam ergo: lesu, Ma¬
ria miserere (Posto in mezzo a Cristo e a Maria, non so dove rivolgermi; dirò dun¬
que: Gesù, Maria abbiate pietà di me)». Tutto ciò conferma la tradizione eviden¬
ziata dall’opera del P. Bartolomeo: Consacrarsi a Maria per essere completamen¬
te rinnovati in Cristo.

L’accento spiccatamante cristologico-mariano della spiritualità degli agosti¬
niani scalzi emerge soprattutto dalle Costituzioni che sono alla base della forma¬
zione dei religiosi.

Non illustrerò tanto le figure dei religiosi che si distinsero nella pietà maria¬
na (farò brevemente anche questo), quanto invece la formazione che dovrebbe ve¬
nire a noi dalle nostre Costituzioni.

F. Francia (1460-1517),
S. Agostino jra il Crocifisso e la Madonna (Bologna, Pinacoteca)

P. Gabriele Rai¬
mondo, OAD, nel vo¬
lume Gli Agostinia¬
ni Scalzi, osserva:
«Accanto alle prati¬
che di pietà, nella
tradizione della Ri¬
forma, vi è tutto un
piano per infonde¬
re, quasi incidere,
nei cuori dei reli¬
giosi la pietà ma¬
riana» (pag. 417).

Nelle nuove Co¬
stituzioni, approva¬
te dalla S. Sede nel
1983, leggiamo:
«Amino la Vergine
Maria, dataci da
Gesù come madre



La Madonna e gli Agostiniani Scalzi 229

e maestra di vita interiore e apostolica; da lei imparino a vivere secondo il vange¬
lo. La dedizione alla Madonna, infatti, fin dalle origini, è stata una caratteristica
dell'Ordine» (n. 75,6).

Interessante la sottolineatura che «la dedizione a Maria» è una caratteristica
della vita agostiniana. Dedizione che viene dal latino "deditio", che significa do¬
narsi interamente, e senza alcuna riserva, ad una persona o a qualche cosa. Ritor¬
na lo spirito della consacrazione a Maria che, come abbiamo visto, con il P. Barto¬
lomeo ha avuto una forte irradiazione nella Famiglia agostiniana 70 anni prima
dell’apostolato del Montfort.

Inoltre, le nostre Costituzioni hanno, al principio, un paragrafo di eccezionale
importanza. Leggiamo: «Nello spirito della nostra tradizione, contempliamo in Ma¬
ria la Madre della Grazia e dei fedeli, il modello della vita consacrata e il tipo per¬
fetto della Chiesa. Essa nutre di delicati affetti la vita del cuore e fa della comuni¬
tà una famiglia. Veneriamo Maria con profondo amore filiale e, con lo speciale
titolo di “Madre di consolazione”, la proponiamo ai fedeli quale segno di speran¬
za e di consolazione del pellegrinante popolo di Dio» (n. 10).

Puntualizzo tre affermazioni:
a) «Contemplare Maria»: è l'immergersi in Maria, nello spirito della consa¬

crazione;
b) «Maria nutre di delicati affetti la vita del cuore»: bisogna donarsi a Maria, e

la Vergine con le sue mani materne guiderà la nostra vita, soprattutto quella
interiore;

c) e come una Madre piena di tenerezza «farà della comunità una famiglia», fa¬
cendoci sentire il calore di un focolare.
Forse questa terza considerazione - che quotidianamente è trascurata - dovrebbe

essere uno degli aspetti più importanti della nostra spiritualità: Maria che forma
della comunità una famiglia.

Noi agostiniani scalzi, ma anche molti altri Istituti, dobbiamo ancora scoprire
la realtà vera, teologale, santificante della comunità religiosa. Ci dice il Concilio:
«... con l’amore di Dio diffuso nei cuori per mezzo dello Spirito Santo la comunità,
come una famiglia unita nel nome del Signore, gode della sua presenza» (PC 15).
E il documento della Santa Sede La dimensione contemplativa della vita religiosa
afferma: «La comunità religiosa è in se stessa una realtà teologale, oggetto di con¬
templazione... ed è per natura sua il luogo dove l'esperienza di Dio deve potersi
particolarmente raggiungere nella sua pienezza e comunicare agli altri» (n. 15).

La realizzazione di un tale progetto così grande e soprannaturale noi agosti¬
niani scalzi l'affidiamo ogni giorno alle cure materne della Madre celeste... Pro¬
getto peraltro che è la caratteristica dell’istituzione agostiniana: noi esistiamo solo
per mostrare, con la nostra vita, che è possibile la comunione ecclesiale come,
nei primi tempi, nella comunità apostolica. Venendo meno questo impegno, e non
vivendo più tale realtà teologale comunitaria, l'istituzione agostiniana non ha più
motivo di esistere. E appunto per la difficoltà di tale realizzazione noi l'affidiamo
a Maria. L’Ordine intero e le singole nostre comunità dovrebbero compiere e, so¬
prattutto, vivere la consacrazione a Maria.



230 Gaetano Franchino

Sempre le nostre Costituzioni indica¬
no come uno dei segni esterni della nostra
devozione e consacrazione a Maria la «co¬
rona» che pende dalla cintura che portia¬
mo ai fianchi (n. 55,1); ma già la cintura
serve a indicare una peculiarità mariana
della intera Famiglia agostiniana: la Ma¬
donna della Cintura o di Consolazione,
che è il titolo caratteristico con il quale
noi veneriamo la Vergine Santa.

P. Gabriele Raimondo, OAD, nell'ope¬
ra citata, parlando della cintura, scrive:
«La sacra Cintura, la cui origine si perde
nei secoli, comunque si voglia giudicare
la tradizione antica dell’apparizione del¬
la Madonna a S. Monica, è un pegno pa¬
lese della protezione speciale della Ver¬
gine verso l’Ordine Agostiniano; i tanti
prodigi operati attraverso la cintura, han¬
no fatto assurgere questa a simbolo di un
patto sacro tra la Madre e i figli» (pag.
470). E poco dopo riferisce l’episodio di
un nostro chierico, Fra Costantino di S.
Giovanni Battista (1650-1673), al quale ap¬
parve la Madonna invitandolo a chieder¬
le qualche grazia. «Madre cara, rispose

Fra Costantino - benedite questa corona che porto alla cintura». La Madonna lo
accontentò e poi disparve (pag. 472).

Il n. 24 delle Costituzioni prescrive che ciascuno in particolare si impegni a
coltivare lo spirito di preghiera, il culto della Madonna, specialmente con la reci¬
ta quotidiana del Rosario e con altre devozioni mariane proprie della nostra tra¬
dizione. Queste sono la recita del “Benedicta tu" con la lettura di qualche brano
del S. P. Agostino, la meditazione della coroncina della Madonna della Cintura,
il canto dell’"Ave Regina caelorum", il canto o recita delle Litanie della Vergine
ogni sabato, ecc. Comunitariamente, poi, il digiuno e l'astinenza nella vigilia del¬
l’Annunciazione del Signore, dell’Immacolata, della Madonna di Consolazione; l’a¬
stinenza dalle carni tutti i sabati di avvento e di quaresima.

Inoltre, nella formazione religiosa si suggerisce di inculcare ai giovani «un'a¬
desione filiale a Maria Santissima, Madre dei sacerdoti» (Cost. n. 121,1). Come ben
si vede, ritorna con insistenza lo spirito di affidamento a Maria. Anche la formula
della Professione la concludiamo in questo modo: «... Maria Santissima, Madre
di Consolazione, il S. P. Agostino... mi aiutino a perseverare nel santo proposito.
Amen» (Cost. n. 116).

Come si può constatare, le nostre Costituzioni, seguendo il solco della tradi¬
zione, vorrebbero sostanziare di pietà mariana la vita dei religiosi. Credo che il
frutto più efficace delle celebrazioni centenarie dovrebbe essere la riscoperta

A ve Regina eoe lo rum ma-

ter regis Ange lorum,O’ Mari a

ilo* v irgmum , velar Rota , ve!

u lium, timac prcccs ad Fi¬

li nm prò fa fu ce fide li um .

Antifona alla Madonna della Grazia,
cantata quotidianamente nelle nostre comunità



La Madonna e gli Agostiniani Scalzi 231

deH’"anima mariana” della Riforma, e, soprattutto, di viverla in modo particola¬
re nell’"atto di affidamento a Maria”, come dice Giovanni Paolo II, lasciando che
sia Maria a formare di ciascuna nostra comunità una famiglia riunita nel nome
del Signore, luogo privilegiato in cui si fa l’esperienza di Dio e si gode della sua
presenza.

IV - I Santuari Mariani dell’Ordine
Sono molte le chiese degli agostiniani scalzi dedicate alla Madonna; tuttavia

segnalerò soltanto i due più celebri d'Italia: il Santuario della Madonna di Vai¬
verde (CT) e il Santuario della Madonnetta a Genova.

Santuario della Madonna di Vaiverde
Secondo un’antica tradizione, l'immagine che si custodisce e si venera in que¬

sto santuario è “divinitus depicta", cioè divinamente dipinta, in quanto il conver¬
tito Dionisio, che nella notte tra il sabato e l’ultima domenica dell’agosto 1038,
trovandosi in preghiera in chiesa, aveva visto in visione la Madonna, la trovò di¬
pinta sulla parete del tempio. La venerazione a questa immagine, che è di una bel¬
lezza davvero eccezionale, attraverso i secoli è stata molto sentita soprattutto nella
Sicilia orientale. Gli agostiniani scalzi ebbero in consegna il santuario nel settem¬
bre 1687 dal vescovo di Catania Mons. Francesco Antonio Caraffa. La Madonna
di Vaiverde fu proclamata Patrona della città di Acireale il 16 aprile 1787, Patro¬
na della città di Catania il 24 novembre 1791 e di tutta la Diocesi catanese il
19 dicembre 1791. L’immagine fu incorona¬
ta dal Vescovo di Acireale, a nome del Capi¬
tolo Vaticano, il 26 agosto 1945; il Santua¬
rio dal 6 al 13 giugno 1948 fu sede del pri¬
mo Congresso Mariano della Diocesi di Aci¬
reale, e con una riproduzione della immagi¬
ne si svolse - dal 5 maggio al 31 ottobre 1948
- la‘peregrinalo Mariae” in tutta la Diocesi
di Acireale: una delle prime in Italia.

L'anno scorso gli agostiniani scalzi han¬
no celebrato con un “Anno Mariano" il
950° anniversario dell’apparizione della
Madonna.

Santuario della Madonnetta (Genova)
Giovanni Paolo II nella Lettera apostoli¬

ca alle persone consacrate del 22 maggio
1988, in occasione dell’anno mariano, scri¬
veva che anche gli Istituti religiosi hanno i
loro Santuari: «luoghi della presenza di Ma¬
ria ai quali è collegata la loro spiritualità e
perfino la storia della loro vita e missione
nella Chiesa». La Madonna di Vaiverde



232 Gaetano Frane/lina

La Madonnetta di Genova

additano la santità di vita alla quale sono chiamati tutti i cristiani e in modo par¬
ticolare gli agostiniani scalzi, eredi di un patrimonio così eccezionale.

Secondo il mio modesto parere, il San¬
tuario mariano che esprime meglio la vita
e la spiritualità degli agostiniani scalzi, è la
Madonnetta di Genova. Infatti a quel tem¬
pio - proprio come afferma il Papa - è colle¬
gata parte della storia della nostra vita e
missione nella Chiesa. Mentre gli altri San¬
tuari sono chiese a noi affidate in vari mo¬
menti della nostra storia, il Santuario della
Madonnetta fu edificato proprio per ispira¬
zione e per interessamento diretto di un no¬
stro Confratello, il Ven. P. Carlo Giacinto
Sanguineti di S. Maria, che aveva avuto al
riguardo una visione profetica. All'edifica¬
zione del Santuario lavorarono perfino i no¬
stri religiosi e i novizi agostiniani scalzi del
vicino convento di S. Nicola. Il Santuario fu
aperto al culto il 15 agosto 1696. Il Venera¬
bile, sull’arco maggiore della chiesa aveva
fatto scrivere: «Sanctuarium tuum, Domine,
quod firmaverunt manus tuae (il tuo Santua¬
rio, o Signore, fabbricato dalle tue mani)»,
delineandone pure la missione sublime. Egli
infatti aveva chiesto alla Madonna che in
quel luogo non avvenissero miracoli strepi¬
tosi, ma vi si effondesse luce alle menti, gua¬
rigioni interiori, rinnovamento di vita. E le
oltre 27.000 reliquie che vi si custodiscono,

Ritorno ad esprimere pubblicamente un mio voto manifestato quattro anni ad¬
dietro, e cioè che il santuario della Madonnetta possa essere il centro della spiri¬
tualità mariana dell’Ordine, e, con un atto di affidamento a Maria, si metta nelle
mani e nel cuore della Vergine Santa il rinnovamento della nostra vita religiosa.

In questo Santuario, che per noi «è un luogo privilegiato della presenza di Ma¬
ria», si possa riscoprire nell'anno centenario della nostra fondazione «Tanima ma¬
riana della Riforma», affidando alla Vergine la rinascita del nostro Ordine e il rag¬
giungimento delle nuove mete indicate dal Signore.

V - Sfogliando gli Annali della storia

Per completare il quadro della spiritualità mariana degli agostiniani scalzi,
sarebbe necessario illustrare anche il profilo di alcune figure più significative della
nostra Riforma. Tuttavia ho creduto più opportuno fermare l'attenzione sulle no¬
stre Costituzioni, perché sono queste che devono plasmare l'anima profondamen¬
te mariana degli agostiniani scalzi: anima che completa la nostra fisionomia spi-



La Madonna e gli Agostiniani Scalzi 233

rituale, dandole un tocco di tenerezza materna e di amore filiale.
Nondimeno, scorrendo i nostri Lustri Storiali del P. Gian Bartolomeo Panceri

di S. Claudia, stampati nel 1700, o le più recenti Glorie nostre del P. Basilio M.
Cinque, e Gli Agostiniani Scalzi del P. Gabriele Raimondo, constatiamo che nota
dominante e costante dei religiosi della Riforma è stata una profonda e sentita
devozione alla Vergine. Il P. Gabriele Raimondo, nell’opera citata, a pag. 471 evi¬
denzia come le cosiddette Regolette dei novizi esortassero i giovani, in diversi modi,
a tale devozione, sottolineando che «il maestro non lasci mezzo alcuno per fare
dei novizi dei devoti in estremo della Beatissima Vergine». Quell’"estremo” indi¬
ca che i novizi dovevano diventare devoti entusiasti e convinti di Maria. Quindi
è alquanto difficile segnalare le anime che maggiormente si sono distinte in que¬
sta devozione mariana. Citerò soltanto, e telegraficamente, i nostri Venerabili: P.
Giovanni di S. Guglielmo, Fra Santo di S. Domenico, P. Carlo Giacinto di S. Ma¬
ria, e, poiché è più vicino a noi, il caro Servo di Dio Fra Luigi Maria Chmel del
SS. Crocifisso.
Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo (1552-1621) - Di questa figura eccezionale, che
trascorse solo gli ultimi mesi di vita nella nostra Riforma, trascrivo quanto riferi¬
sce il P. Gabriele Raimondo nell’opera citata: «... la devozione alla Madonna occu¬
pa un posto importante nella sua vita e forma una nota delicata nell’eroico intrec¬
cio di tante virtù. E’ opinione dei biografi che il Venerabile sia stato esentato dalle
tentazioni impure per una particolare grazia della Vergine Santissima. Lui stesso
ha raccontato di avere avuto una visione della Madonna, durante la quale potè strin¬
gere nelle sue scarne braccia il Bambino Gesù ed ottenere la benedizione della co¬
rona da parte del Divino Infante e della sua Madre celeste, corona che fu poi stru¬
mento di molte e segnalate grazie. Chiudeva la sua laboriosa vita la vigilia dell 'As¬
sunta fissando i suoi occhi sull’immagine della Vergine» (pag. 473).

Nel secondo volume di Sanctus Augustinus vitae spiritualis magister, pag. 120,

La S. Vergine di Lnare La Vergine della Noce di S.M. Nuova La Madonna della Neve in Prosinone



234 Gaetano Franchino

anche il ricordato P. Giacomini, OSA, segnala, tra
gli scrittori mariani agostiniani, il Ven. P. Giovan¬
ni, e indica le sue due opere: “Corona mysteriosa
SS. Rosarii una cum quinque maioribus doloribus
quos Virgo SS.ma passa est in' hac vita (La coro¬
na dei misteri del S. Rosario con i cinque più gran¬
di dolori che la Vergine Santissima subì in que¬
sta vita)”, edito a Siena dopo la sua morte nel
1624, e l’altro “Tractatus de laudibus B. M. Virgi-
nis (Trattato sulle lodi della Beata Vergine Ma¬
ria)” stampato nel 1621.

Ven. P. Carlo Giacinto di S. Maria (1658-1721)
- Qui è giocoforza cedere la penna a P. Gabriele
Raimondo nell’opera citata, pag. 474: «Tra le più
belle figure di religiosi della Riforma e tra i de¬
voti della Madonna, il Ven. P. Carlo Giacinto de¬
tiene certamente un posto di privilegio e può ben
chiamarsi "Apostolo di Maria”. La sua vita fu un
generoso e continuo sforzo per far conoscere ed
amare la più bella delle creature. Il suo apostola¬
to dell’esempio, della penna e della parola è co¬

me sintetizzato e perennato nel Santuario della Madonnetta a Genova, che egli
ha costruito sotto l’ispirazione del cielo, e privo affatto di mezzi umani. Quel San¬
tuario è veramente un luogo d’incontro delle anime erranti con Cristo mediante
Maria, ed una scuola di perfezione cristiana sotto la guida e la protezione mater¬
na della Vergine Santissima. Assorto in una visione di cielo, il Ven. Padre chiude¬
va la sua vita terrena nel tardo pomeriggio del 23 aprile 1721, mentre il sacerdote
gli ripeteva ancora la sua giaculatoria preferita: "Nelle vostre mani, o purissima
Signora, raccomando lo spirito mio e per esse lo raccomando al vostro Santissi¬
mo Figlio”, e mentre la campana del Santuario suonava l’Ave Maria della sera».

Anche P. Giacomini, OSA, nel volume delle conferenze per la settimana inter¬
nazionale di spiritualità agostiniana, tra gli scrittori mariani cita il nostro P. Car¬
lo Giacinto, segnalando il nutrito elenco delle sue opere sulla Madonna.

S. Maria della Verità di Napoli

Ven. Fra Santo Di Santo di S. Domenico (1655-1728) - Riferirò due episodi co¬
me risultano dai Processi apostolici. Ancora laico nella sua città di Trapani, uscen¬
do una volta dal Santuario della Madonna di quella città, esclamò commosso: «La
beatissima Vergine mi ha rubato il cuore»; parole che indicano come si era affi¬
dato alla Vergine, che sarà la guida della sua vita. E da religioso questuante, sem¬
pre nello stesso Santuario, ebbe una visione di Maria che lo assicurava che alcuni
condannati a morte, che pure erano innocenti, non avrebbero subito la pena ca¬
pitale.

Fra Luigi Maria Chmel del SS. Crocifisso (1913-1939) - Dai soli cenni biografi¬
ci è alquanto difficile ricavarne un profilo profondamente mariano; tuttavia da
una sua lettera abbiamo una indicazione molto orientativa. Scrivendo dopo la Pro-



La Madonna e gli Agostiniani Scalzi 235

fessione al Priore della Casa della Boemia, P. Gio¬
vanni Prochazka, egli manifesta il modo in cui de¬
sidera vivere la vita religiosa. Scrive infatti: «Il
mio principio per la vita religiosa sarà: Per Ma-
riam,cum Maria et in Maria ad Jesum». Capisco
che molte volte sono frasi che si dicono o si scri¬
vono in momenti di grande fervore. Però se tali
frasi diventano un vero programma di vita, allo¬
ra quel “per Mariam, cum Maria et in Maria" tra¬
sforma completamente un'anima stabilendola nel
centro della Consacrazione a Maria. L’anima, in
questo caso, si immerge in Maria, la quale forma
in essa una vita nuova, la vita di Cristo.

Se si può provare che tale programma fu vis¬
suto intensamente da Fra Luigi, sarebbe un esem¬
pio eccezionale per i nostri giovani, ma anche per
tutti noi, alla riscoperta de.\V anima mariana del¬
la Riforma.

Concludendo La Madonna della Misericordia di Fermo

Concludo questo modesto intervento esortan¬
do i confratelli ad una meditazione sulla Lettera di Giovanni Paolo II alle anime
consacrate del 22 maggio 1988. In questo anno centenario della Riforma: a) medi¬
tiamo, insieme con Maria, il mistero della nostra vocazione; b) meditiamo con Ma¬
ria il mistero della nostra consacrazione; c) meditiamo con Maria il nostro apo¬
stolato specifico e il carisma che distingue la famiglia agostiniana.

E tutto si svolga, come suggerisce il Papa, nei santuari "interiori" dei nostri
cuori, nei quali Maria è guida sulla via della fede, della speranza e dell'unione
amorosa con Cristo.

P. Gaetano M. Franchina, OAD



ORO 0 SCORIE?
Angelo Grande, OAD

Quando si parla di ritorno alle fonti della vita religiosa si punta innanzitutto
al vangelo, poi al magistero della Chiesa e alla storia degli Istituti.

E’ la riflessione che stiamo intensificando perché i quattrocento anni che ab¬
biamo sulle spalle non appaiano con rughe sulla fronte ma con la esperienza che
rende fermo il passo.

Il presente articolo vuole dare un contributo modesto limitandosi a ricordare
alcuni usi o tradizioni perpetuatesi o succedutesi in quattro secoli. Attendiamo,
poi, la prossima pubblicazione del cerimoniale che riproporrà, con opportune mo¬
difiche e adattamenti, quanto è ancora attuale e attuabile.

Non tutto quello che si dirà può ricondursi originariamente agli agostiniani
scalzi. Essi, infatti, hanno in comune con le Riforme tridentine la predilezione per
la povertà, l’umiltà, la penitenza, la preghiera, l’apostolato e manifestano la loro
scelta con l’abito che ridimensiona la divisa ora confezionata in panno più grez¬
zo; con i sandali ai piedi; con i digiuni e le discipline; con lunghe ore concesse
alla meditazione; con la predicazione e con tante altre pratiche ed usi.

* * *

Molti di noi hanno sperimentato le tradizioni che, per secoli, prima di decade¬
re quasi improvvisamente, hanno colorito la vita dei chiostri.

* Ancora negli anni ’60-’70 si convocava la comunità con il suono della campana
o della traccola, strumento "musicale” di legno composto da due assicelle che,
agitate, ne percuotevano una terza producendo un caratteristico suono. Con essa
si dava la sveglia accompagnata dall'invito, già presente nelle "Regole per i novi¬
zi” edizione 1703: «Sia lodato Gesù Cristo e la Vergine sua Madre, all’orazione, fra¬
telli, a lodare e benedire il Signore».

La sera, quando i confratelli - già ritirati nelle cellette - si apprestavano al ri¬
poso, l’incaricato, azionando la traccola, attirava l’attenzione sulla "sentenza” che
stava per ricordare: «Tanto è il bene che mi aspetto, che ogni pena mi è diletto»
o altre simili.

* Ogni sabato, al termine del pasto meridiano, si comunicava chi avrebbe rico¬
perto, nella settimana successiva, gli incarichi a servizio della comunità. Era la
"tavola ebdomadaria”. In essa si designava il presidente dell’ufficiatura corale,



Oro o scorie? 237

chi avrebbe intonato le antifone e i salmi, i lettori per le celebrazioni liturgiche
e per il tempo dei pasti, i responsabili del servizio a mensa, il campanaro, ecc.
Le "tavole” più antiche riportavano anche il nome dei religiosi che durante la set¬
timana avrebbero fatto gli esercizi spirituali o, come allora si diceva, sarebbero
"entrati in solitudine”. L'elenco terminava sempre con la precisazione che quan¬
to disposto era modificabile dal Priore: «Haec et caetera remanent ad arbitrium
prioris huius conventus» (Questo, ed ogni cosa, rimangono ad arbitrio del Priore
del Convento).

* Quelli che oggi chiamiamo i tempi forti dell’anno liturgico, di fatto lo sono sem¬
pre stati per il moltiplicarsi di pratiche devote e di mortificazione. L’Avvento e
la Quaresima avevano sempre inizio con la "sfida” che vedeva ciascuno impegnarsi,
pubblicamente, nell’esercizio particolare di una virtù e assoggettarsi ad una pe¬
nitenza. Il termine "sfida” deriva dalla santa emulazione che si voleva suscitare
negli altri, perciò la manifestazione dei propositi si concludeva con un dono spiri¬
tuale offerto a chi avesse superato lo sfidante sul campo scelto.

Sempre durante la Quaresima o l’Avvento, quando la comunità era riunita a
tavola, non mancava qualche religioso che chiedeva al superiore di suggerirgli una
mortificazione. Allora il Priore consigliava di andare di tavolo in tavolo a mendi¬
care un pò di pane e di cibo, oppure esortava ad offrire la guancia per ricevere
da ciascuno uno schiaffo nel ricordo della passione del Signore, ecc.

* Perché la vita comune non si riducesse ad abitare sotto il medesimo tetto, ec¬
co la frequente celebrazione del capitolo della pace e delle colpe per incoraggiar¬
si e consigliarsi a vicenda.

L’uso antichissimo di riunirsi per la lettura quotidiana di un capitolo della Bib¬
bia o della Regola del Fondatore ha dato il nome di "capitolo” alla sala che ospi¬
tava la riunione e, in seguito, alla riunione stessa. Oggi è questo il significato or¬
dinario del termine.

Il "capitolo di pace” riuniva la comunità, la vigilia delle grandi feste, attorno
alla parola del superiore che ravvivava il legame di appartenenza all'Istituto e al¬
la famiglia conventuale e terminava con l’invito allo scambio dell’abbraccio di pace.
Quale festa, infatti, senza la gioia di sentirsi pienamente accolti e, all’occorrenza,
perdonati?

Di scadenza mensile era il "capitolo delle colpe”. Si partiva dal confronto con
un punto della Regola o delle Costituzioni per terminare con i rilievi di chi segna¬
lava inadempienze o trascuratezze. Il correttore evitava di indicare il colpevole.
Era questi a doversi denunciare prostrandosi a terra e disponendosi alla conve¬
niente penitenza.

Una domanda pubblica di perdono «per la negligenza avuta nel servizio di Dio
e dei fratelli», faceva chi era in procinto di accedere alla professione o agli ordini
sacri. Chi, poi, fosse caduto in qualche colpa rilevante, la doveva confessare alla
comunità.

* A capodanno e all'inizio di ogni mese ritornava il richiamo alla solerzia nel



238 Angelo Grande

cammino spirituale: ad ognuno si destinava un foglietto con il nome del Santo cui
avrebbe dovuto ispirarsi e la indicazione della virtù da praticare.

Sempre il primo giorno di gennaio, i frati percorrevano processionalmente il
convento per la benedizione di ogni luogo. Una preghiera ed un salmo all’ingres¬
so, nei corridoi, sulla porta delle celle, in cucina, nelle dispense e nelle cantine...
Un richiamo alla presenza di Dio e alla retta intenzione che deve accompagnare
ogni passo e respiro del religioso.

Impegno più solenne il giorno dell’Epifania allorché, a imitazione dei Magi,
si offrivano doni a Gesù rinnovando i voti.

* In molti conventi, in prossimità della porta d’ingresso, vi è ancora una imma¬
gine della Vergine Maria. Dinanzi ad essa, uscendo di casa e rientrando, ci si ingi¬
nocchiava e si recitava: «Ave Filia Dei Patris, ave Mater Dei Filii, ave Sponsa Spiri-
tus Sancii, ave Templum Sanctissimae Trinitatis. Virgo semper immaculata inter¬
cede prò nobis. Nos cum prole pia benedicat Virgo Maria» (Ave Figlia del Padre,
ave Madre del Figlio, ave Sposa dello Spirito Santo, ave Tempio della Santissima
Trinità. Vergine sempre immacolata intercedi per noi. La Vergine con il Bambino
ci benedicano).

Altra testimonianza di devozione mariana è il canto dell’antifona che, da sem¬
pre, apre la giornata di ogni comunità.

* Quanti significati può avere un bacio! Affetto, unione, gratitudine, devozione,
ecc. Per esprimere, di volta in volta questi atteggiamenti, si usa anche nella liturgia.

Fra i religiosi ci si inginocchiava a baciare il suolo per scusarsi in caso di ri¬
tardo in coro o a refettorio; si baciava la terra allontanandosi dalla chiesa o dal¬
l'oratorio per sottolineare la santità del luogo. Ancora nelle costituzioni del 1931
si prescriveva di baciare il pane prima dei pasti e la stessa tavola della mensa
in segno di gratitudine e di riconoscenza. Si baciava la cintura del superiore ad
indicare obbedienza e disponibilità ed ogni qualvolta gli si rivolgeva un saluto par¬
ticolare come, ad esempio, per la buona notte.

* * *

Ricordando queste usanze - ma quante se ne sono tralasciate - verrebbe da pen¬
sare che l’atmosfera conventuale fosse tutt'altro che gioiosa. Il giudizio sarebbe
ingiusto. Nei chiostri abitava, ed abita, anche il senso dell'equilibrio e del buon
gusto.

Un esempio per tutti.
Le Regolette per i novizi, nella edizione già citata del 1703, suggeriscono al "re-

fettoriero”: «Quando sarà festa solenne porrà in tavola fiori, e verdura, avverten¬
do, che ciò sia con simplicità, non vanità». Si parla proprio di fiori sulla tavola!

Quanta luce da questo tenue raggio!

P. Angelo Grande, OAD



DOMANI: UN FUTURO DI SPERANZA
VOCAZIONI E NUOVE APERTURE

Emilio Kisimba, OAD

I valori di fede, difesi quattrocento anni fa dai nostri primi religiosi, rivestono
ancora oggi un senso profondo di fedeltà al carisma dell’Ordine, voluto e incorag¬
giato dalla stessa autorità ecclesiastica. La luce, accesa e custodita contro ogni
bufera e trasmessa alle generazioni lungo i secoli, continua ad ardere come pe¬
renne risposta alla domanda esistenziale che interpella continuamente il cuore
di ogni uomo.

Il fatto ci obbliga a dare uno sguardo sullo specifico difeso dai nostri primi
religiosi, perché esso è fondamento per leggere il nostro futuro e per capire in
qualche modo la nostra storia.

I primi religiosi si sono imposti delle scelte radicali: lavorare insieme nella
ricerca assidua della verità; vivere e operare in un grande spirito di umiltà.

Lo spogliamento interiore, di cui è segno visibile il «togliti i sandali», rivolto
da Dio a Mosè nella visione del roveto ardente, significa lasciare più spazio a Dio
dentro di noi, nella vita di ogni giorno, per realizzare una unione più intima con
Lui. La virtù dell’umiltà è vista come elemento indispensabile per la propria rea¬
lizzazione nella docilità alla volontà di Dio; ed è fondamento degli altri elementi
del nostro carisma, per esempio della dimensione contemplativa e di quella apo¬
stolica.

Sia nel campo pastorale che in quello missionario o ecumenico, l’atteggiamen¬
to richiesto è proprio quello del pubblicano che si abbassa fino a terra come uno
che non ha nulla di proprio, ma lo ha come dono da Dio. I primi agostiniani scalzi
capirono che bisognava ritornare ad essere bambini per entrare nel regno dei cie¬
li (Mt 18,1-4) e chiamare sempre Dio Abbà-Padre.

E come all’inizio così anche oggi, la nostra storia è frutto della grande speran¬
za; è lo stesso esodo percorso dai nostri primi religiosi con la fiducia nel cuore
e il piede dell’umiltà, per raggiungere il regno di Dio. Il camminare insieme nella
speranza, condividendo la stessa gioia nel Signore, diventa così una chiave per
capire il nostro futuro, che piano piano vede un risveglio vocazionale missionario
nell’Ordine. Oggi gli agostiniani scalzi stanno rivivendo la stessa ansia di apertu¬
ra che ebbero i confratelli nei secoli XVII-XVIII, verso nuove frontiere. Allora,
si aprirono al Centro Europa e alle missioni dell'Estremo Oriente in Tonchino e
in Cina; oggi si aprono al Brasile, allo Zaire, alle Filippine, e di nuovo alla Ceco¬
slovacchia e alla Polonia.



240 Emilio Kisimba

I giovani che sono già arrivati da queste nazioni, hanno scoperto la grandezza
della speranza dei primi religiosi che hanno resistito contro ogni disperazione;
hanno capito che la società del tempo nostro non può fare a meno dei valori di
fede che i primi religiosi ricuperarono con sacrifici e impegno. Sperare nel futu¬
ro operando bene nel presente, dovrebbe essere lo stimolo di ogni nostro impe¬
gno per le vocazioni. Questi cuori nuovi sono la continuazione della stessa spe¬
ranza dell’inizio della riforma.

Il futuro rimane senza dubbio questo sguardo al passato per salvaguardare
le ricchezze spirituali e comunicarle poi alla nostra società. Meglio ancora si po¬
trebbe dire che i giovani sono voci nuove che, insieme ad altri membri dell’Ordi¬
ne, vogliono cantare il cantico nuovo iniziato dal nostro santo padre Agostino e
portato fino a noi dai nostri venerabili padri lungo i secoli. Il ringiovanimento
dello spirito sarà un modo più concreto di vivere al presente la fedeltà al nostro
carisma iniziale.

Il futuro degli agostiniani scalzi, è un prolungamento della stessa speranza nella
storia, della stessa fedeltà, dello stesso coraggio, della stessa fede, che hanno ani¬
mato i primi religiosi dell'Ordine per corrispondere sempre di più alla loro voca¬
zione religiosa e missionaria. I giovani hanno il compito di testimoniare con fe¬
deltà e impegno maggiore lo specifico degli agostiniani scalzi in questa ricerca
dell’Infinito.

Nel mio cammino vocazionale, il futuro si presenta come un insieme di atteg¬
giamenti di fede che m’introducono ogni giorno nello spirito della famiglia ago¬
stiniana. Le virtù dei primi padri dell’Ordine mi danno una certezza di risposta
perché mi dimostrano che non sto camminando nel vuoto ma sulla buona strada
costruita secondo il progetto divino. Solo nel momento in cui rendo presente in
qualche modo questo patrimonio spirituale agostiniano scalzo, posso convincer¬
mi di essere un autentico imitatore di Cristo.

P. Emilio Kisimba, OAD



Quctfo che abbiamo veduto e udito,
noi lo annunziamo anche a voi,

perché anche voi
siate in comunione con noi

(ì Qv 1,8)

^ntobqia



242 Luigi Piscitela

Al posto dei testi tratti dalle opere di S. Agostino, proponiamo in questo nu¬
mero di Presenza Agostiniana, e nei prossimi dell’anno centenario, la let¬
tura di alcune pagine spigolate qua e là da i nostri scrittori. In tutte traspare
un grande afflato di umanità e di spiritualità.

P. Epifanio di S. Geronimo (1581-1657)

MODO DI VESTIRE ED ALTRE OSSERVANZE
NELLA PRIMA COMUNITÀ DELL’OLIVELLA A NAPOLI

«Sarà bene in questo luogo prima di trattare della fondazione del con¬
vento di Roma, ed altri conventi, fare noto del modo di vestire di quel prin¬
cipio, et anco l’osservanze, e modo d'ufficiare. Onde è da sapere che l’abito
che allora si portava era di panno di zigrino molto aspro con la sola tuni-
cella di ferandina bianca, il cappuccio era tondo alla testa, et alle spalle
al modo che ora si porta. I sandali erano fatti alla spagnola, con la cintu¬
ra larga al modo d'ora; si portavano le barbe lunghe, il qual modo di ve¬
stire era di gran edificazione al secolo; si portava il mantello corto
dell’istesso zigrino, al quale stava attaccato un cappuccetto similmente
tondo, e serviva per la pioggia. Non v’era differenza tra professi e novizii,
perché tutti portavano li stessi abiti, e li novizi non portavano segno alcu¬
no. Li novizi chierici stavano in una stanza alquanto grandetta, serrata
di fuori; v’era il loro maestro che gl'imparava le cose dell’osservanza.

Li novizi tanto conversi quanto chierici con la barba stavano di fuori
et andavano spesso per le cerche. Li conversi si tosavano, e sopra le orec¬
chie si radevano attorno la testa sincome portano i conversi zoccolanti
e domenicani. Si chiamavano con il cognome o della casata o della patria.

S’ufficiava all'istesso modo d’ora; s’alzava alla mezza notte a dire il
matutino, dopo il quale nel tempo dell’inverno si faceva un’ora di orazio¬
ne mentale, avanti la quale si dicevano le litanie de’ Santi, e nel tempo
d’estate si faceva quest’ora d’orazione mentale dopo nona; similmente si
faceva la sera un’altra ora d’orazione mentale.

Il mattutino e l'altre ore si dicevano con il salterio grande, il quale stava
in mezzo del coro, e la notte vi si poneva una lanterna grande d'avanti.
Li chierici dicevano l’officio in piedi avanti il salterio; le lezioni si diceva¬
no in un lettorino, e quello che li diceva teneva una picciola lanternetta
in mano, quali finite poneva detta lanterna vicino il lettorino.

Tutti li frati tanto chierici quanto conversi andavano in coro e li con¬
versi in luogo dell’ufficio dicevano tanti Pater noster et Ave Maria per ora,
tassateli dal Superiore, e tutti stavano in coro all’uffici, et anco all’ora¬
zione mentale, alla quale si stava secondo la devozione del frate, e chi sta¬
va inginocchioni, chi alla boccuna, chi disteso in terra, chi con le braccia
aperte e chi d’una maniera e chi d’un'altra.



Antologia 243

Si facevano le discipline tre volte la settimana dopo il mattutino, e le
discipline erano di scoriati, e stavano tutte nel coro, et al tempo di farla
un frate ne dava a ciascheduno una che gli toccava, e questa disciplina
durava un buono quarto d'ora cantandosi ad alta voce il Miserere e il De
profundis. Al sonare le campane si faceva a gara con li Padri Cappuccini
che stavano vicini, in tutte le ore del giorno e della notte.

Si digiunava tre dì della settimana: il lunedì, mercoledì e venerdì. Quan¬
do si andava a tavola in luogo di sonare il campanello, si sonava con un
legnetto un tecolo, accoppo. Alla tavola si leggeva del continuo e quello
che leggeva stava in piedi, sebbene qualche volta leggeva un sacerdote nel
suo luogo, dopo aver letto il chierico alquanto, e dopo aver letto quello
un poco, lo dava a suo compagno con ordine del Superiore.

Le minestre si portavano in una tavola, et andava a torno comincian¬
do dal Superiore; si poneva il vino nelli bocali con l’acqua e finito di man¬
giare al segno del Superiore si sparecchiavano per ordine tutte le cose,
restando le tavole sole nude senza cosa alcuna.

Le mortificazioni erano spesso il mangiare in terra e le discipline per
li difetti le faceva il superiore in questo modo: si levava il cappuccio e
sulle spalle il superiore con un fascette di tredici verghette legate insie¬
me batteva dicendo il Miserere, a quello modo quando s’assolve dalla sco¬
munica.

Si viveva con grande simplicità, carità e pace e con fervore di spirito
e perché v’era licenza che ciascheduno facesse quelle mortificazioni e pe¬
nitenze che volesse, per questo facevano a gara; e chi portava del conti¬
nuo cilizi, chi giacchi di ferro, chi cerchi similmente di ferro; chi digiunava
del continuo solo in pane et acqua; chi dormiva su la nuda terra, chi su
le tavole, e per guanciale una pietra, perché l’usanza della Congregazione
era dormire su il pagliariccio, e capezzale di paglia, con una coperta.

Del continuo v'erano frati in coro a far orazioni e discipline, e spesso
si vedeva il pavimento bagnato di sangue per l’aspre discipline che si fa¬
cevano; si sforzavano a gara rubare il merito del compagno: alcuni si al¬
zavano la notte secretamente e facevano li servizi umili del convento senza
sapere chi l’avesse fatti; l’obedienze benché ardue si facevano prontamente.
Insomma si viveva con gran fervore di spirito in quelli principi, et il tutto
procedeva dal governo e carità de’ Superiori...

Si dava sodisfazione a’ secolari nella chiesa tanto di confessioni, quanto
di prediche, messe e divini offici. Quindi è che molti religiosi tanto della
Religione quanto della Congregazione de’ Carbonari si facevano riforma¬
ti con molti altri secolari et in Napoli si stava in gran concetto di bontà
di vita, Nè mai si sentì cosa sinistra».

Dalle Croniche et Origine della Congregatione de’ Padri Scalzi
Agostiniani d’Italia, 1640, manoscritto, pagg. 33-36.



244 Luigi Pisciteli!

Ven. P. Giovanni Nicolucci di S. Guglielmo (1552-1621)

Grado VII

COME L’ANIMA SPOGLIATA DEL PROPRIO VOLERE
SI HA DA PRESENTARE AL COSPETTO DI DIO

«Devi dunque cominciare in questo modo a poco a poco, e con soavità,
confidandoti nello stesso Signore che ti chiama, dicendo: «Venite a me tutti
voi che siete travagliati e aggravati ed io vi ricreerò». Tutti voi che avete
sete venite al fonte.

Questo movimento e vocazione divina devi tu seguire, aspettando con
essa l’impeto dello Spirito Santo, perché tu risolutamente, a chiusi occhi,
ti getti nel mare di questa Provvidenza divina e dell’eterno beneplacito;
pregando che sia fatto in te, vieni in questa maniera ad esser condotta
dalle potentissime onde del divino compiacimento, senza poter tu fare più
resistenza e trasportata al porto di tua particolare perfezione e salute.

Fatto questo atto, che devi replicarlo cento e mille volte il giorno, af¬
faticati e studiati. In tal modo tu potrai, con l’interiore e con l’esteriore,
accostarti con tutte le potenze dell’anima tua alle cose che ti eccitano e
ti fanno Iddio laudabile.

Questi atti siano sempre senza sforzo e violenza del tuo cuore, acciò
non abbia, mediante questi esercizi indiscreti, importuni, ad infiaccarti
e forse indurirti, rendendoti incapace.

Piglia il consiglio di quelli che ti sono esperti e cerca di avvezzarti sem¬
pre col desiderio, e, quando potrai, con l'opera, ad attendere alla contem¬
plazione della bontà divina e dei suoi continui amorevoli benefici. Ricevi
con umiltà i distillamenti che dalla sua inestimabile bontà nell’anima tua
discenderanno.

Guardati di procurare per forza lagrime o altra divozione sensibile;
ma in solitudine interiore statti tranquilla aspettando che si adempia in
te la volontà di Dio. Quando te la darà, allora saranno dolci, senza tua
fatica, o sforzo; ma con ogni soavità e serenità e soprattutto con ogni umiltà
le riceverai.

La chiave, con la quale si aprono i segreti dei tesori spirituali, è il far
negare te medesima in ogni tempo e in ogni cosa. Con questa medesima
si chiudono le porte all'insipidezza e aridità di mente, quando è per colpa
nostra; perché quando viene da Dio, va con gli altri tesori dell’anima.

Dilettati di stare quanto puoi con Maria ai piedi di Cristo e ascolta quel¬
lo che ti dice il Signore. Guarda che i tuoi nemici (il maggiore dei quali
sei tu stessa) non ti impediscano questo santo silenzio e sappi che, quan¬
do tu vai col tuo intelletto a trovare Dio, per riposarti in Lui, non hai a
mettere termine, né rapporto con la tua debole e angusta immaginativa;



Antologia 245

perché senza confronto alcuno è infinito e per tutto si trova e in tutto e
tutte le cose sono in Lui ed Egli in tutte le cose.

Tu lo troverai dentro l’anima tua, ogni volta che lo cercherai in verità,
cioè per trovare Lui e non per trovare te stessa. I suoi diletti sono stare
con i figliuoli degli uomini, per farli degni di sé, senza aver bisogno alcu¬
no di noi.

Nelle meditazioni non stare legata ai punti in maniera che tu non vo¬
glia meditare se non quello; ma dove troverai riposo, quivi fermati e gu¬
sta il Signore in qualunque passo egli si vorrà comunicare. E se dovessi
lasciare quello che tu avevi ordinato, non avere scrupolo: perché il fine
di questi esercizi è gustare il Signore e innamorarsi delle sue opere col
proposito di imitarlo in quello che possiamo. Trovato il fine, non si ha
da essere più sollecito dei mezzi, che si ordinano per acquistarlo.

Uno degli impedimenti alla vera pace e quiete è questo dell'ansietà e
pensiero che si piglia in simili operazioni, legando lo spirito e trascinan¬
dolo dietro questa cosa o a quella, impedendo in questa maniera che Dio
lo conduca per il cammino che Egli vuole e sforzandolo a camminare do¬
ve s’è immaginato. In questo fatto stima più di fare la sua volontà ( senza
accorgersene), che quella del suo Signore, il che non è altro che cercare
Dio, fuggendo da Dio e voler contentare Dio senza fare la volontà sua.

Se desideri veramente far frutto in questa via e venire al desiderato
fine, non avere altro intento, né desiderio, che di trovare Dio. Dove si vo¬
glia che ti si manifesti, lascia ogni cosa e non andare più innanzi, fino che
abbia licenza. Dimenticati allora d’ogni altra cosa, riposandoti nel tuo Si¬
gnore e quando piacerà a sua maestà di ritirarsi, col non manifestarsi più
in quella maniera, allora di nuovo potrai tornare a cercarlo continuando
i tuoi esercizi e sempre col medesimo intento e desiderio di ritrovare per
mezzo di essi il tuo amore. Trovandolo, fa l’istesso che abbiamo detto, la¬
sciando ogni cosa, conoscendo essere allora adempiuto il suo desiderio.

Bisogna molto bene guardare questo; percioché molte persone spiri¬
tuali perdono assai frutto e quiete, per tanto straccarsi con i loro eserci¬
zi, parendo loro di non far niente se non li finiscono tutti, mettendo quivi
la perfezione, facendosi proprietari della loro volontà, vivendo assai tra¬
vagliati per questo, come chi lavora a compito senza mai giungere al vero
riposo e quiete interiore, dove veramente sta e riposa il Signore»

Dall’opuscolo Scala dei Quindici Gradi - per la quale con molta fa¬
cilità si può arrivare alla vera perfezione cristiana - pubblicato da
P. Ignazio Barbagallo, OAD, in Un Roveto ardente - Il Ven. Padre
Giovanni Nicolucci da S. Guglielmo, Agostiniano Scalzo, Roma 1976,
pag. 115-117.



246 Luigi Piscitela

P. Antera M. Micone di S. Bonaventura (1620-1686)

VALORE DELL’UMILTÀ

«In tante occasioni di precipizio, la sola umiltà lo potrà reggere, e so¬
stentare... Le cascate pericolose per ordinario si fanno da posti alti, e su¬
blimi; perciò il B. Egidio avendo inteso la cascata d’un grand’uomo, pro¬
strandosi a terra, si determinò non scordarsi mai ch'egli era fango, e ter¬
ra, e mostrò desiderio d'esser da tutti al pari del fango conculcato. Anzi,
per medicar le piaghe d’una cascata, non vi è unguento più a proposito
che quello deH’umiltà. Umiltà, sorelle, diceva S. Teresa, la quale è l'un¬
guento delle nostre ferite, perché se da dovere averemo questa virtù (ben¬
ché tardi, in alcuno tempo) verrà il Chirusico, ch’è Dio, a sanarci. Cap.
2 delle mansi. 3).

Né deve parer meraviglia che Dio si mostri tanto favorevole agl'umili,
perché essendo per essenza la stessa verità, solo l’umile gli può piacere,
perché lui solo l’indovina.

Stavo una volta pensando, dice l’istessa santa, la ragione perché no¬
stro Signore era tanto amico di questa virtù dell’umiltà, e senza molto
considerar in un subito mi sovenne, che è per esser Dio somma verità,
e l’umiltà è andar in verità, perché è grandissima verità che non abbiamo
da noi stessi cosa buona, ma miseria è Tesser niente; e chi intende questo
di sé, camma nella verità, e chi meglio l’intenderà, piacerà più alla som¬
ma verità.

Né vale che la Carità sia la Regina di tutte le virtù, perché l’ambizione
è simia della Carità, e l’imita sì nobilmente, che par una cosa stessa, e
solo il fine secretissimo non penetrato dall’uomini è quello, che la di¬
scerne».

Da Li Lazaretti della Città, e Riviere di Genova del 1657, Genova,
1658 - Copia anastatica, Genova 1974, pag. 192-193.

* * *

LA PRINCIPALE DOTE DELLA NOBILTÀ

«In che collocaremo noi dunque la principal dote della nobiltà? o qua¬
li diremo noi siano le sue principali azioni, o proprietà propriissime?

Ciascuno dica ciò gli aggrada, e la collochi nella sapienza, nella fortez¬
za, nella magnanimità, o in altre virtù simili, e ne suoi atti; tutte veramente
degne d’un animo nobile. Ma io in quanto a me, non ne conosco un'altra
sì gloriosa, e che sì ben le convenga, come la liberalità, ossia beneficenza
nel dare, e nel condonare; questa parrai la propriissima marca d’un'ani-
mo nobile, generoso, sublime, illustre. Volete vederlo manifestamente?
Riguardate il reai Profeta con le ginocchia piegate, con le mani stese, con
gl'occhi fissi nel Cielo; Ad te levavi oculos meos, qui habitas in caelis. A



Antologia 247

che fine fissi gl’occhi in Dio, o David? perché egli è mio Signore, speran¬
do, che sia per stendere le sue pietose mani a fine di beneficarmi. Ecce
sicut acuii servorum in manibus dominorum suorum, ita oculi nostri ad
Dominum Deum nostrum, donec misereatur nostri. Talché può dirsi che
nella liberalità, e beneficenza lo riconosceva suo Signore. E questa è la
causa, a creder mio, per la quale Chiesa Santa sì sovente gli dimanda gra¬
zie, perché stima principalmente d’onorario, e riconoscerlo tale. Il che fa
tanto di continuo, che pare non sappia parlargli, se da qui non comincia.
Da quaesumus, Praesta quaesumus, Concede quaesumus, Tribue, Auxilia-
re, Defende, Largire quaesumus; et insomma si consideri il stile, che tien
la Chiesa quando vuol parlar con Dio, e si vedrà che li preamboli de’ suoi
ragionamenti sono le domande; ne è meraviglia, perché in tal modo con¬
fessa la sua grandezza, qual principalmente noi riconosciamo, quando con¬
cedendoci grazie, ci participa la sua bontà».

Ib., pag. 528-530.

P. Prospero Staureghi di S. Giuseppe (+1715)

UN CUORE SOLO

«Un solo deve essere il cuore, una sola l’anima di così differenti eser¬
cizi. Dio solo deve dare il moto ai piedi, che s’affaticano nelle questuazio-
ni del vitto; alle mani, che si stancano nella coltura dell’orto; alla fronte,
che distilla sudori nello studiare de’ codici; allo stomaco, che stanca il
fiato nel cantare de’ salmi. Et sit vobis anima una, et cor unum in Deo.
Non può dir meglio il nostro Santo Legislatore. Che bella unione d’una
religiosa comunità, quando ogni suo moto è da Dio. Se questa si trovasse
nel sacro recinto della nostra clausura, vorrei alzare la voce con David,
ed invitare ciascuno di voi a benedire, e onorare l’onnipotenza di Dio, Ec¬
ce nunc benedicite Dominum omnes servi Domini, qui statis in domo Do¬
mini, in atriis domus Dei nostri: in noctibus extollite manus vestras in sanc-
ta, et benedicite Dominum (Ps. 133)... Questa è la nostra fortuna PP. e FF.
miei. Trovarsi religiosi in un monastero con varietà d’impieghi, e con di¬
versità d’esercizi: Chi nella cucina ad accender fuoco sotto le pentole, mon¬
dar vasi, e lavare sordidi utensili; chi nelle pubbliche piazze da’ vendiro-
li, o nelle private case da’ benefattori particolari a chieder soccorso di
quotidiane limosine, per lo sostenimento della religiosa comunità, e ta-
l'ora riportarne o motti, che pungono, o derisioni, che affliggono; chi nel¬
la campagna abbrustolire a’ raggi d’un sol cocente in cerca di rustici er¬
baggi, e grossolani legumi; chi nel santuario a cinger stola, per dispensar
sagramenti; chi nella cella a lambiccare la fronte, per comporre discorsi;
chi al capezzale d’infermi a recitare orazioni, per aiutar moribondi. Tan¬
ta varietà d’impieghi sono tutte benedizioni, che noi diamo al nostro So¬
vrano, che viene glorificato dalle nostre fatiche, ed esaltato da’ nostri



248 Luigi Piscitela

sudori. Ecce nunc benedicite Dominum omnes servi Domini. Per ottenere
in mercè delle nostre benedizioni quella di Dio, che si richiede? Che si
richiede? Esto unum et in uno, et ad te perveniet benedictio. S’uniscano
tutte queste benedizioni, e da un sol cuore procedano. Si pratichi da noi
ciò che da’ primi eroi della cristianità si praticò, quando nacque il Vange¬
lo. Multitudinis autem credentium erat cor unum, et anima una. Movia¬
moci tutti con dipendenza da un moto solo. Dio solo muova ciascheduno
di noi a cinger stola agli altari, a portar sacche ne’ vicoli e nelle piazze,
a stampar sù le carte i nostri sudori, e a stancare su pergami le nostre
forze. Moviamoci tutti col moto particolare, ma sia regola de’ nostri moti
il moto del primo; Dio muova il cuccinaro a stemprarsi la fronte al fuoco
acceso sotto caldaie; Dio muova il cercante a curvare il dorso al peso del¬
le bisaccie; Dio muova il sacristano ad assistere alla pulitezza degli alta¬
ri, e al culto del tabernacolo; Dio muova l'infermiere a stagionar vivande,
a preparar medicine, a rassetare lenzuola in sussidio de' languenti. Così
si opera con un sol cuore, e così resta Iddio da un solo spirito glorificato.
Et sit vobis anima auna, et cor unum in Deo: esto unum, et in uno, et ad
te perveniet benedictio».

Da Discorsi Claustrali sopra la Regola del Gran Padre Santo Ago¬
stino, Discorso IX: “Unità del cuore”, Venezia, 1760, pag. 28-29.

P. Abramo Megerle di S. Chiara (1644-1709)

IL NOME DI MARIA

«Caino è un nome di rovina, Achaz un nome di lamento, Gerardo un nome
di ambizione..., Bonifacio un nome di bontà, Chiara un nome di luce...,
Margherita un nome di preziosità, Vincenzo un nome di vittoria.

E Maria? Che diremo di questo nome? Dopo il nome di Gesù, è il nome
più santo e salutare, che la SS. Trinità estrasse dai suoi tesori celesti, co¬
me gemma d’inestimabile valore. Questo nome non può pronunciarsi senza
un interno giubilo, senza sentirsi la dolcezza del suo miele. Quando si di¬
ce Maria, c'è riso e stridio: sorride il cielo e stride l’inferno. Quando si
pronuncia il nome di Maria, c’è gioia e spavento: gioisce l’uomo e si spa¬
venta Satana. Quando si dice Maria, c’è conversione e aumento di grazia:
si converte il peccatore e aumenta la giustizia del santo.

Oh, felici figli d’Adamo! La mira dei vostri occhi sia il nome di Maria,
la rosa del vostro olfatto sia sempre il nome di Maria, la melodia delle
vostre orecchie sia sempre il nome di Maria, il miele delle vostre labbra
sia sempre il nome di Maria, lo scudo delle vostre mani sia sempre il no¬
me di Maria.

Maria, Maria è il sigillo del vostro cuore... Maria, Maria è la grande ar¬
ca della vostra memoria... Maria, Maria è l’ancora della vostra speranza.
O Maria, è possibile che ci sia chi ti nomini e non gli divampi il cuore?



Antologia 249

E’ possibile che ci sia chi ti nomini e non conosca le tue grazie? E' possibi¬
le che ci sia chi ti conosca e non viva della speranza della vita eterna e tem¬
porale? No, non è possibile!».

Citato da Vittorino Capanaga, OAR, La Madonna nell’Oratoria di
P. Àbramo di S. Chiara, Fermo 1957, pag. 18-19.

SPERANZA DEGLI ABBANDONATI

«Tommaso di Cantimpré narra che una duchessa di Brabante, essendo¬
si ammalata, chiamò in suo soccorso S. Luitgarda (1182-1246), di cui in quel
tempo molto si parlava in quella regione. La santa giovane seppe, per divi¬
na rivelazione, che quella malattia segnava la fine della vita della duches¬
sa e, accorrendo subito presso di lei, con molto zelo si mise ad esortare
la paziente a prepararsi nel miglior modo al viaggio delTeternità. L’infer¬
ma si piegò alle suppliche della santa religiosa, e poco dopo spirò nella pa¬
ce del Signore. Dopo morte apparve con grande gloria e splendore alla santa
vergine, la quale, meravigliata, le domandò come mai si fosse liberata sì
presto dalle pene del Purgatorio. Rispose che di grazia tanto segnalata era
debitrice alla Regina del cielo, che non permise che la sua anima patisse
tra le fiamme purificatrici, avendo onorato tante volte la Vergine con la
recita del Rosario.

Chi dunque dopo tante prove non si persuaderà che Maria è la Consola¬
trice degli afflitti e soprattutto delle anime del Purgatorio? Carissimi vien¬
nesi, con quali gemiti lancinanti gridano alla porta del vostro cuore i de¬
funti dell'anno passato, vostri conoscenti, vostri amici! Non implorano al¬
tro se non quello che il misericordioso samaritano versò sulle piaghe del
viandante ferito lungo la strada di Gerico: vino e olio. Per il vino intendo
il Calice del sacrosanto Altare; per l’olio la misericordia della Madre di Dio...
Pietosi viennesi, con quali gesti imploranti e doloranti innalzano in alto le
loro mani brucianti i vostri parenti, i vostri consanguinei! Essi non implo¬
rano altro se non i due colori dello scudo austriaco: il bianco e il rosso.

Per il rosso è simboleggiato il Sangue di Cristo, offerto nel Sacrificio
della Messa; per il bianco l’intercessione della Vergine Immacolata, che è
il rifugio speciale delle anime del Purgatorio.

Non bramò Eliseo con tanto ardore il mantello di Elia quanto queste
anime benedette il manto protettore di Maria.

Io credo, io spero, io confido che, senza fallo, nel giorno delle Anime,
cioè sabato, i viennesi affluiranno nella nostra Cappella dei defunti di Vien¬
na per implorare l’intercessione della Madonna, e dirle: O Maria, tu, aiuto
dei poveri, tu, consolatrice degli afflitti, tu, speranza degli abbandonati,
volgi i tuoi occhi misericordiosi alle anime del Purgatorio. Apri loro il se¬
no materno e grazioso della tua clemenza, tu che sempre porti il nome di
madre di misericordia».

Ib., pag. 41-42.



250 Luigi Piscitela

P. Ilarione Luti, di S. Rosa (1650-1735)

QUALITÀ DEL MAESTRO DEI NOVIZI

Dottrina - «Si figuri il Maestro de’ Novizi nel ricevere i giovani all’abito,
esser questi come una tavola rasa, nella quale non vi sia ancora dipinto
cosa alcuna, e che Dio gli l’ha mandati d’avanti ad effetto, che ritratti in
essi coll’esempio della vita, col pennello della lingua, mediante i colori del¬
le sane dottrine una figura, che rappresenti al naturale, et imiti al vivo l’i-
magine delle sue regole, e Costituzioni.

La dottrina adunque, che deve avere il Maestro, è che sia licenziato nel¬
la Sacra Teologia Scolastica, e di ciò ne fa molto conto Santa Terresia, la
quale dice esser meglio per la guida dell’anime un uomo dotto, benché non
troppo chiaro di costumi, ma ignorante di dottrina, a causa, che se il dotto
non è buono, fa danno a sé, et all’anima sua; ma insegna sana dottrina, per
il contrario, se è ignorante fa male a sé, et aH'anime che indirizza.

In mancanza però della teologia Scolastica, atteso che non tutti posso¬
no essere Dottori, sia almeno sufficientemente instrutto nella Teologia mi¬
stica, e morale; acciò possi purgare, illuminare, et indirizzar l'anime a sé
commesse alla perfezione dell’unione con Dio per quel tanto, che si puole
in questa vita mortale».

Da Instruzione Regolare, in cui si danno le Regole delle Virtù, che
deve esercitar il Maestro per la guida delli Novizij, Roma, 1703,
pag. 4-6.

Umiltà e mansuetudine - Le virtù con le quali deve risplendere chi ha dar
luce a’ gl’altri, et educarli alla perfezione l’insegna espressamente Nostro
Signore, dicendo: Discite a me quia mitis sum, et humilis corde, cioè a dire
Io sono il vero Maestro, Io la vera guida, da me imparino tutti quelli, che
instruiscono l’anime per la via del Cielo, E ciò quia mitis sum et humilis
corde.

L’umiltà dunque di cuore, e la vera mansuetudine sono le prime virtù
necessarie in chi ha cura d’indirizzar anime a Dio; dunque si prefigga nel¬
l’animo il Maestro, che la massima principale, che deve avere nella sua con¬
dotta sia il guadagnarsi la volontà, et il cuore delli suoi Novizi. Voglio dire
abbia la mira, che quanto predica, dice, et insegna sia tutto ritenuto, ese¬
guito, e fatto puntualmente, senza che ne cada una minima parola.

Onde per aver quest’intento, e conseguirne l’effetto deve sapere che due
cose si richiedono a questo suo ministero. L’una è pascere li Novizi con
la parola; l’altra è confermarla coll’esempio; otterrà la prima, cioè pasce¬
rà li Novizi con la parola se l’insegnerà, et instruirà con umiltà, e sommis¬
sione. Averà la seconda di confermarli coll’esempio, se gli sarà esemplare
di mansuetudine, affabile, e piacevole di animo. Con l’umiltà diverrà sa¬
piente, non di quella sapienza, e prudenza, che apprendevano li figliuoli
di questo secolo, ma di quell’altra che Dio rivela, e discuopre agli umili.



Antologia 251

Con la mansuetudine poi addolcirà, e piegherà l’animo de’ Novizi alla re¬
ligiosità, e pietà, et all’acquisto di tutte l’altre virtù».

Ib. pag. 7-9.

Prudenza - «Dico la verità, che puoco, o nulla giovarebbero le virtù, delle
quali ha bisogno un Maestro per la buona educazione delli suoi Novizi,
se non avesse il modo, come le deve esercitare. Diceva S. Antonio Abbate,
che tutte le virtù sono ottime, e sante ad ogni Religioso, ogni qual volta
però saranno condite, e pratticate con il sale della prudenza. E’ officio
della sola prudenza prescrivere il modo d’esercitar le virtù, acciò non
eschino fuora dalla via, e dalla strada della ragione. E benché si siano rac¬
comandate assai l’altre virtù del Zelo, Carità, Umiltà, Mansuetudine, e Dot¬
trina; rare volte però potria accadere, che il Maestro, o con l’umiltà, e man¬
suetudine si rilasciasse qualche poco, e ne potria avvenire, che o con la
carità fosse troppo indulgente, o col zelo troppo ardente. Da quelle ne na¬
scerebbe alli Novizi licenziosità di vita, da questa per la paura con ritor¬
nare in dietro.

Studi dunque il Maestro d’emulare la prudenza de’ santi, e di leggere
i loro libri; ma più d’ogni altra cosa la domandi a Dio con continue
orazioni...

Consideri attentamente, con che spirito sia guidato da Dio ciascuno
delli suoi Novizi, acciò a caso, et impensatamente non l’estingua. Per il
nome di spirito, qui intendiamo l’affetto, con il quale si porta a Dio il cuo¬
re di ciascuno. E da che parte maggiore conosca uno, che si compunge,
e si ammollisce; si anima alle virtù, e si fortifica a discacciare l’insidie
del demonio.

Questa cognizione dunque è necessaria al Maestro in primo luogo. Dop-
po ha da nutrir talmente l’affetto del discepolo, che non distolga l’anima
violentemente da esso. Ma che la lasci camminare per quella strada, per
la quale va, e cammina a Dio. Il che si farà più chiaro, e lo daremo meglio
ad intendere con questo esempio. Se alcuno v.g. considerati li tormenti
dell’Inferno, l’amarezza della morte, il conto rigoroso del giudizio univer¬
sale, et altre simili meditazioni, et in esse si conosce non aver stimolo,
o commozione alcuna d’applicarsi allo studio delle virtù; ovvero se vi si
applica gli fanno poca impressione. E per il contrario con una sola medi¬
tazione della Gloria del Paradiso vi si accende, e vi si infiamma, non biso¬
gna rimoverlo, né staccarlo da quella; perché così piace a Dio di nutrirlo
con quel cibo per avanzarlo all’officij di pietà. Il simile si deve fare anco¬
ra nell’altre meditazioni; perché se uno gode, e pasce volentieri l’intellet¬
to nella considerazione della Natività, et Infanzia del Signore, e non così
negl’altri Misterij della Passione, l’ha da aiutare, et instradare in quello,
perché in esso Nostro Signore gli ha aperto la scuola di quel tanto, che
gli vuole insegnare. Finalmente, se tra li Misterij della Passione, solamente,
v.g. quello del portar la Croce in spalla sul Monte Calvario, lo commove,
lo lasci in quello perseverare, perché quello che si medita per instinto di



252 Luigi Piscitela

Dio, è segno evidente, che da quello, e non da gl’altri gli vuol dare le sue
forze. Che se poi qualcheduno, non puoi stare nella considerazione di un
Misterio determinato, e con gl’atti giaculatorii, si sente incitare più effi¬
cacemente, gli lasci frequentar questi, né lo sforzi a star fisso lungo tem¬
po ad una meditazione, acciò quell’anima da quel gioco d’atti, che fa con
Dio non resti irritata...».

Ib., pag. 34-39.

* *

REGOLE DEL BIBLIOTECARIO

1. «La buona libraria nelli conventi de Religiosi è un tesoro pieno di
gioie, e pietre preziose, perché con essa s’adornano li Religiosi di tutte
le virtù; si come per il contrario, l’oziosità, e l’ignoranza, è la scuola delli
vizi e della dissolutezza. Niuna cosa diletta, e ricrea più l’anima, et il cor¬
po quanto lo studiare, et aver libri nell’occorrenze. Chi vuole che il suo
Convento vadi bene, et in perfetta osservanza, procuri, che vi siano libri,
et ore deputate allo studio, e chi di proposito proponghi dubi, e casi di
coscienza, o della Sacra Scrittura, perché dice S. Girolamo se ami la Sa¬
cra Scrittura, vitia carnis non amabis.

2. Il diligente Bibliotecario procuri, che li libri s’aumentino, o li com¬
prati, o venuti di nuovo gli scriva nel catalogo, con la solita inscrizione,
cioè Hic liberest Conventus etc.Se alcuno imbrattasse li libri avvisi il Su¬
periore subito, e nel riceverli da altri li riveda in sua presenza, e così fac¬
cia d’ogni altro difetto, che vedesse commettere in detta libraria. Spesso,
e quasi ogni mattina netti li libri dalla polvere...».

Ib., pag. 315-316.

P. Elia di Gesù e Maria (1631-1710)

ABBANDONO NELL ‘ECCE HOMO”

«Mi soggiunse poi e mi disse Iddio: ‘Per l’avvenire non pensare più a
niente di tutto quello opererai, e ti potrà avvenire', facendomi a vedere
in una gran chiarezza quel puro niente e dandomi a intendere con gran¬
d’espressione che lui aveva pensiero d’ogni cosa. E finalmente mi disse
Iddio: "Abbandonati in questo Ecce Homo”, alla cui presenza allora io sta¬
vo. E ciò egli dicendomi, subito l’anima mia s’intese tutta abbandonata
in quell’Ecce Homo con modo ammirabile, e divino, quale abbandono ter¬
minò anche in Dio... Questo abbandono in Dio, seu Ecce Homo mi durò
cinque mesi in circa talmente impresso nell’anima, che nelle cose avver¬
se non sentiva più tribulazzione ed afflizione, se non superficialmente, ma



Antologia 253

sentivo molto gusto e contento per lo che stava il mio cuore in una gran
tranquillità, pace e quiete».

Da Relazione di alcune grazie straordinarie, in L’anima mia ma¬
gnifica il Signore - Relazione di alcune grazie straordinarie, con
introduzione di P. Ignazio Barbagallo, OAD, edito dal Segretaria¬
to per la formazione e spiritualità dei PP. Agostiniani Scalzi, Ro¬
ma 1978, pag. 6-7.

* * *

IDENTIFICAZIONE CON LA VOLONTÀ DI DIO

«Piaceva tanto a Dio, che io facessi la sua volontà, che per questa cau¬
sa volle farmi di più altre due grazie specialissime; per le quali vedendo
io chiaramente questa verità mi animasse a patire per esso; conforme mi
significò quandoin un ratto, godendo la sua divina essenza con gran chia¬
rezza mi disse, che voleva che io patissi per lui.

La prima di queste due grazie fu, che una volta viddi in spiritu con gran
chiarezza la volontà di Dio, che era sommamente buona e sommamente
retta; onde la mia volontà non solamente in qualunque travaglio, e angu¬
stia avessi patito (come in effetto ne stavo patendo una grandissima) non
sentivo afflizione alcuna ma anco ne stavo internamente con gran pace
e quiete; perché vedendo chiaramente, che quelli travagli venivano dalla
volontà di Dio, che era sommamente buona, e sommamente retta, non po¬
tevano essere se non ottimi e per bene dell’anima mia.

L’altra grazia che mi fece il Signore fu, che vivendo sempre interna¬
mente per la di lui grazia, conformato alla sua divina volontà si fece rea-
liter, ma per grazia speciale (come dicono i sacri Dottori mistici) la volon¬
tà di Dio, taliter che procurando per prova a posta, con gran forza nell’in¬
terno, mettermi in colera e in sdegno contro coloro che mi avevano fatto
ingiustamente alcuni aggravii, non potevo in modo alcuno sdegnarmi con¬
tro essi. Insuper non potevo più dire (mentre durò questa grazia) nel Pa¬
ter noster fiat voluntas tua perché già la mia volontà era la volontà di Dio
appunto come chi va cercando una cosa, quando poi la trova non la può
cercar più perché già l’ha trovata; così la mia volontà essendosi fatta la
volontà di Dio (per la sua grazia), non poteva dire con l’interno fiat volun¬
tas tua cioè che si conformasse alla volontà di Dio perché già era stata
fatta, non solamente conforme ma anche uniformata, e medesimata con
la volontà di Dio con molta pace e contento dell’anima mia. Questa grazia
speciale del Signore non si può intendere, né così facilmente capire se non
da chi, per bontà e misericordia di Dio, lo sperimenta».

Ib., pag. 8-9.



254 Luigi Piscitela

Ven. P. Carlo Giacinto Sanguinati di S. Maria (1658-1721)

IN CHE CONSISTA LA DEVOZIONE A MARIA

«Venendo spesso consigliato l'amore verso la gran Vergine Maria, vi so¬
no molte anime che si struggono dal desiderio di sapere in che cosa consi¬
sta questo sacro amore, pensando che forse sono necessarie delle azioni
eroiche, delle opere straordinarie, degli esercizi mai più pensati. Ma con
ciò s’ingannano assai perché così vengono a perdere la bella occasione
di compiere cose ordinarie che hanno per le mani, pensando alle grandi
cose che si ripromettono ma che forse non verranno mai.

Ciò non è, come ho detto, se non un grande inganno: non consiste in
questo il vero amore. Nelle cose piccole e ordinarie vi può essere un gran¬
de amore, secondo il modo di farle. I due spiccioli della vedova del Gazo-
filacio (Me 12,42) non erano che il minimo di quello che si potesse offrire,
e tuttavia piacquero al Signore più che le offerte d’oro e d’argento degli
altri, per l'intenzione con cui ella li offerse, non permettendole di più la
sua povertà.

Oh! come è cosa grata a Maria e a Gesù, oh! che prova d’amore per
Maria e per Gesù non è l’esercizio delle piccole virtù, come 1’accordarsi
con gli altri nelle cose che si presentano a chi vive la vita di famiglia, il
sopportare vicendevolmente il naturale carattere per amore della Vergi¬
ne santa, la vittoria di noi stessi tra il bollore delle nostre passioni, il mor¬
tificare il nostro gusto, il nostro genio, il nostro appetito!

Oh quale piacere non prova la Madre divina quando ci vede rinunzia¬
re alle nostre soddisfazioni, amare il nostro disprezzo, non risentirci di
chi ci rimprovera, ricambiare con gentilezza e cortesia chi ci ha trattato
incivilmente.

Io credo che in certo modo rapiscono il cuore della diletta Signora e
la rendono a noi propizia l’esame giornaliero della propria coscienza, l'av¬
vertenza di non cadere neppure nelle minime imperfezioni, la sollecitudi¬
ne di acquistare qualche virtù, come l’umiltà, l’obbedienza, la pazienza
e simili; il non abbatterci nei dolori, il percorrere la strada per la quale
Dio ci vuole e infine il desiderare continuamente la gloria del Signore, cer¬
cando di promuoverla secondo le proprie possibilità. Tutto questo è amo¬
re a Maria SS.ma che ella gradisce e se ne compiace più di quel che
pensiamo.

E’ questo l’amore che desidera al presente.
O Madre - io qui genuflesso vi dirò con S. Francesco di Sales - o Madre

della divina misericordia, ordinate in noi la santa carità!
Ciò premesso, scegliendoli tra gli innumerevoli, propongo i seguenti

motivi per amare la gran Regina degli Angeli e degli uomini, la Madre del
Verbo incarnato, Maria SS.ma.

M’illumini la divina bontà affinché proponga quei motivi che sono di
sua maggior gloria e di compiacenza della sua dilettissima Madre, finché



Antologia 255

non giungiamo a vederla sublimata assieme al Figlio sopra tutti i cori dei
Serafini.

Mi protesto sempre, dal principio sino alla fine, che quanto espongo
ha soltanto l'intento di attrarre le anime all’amore verso la nostra Signo¬
ra e all’amore di Dio, come si conviene ad un ordinato amore. A questo
proposito dice S. Francesco di Sales: «Chi vuol piacere a Dio e alla SS.ma
Vergine, fa benissimo; ma chi volesse piacere alla SS.ma Vergine in mo¬
do eguale o anco maggiore che non al Signore, commetterebbe un’insop¬
portabile mancanza, e gli si potrebbe applicare quanto fu detto a Caino:
Bene hai offerto; ma male hai fatto le parti, noi far più; tu hai peccato»
(Trattato dell’amor di Dio XI,13).

Dio ama la fedelissima Vergine e l'ha amata e vuole che anche da noi
sia amata, e tutto l’amore che a lei si tributa lo considera come proprio.
Egli sia benedetto per infinite volte, e mi dia la grazia di saper mostrare
l'amore verso la sua SS.ma Madre che egli desidera, e Maria ci ottenga
l’amore che le si deve».

Da Mater amabilis - Motivi di amare Maria, voi. I, nuova edizio¬
ne, santuario della Madonnetta, Genova, 1940, pag. XXX-XXXII.

Vr

1° Gennaio: Motivo 1°

DOBBIAMO AMARE MARIA SS. PERCHÉ DIO LO VUOLE

Il motivo più efficace e più importante che dovrebbe bastare per muo¬
verci ad amare la SS.ma Vergine nostra Regina, è il sapere che Dio vuole
questo amore. Egli, infatti, ci ha mostrato quanto questa deliziosissima
Madre del santo amore gli sia cara, quanta gratitudine dobbiamo ad es¬
sa, che è la nostra grande Benefattrice, e a lui, che ce la propone per ren¬
derci sempre più meritevoli dei maggiori vantaggi.

Chi non sa che Dio ama la Sovrana Vergine di un amore che non può
dirsi a parole? Vuole che anche noi l'amiamo. Egli l’ama più di ogni altro
eletto: vuole, perciò, che anche noi l’amiamo più di ogni altra cosa. Come
Labam volle che Giacobbe amasse Rachele e se la meritasse mercè i ser¬
vizi prestati per quattordici anni, così molto più Dio vuole che amiamo
questa nuova Rachele che è la sua più cara, la sua più eletta, la sua ama¬
bilissima Madre, Figlia e Sposa, essa sola più bella di tutto il Paradiso.

Se Dio vuole che sia amato non solo il nostro prossimo, ma anche il
nostro nemico, con maggiore ragione vuole che sia amata la più delizio¬
sa, graziosa, amorosa nostra Benefattrice, a lui stesso tanto vicina per di¬
gnità, dopo la SS.ma Umanità di Gesù. Di più, lo stesso Signore ha voluto
che l'amore verso Maria fosse la caratteristica propria di alcuni Ordini
religiosi.

Iddio vuole, dunque, che ogni creatura ami la sua dilettissima Madre,



256 Luigi Pisciteili

e ciò non senza ragione, ma perché la divina Signora lo merita e perché
egli medesimo ha grande obbligo verso Maria che, come Ma'dre amorosis¬
sima, gli somministrò il sangue nella sua Incarnazione, lo nutrì, lo servì
e fedelmente l’accompagnò fino alla morte.

Qui si rifletta quale torto avrebbe commesso l’antica Asia se avendo
Assuero sposato Ester, non l’avesse voluta amare né riconoscere come sua
Regina. Similmente, come si può, senza contraddire al volere di Dio, Re
sovrano dei secoli e Monarca di tutto il creato, trascurar d'amare la Ver¬
gine, ch’egli elesse Regina del suo regno, affidandole l’inestimabile teso¬
ro del suo Figliolo Unigenito?

Oh Santa e Immacolata Vergine, chi non vi amerà per ubbidire al me¬
desimo Dio, che, col costituirvi sovrana Signora dell’universo, vuole che
al vostro amore siano rivolti tutti i cuori dei suoi eletti? Oh, per quanto
ci è caro l’adorabilissimo divino volere, amiamo questa gloriosissima Si¬
gnora, alla quale servono come di trono i primi principi dell'empireo e
i sublimi serafini offrono a gara i propri omaggi».

Ib. pag. 1-2.

Mons. Ilario Costa di Gesù (1696-1754)

LE QUALITÀ DEL VERO MISSIONARIO

«Per regola a chi sentisse inspirato a portarsi quivi dò per sicuro se¬
gnale questi segni. Primo se la vocazione è tanta, che procurando resistervi
non vi può resistere, in quelli però che sono deditissimi all'orazione, a’
quali non bastano le due ore d'orazione mentale che si fa in choro, ma
e di notte e di giorno ne aggiongono altre; in quei che non sono loquaci,
e sono dediti al ritiro, e studio, se questi Dio li fa ellegere dalla Sacra Con¬
gregazione sperino pure che giungeranno a questa vita apostolica. Tale
era in Europa il P. Giovanni Andrea, ed il P. Giovanni, delli altri venuti
nessuno è morto in missione; se Iddio non ne fa singoiar grazia a me, che
vivo cum tota sinceritate, et ventate consolatissimo d’esser qui venuto,
benché ego sentio aliam legem in membris meis repugnantem legi mentis
meae».

Tunkino, li 12 maggio 1725, lettera al P. Provinciale del Piemonte,
in Epistolario, Edizione Vinculum, ad uso manoscritto, Roma,
1963, pag. 34-35.

k k k

«In simili circostanze si desidera molto molto alcun altro nostro Reli¬
gioso che venga in aiuto; ma l’unico distintivo per conoscere li abili si è
Tesser uomo di grande orazione, e ritiro: sia buon Lettore, buon Oratore,
buon Osservante, se non è buon Eremita non può esser buon Missionario.



Antologia 257

Se è troppo eloquente e troppo loquace non può conformarsi al taci¬
turno silenzio necessario in questa perseguitata Missione; se è dominato
da frequenti impeti di sdegno, non potrà soffrire li continui incommodi
ed impertinenze che le faranno li rozzi domestici di questo Paese, e li cali-
di influzzi di questo torrido clima metteran in pericolo il suo calore inter¬
no di degenerare in scandaloso con la libertà, e vicinanza delli oggetti tra
quali di continuo si vive. Credasi di grazia a chi è in luogo, e sa il passato,
vede il presente, e ben può congetturarne il futuro. Intelligenti pauca. Quel¬
li che in Europa chiamansi li spirituali o Torti Colli son li abili per questa
missione, e non altri».

In Tunkino li 18 giugno 1726 - Lettera al P. Provinciale del Piemon¬
te, Ib., pag. 38.

* * *

«Sol prego V.P.Rev.ma riflettere quale sia lo stato d’un Missionario quando
trovasi solo, e della Missione appogiata ad un solo, già diffusamente de¬
scritto prima dal P. Giovanni da S. Agostino, poi anche dal P. Giovanni
Andrea a’ quali però s’ottennero, e si offersero nove spedizioni di novi Mis¬
sionari; tanto più che oltre le nostre, mi vien addossato il carrico di soc¬
correre molte altre Missioni de’ RR. PP. Gesuiti. Supplico dunque
V.P.Rev.ma compiacersi per Viscera Jesu Christi promovere appresso la
S. Congregazione di Propaganda li avantaggi di questa Missione, che se
piace a S.D.M. ed alla medesima far spedizione d’alcuno, dovrà questo es¬
ser eletto secondo le qualità tante volte da’ Missionari, miei antecessori
descritte; cioè d’un Religioso contemplativo, e ritirato, di poche parole,
perché una buona Maddalena nel Chiostro sarà una buona Marta in Ton-
chino, e non altrimenti».

Tunkino li 1 ottobre 1726 Lettera al Rev.mo P. Vicario Generale
de’ Scalzi Agostiniani in Roma, Ib., pag. 40.

P. Bonaventura Viani della B. Chiara (1813-1883)

BELLEZZE POETICHE DELLA BIBBIA

La poesia della Bibbia è una poesia informata d’estro divino, e la sua po¬
tenza è potenza della divinità, che con soavi ed enfatiche armonie investe
l'uomo, lo agita, lo trasporta dove meglio le aggrada. La musica fu sem¬
pre la fida compagna della poesia; le si associò sempre, anzi infiamman¬
do vivamente gli spiriti, ebbero questi bisogno d’irrompere in espressio¬
ni armoniche e numerate, perché dall’armonia e dal numero ispirate fu¬
rono. Ma come niuna sì grande armonia, e niun sì toccante concento può
esservi nel creato, quanto l'ordine sovrano della natura di Dio, l’armonia
delle sfere celesti, le produzioni della natura, le relazioni delle creature



258 Luigi Piscitela

col loro creatore; così per un nobile spirito, che sa elevarsi al bello intel¬
lettuale e meraviglioso del grande, del potente, del giusto e del santo, non
vi può essere poesia più sublime, più toccante, più enfatica di questa.

Ella è una poesia: superiore a qualunque altra la poesia dei profeti,
la quale trascendeva di tanto quella degli altri profeti, che se questi per
prepararsi alle ispirazioni del genio aveano mestieri della musica, i pro¬
feti invece, dalla divinità fortemente scossi, aveano bisogno della musica
per restituirsi alla primera loro calma...

Fu detto che la poesia è una pittura parlante. Ciò è vero d’ogni bella
poesia, ma in modo speciale della poesia biblica, la quale per via d’imma¬
gini rappresenta con tanta evidenza gli oggetti, che par di vedere ciò che
non abbiamo veduto mai, o che pur di vedere è impossibile. E’ inarrivabi¬
le la grandezza di questa divina poesia: ella innalza l’anima, allettandola,
le ispira sublimi sentimenti, la move a nobili affetti; ella fa uso delle espres¬
sioni più ardite, della maniere più lontane dal comune parlare, e di tutto
ciò che l’eloquenza ha di più splendido e più attraente per dipingere con
vivacità e naturalezza le immagini delle cose delle quali favella. Bellezza
siffatta non proviene da splendor di locuzione, né da eleganza di stile, ma
piuttosto dalla sostanza delle cose, cioè dalla forza de’ pensieri, dalla gran¬
dezza de' sentimenti; ed è perciò che sussiste e si fa sentire eziandio nelle
traduzioni più letterali; il che non avviene negli altri poeti. Nulladimeno
siccome le figure che nascono naturalmente dal soggetto che trattasi, che
si presentano spontanee all’immaginazione riscaldata, che sono al loro luo¬
go convenientemente collocate, molta grazia e ornamento aggiungono al
discorso, e colpiscono vivamente la fantasia; così i profeti non hanno tra¬
scurato questo vantaggio alle loro lucubrazioni, e tutta la Bibbia è piena
di quelle figure di cui si valgomo i retori per abbellire i loro scritti. Ne
volete alcuni esempi? Aprite le pagine della Scrittura, e ad ogni piè so¬
spinto v’incontrerete in metafore. Inebrierò le mie saette di sangue, dice
Iddio; del sangue degli uccisi e de’ prigionieri, che hanno il capo tosato;
la mia spada divorerà le loro carni (Dt 32). Un sepolcro aperto è la gola
degli iniqui, dice il Salmista (SI 5); un mazzetto di mirra è il mio diletto,
un grappolo di cipro nelle vigne d’Engaddi, grida la Sposa (Cant 1)...».

(Da Sulle bellezze della Bibbia, Disse Dazione letta in Roma all'Ac¬
cademia de’ Quiriti il 4 gennaio 1983, Roma, Tipografia delle Bel¬
le Arti, 1866, pag. 9-10, 18-20.

P. Luigi Piscitelli, OAD



noi vedemmo la sua gloria
(Qv l,H)

Arte e Poesia



T NOSTRI PADRI CI HANNO RACCONTATO
LA FORZA E I PRODIGI DEL SIGNORE”

L’ARTE NELLE CHIESE E NEI CONVENTI DEGLI AGOSTINIANI SCALZI

Giorgio Mazurkiewicz, OAD

Introduzione
Proporre un bilancio sulla creatività nel campo delle belle arti di una famiglia

religiosa che compie 400 anni della sua storia, non è compito facile. Tenendo pre¬
sente inoltre che nell’arte, soprattutto in quella figurativa, si riflette una partico¬
lare sensibilità spirituale della famiglia religiosa, bisogna stare attenti a non tra¬
lasciare elementi che le sono veramente propri e significativi.

Essendo ben consapevoli che è praticamente impossibile fare una rassegna com¬
pleta, tenteremo almeno di sistemare la materia, presente nei conventi e nelle chie¬
se degli Agostiniani Scalzi di oggi e di ieri, secondo alcune tematiche. Esse facili¬
teranno al lettore ad orientarsi meglio nella ricca gamma di queste opere d'arte,
in cui potranno vedere riflesso il ricco messaggio di spiritualità e di vita.

La vita religiosa stessa, infatti, è stata impressa nelle immagini: pitture, scul¬
ture, incisioni e altri oggetti d’arte o di artigianato. Oggi per noi queste immagini
rimangono le autentiche raffigurazioni di quella vita, ormai nascosta nella me¬
moria storica dei secoli passati e nel cuore di Dio. E sono stimolo ad una ricerca
più attenta e ad una lettura personale più critica. E’ necessario che noi ne risco¬
priamo e reinterpretiamo in maniera più aderente alla verità storica la ricchezza
di contenuti e soprattutto la freschezza spirituale delle motivazioni interiori dei
confratelli che le hanno prodotte. Meritano un apprezzamento coloro che hanno
iniziato questo lavoro, sia conservando il patrimonio d'arte che ci è stato traman¬
dato, sia arricchendolo con nuove opere d’arte.

Nella ricerca di un denominatore comune, su cui poggiare questo discorso sul¬
l’arte nei nostri conventi e nelle nostre chiese, non ne trovo un altro migliore di
quello espresso ai numeri 11 e 12 delle nostre Costituzioni: «La vita religiosa, in
tutte le sue espressioni, è culto perenne a Dio»; «Per attuare l’opera suprema del¬
l’uomo, che è la lode di Dio, e per raggiungere l’unità delle menti e dei cuori in
Dio, dobbiamo anteporre ad ogni attività nella nostra vita il culto liturgico».

Da questi testi risulta che la dimensione cultuale della vita religiosa agosti¬
niana riformata, la sua "liturgicità”, è per noi agostiniani scalzi punto centrale
di identità, e filo conduttore per la nostra ricerca.



L’Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 261

La contemplazione del nome di Dìo

Senza dubbio, la nota peculiare della spiritualità agostiniana riformata è quella
dello scalzismo. Esso si rifà all’esperienza di Mosè dinanzi al roveto ardente, al¬
lorché si sentì ingiungere da Dio l’obbligo di togliersi i sandali; ma va ben oltre
per indicare lo spogliamento degli affetti dell’anima perché rimangano nudi e li¬
beri di ritornare a ciò che è più fondamentale: la vicinanza, anzi l’esperienza per¬
sonale e intima di Dio nella contemplazione.

Questo dato essenziale della esperienza agostiniana viene visualizzato anche
nelle opere d’arte della Riforma. Purtroppo, ci sono giunti pochissimi esempi di
questo motivo dello scalzismo nell’iconografia, oltre la modalità di presentare i
santi dell’Ordine Agostiniano di comune venerazione nell’abito riformato: pochi
ma molto eloquenti.

Sulla predella dell’altare della cappella dell’Ordine, che si trova nella chiesa
della Natività della B.V. Maria a Tabor in Boemia (1640), possiamo ammirare un
bellissimo bassorilievo, scolpito in legno dorato, con la scena dell'apparizione di
Dio a Mosè sul monte Oreb. Il giovane pastore Mosè è presentato nell'atto di to¬
gliersi i calzari di fronte al roveto ardente sopra il quale, fra nuvole teofaniche
e raggi di luce, appare il Tetragramma col nome divino.

Il mistero trinitario.

La ricerca agostiniana di
Dio non si ferma però soltan¬
to a livello di recezione vetero¬
testamentaria del mistero di
Dio, uno ed unico; né l’ogget¬
to di contemplazione è soltan¬
to lo jahvismo mosaico, ma è
la ricerca e la tensione verso

Tabor (Boemia), chiesa della Natività di Maria, altare laterale:
Mosé e l'apparizione del Nome Divino sull’Oreh

(rilievo in legno dorato)

Sul frontespizio del libro di P. Maurizio della Madre di Dio: Sacra Eremus Au-
gustiniana (1657), viene ripreso questo tema della contemplazione del nome divi¬
no. Questa volta però non è Mosè a contemplare il divino Tetragramma, ma San-
t’Agostino. Egli, nell’incisione ad acquafòrte, è raffigurato in primo piano nell’a¬
bito riformato e a piedi scalzi, e rivolge lo sguardo in alto dove, tra le nuvole del
cielo e i cori degli angeli, appare il nome divino. L'atteggiamento di contempla¬
zione è rafforzato dal gesto della mano sinistra, tesa in alto, mentre la mano de¬
stra si stringe al cuore. Tra Agostino e il cielo, su cui appare il nome divino, si
estende il paesaggio costiero con numerosi monasteri, disseminati sulle colline.
S. Agostino per i suoi figli spirituali diventa così un nuovo Mosè: profeta della
più alta contemplazione di Dio
ed araldo della sua Parola, il
cui frutto è il pellegrinaggio
pasquale alla nuova vita con
Cristo, vero Mosè dell’eterno
Oreb.



262 Giorgio Mazurkiewicz

Lnare (Boemia), convento della SS. Trinità:
Trinità, olio su tela

la piena comunione con Dio, rivelato da Ge¬
sù: il Dio-Amore, comunità di vita delle Tre
Persone. Non soltanto quindi un Dio tra¬
scendente, Dio di altezze infinite, ma un Dio
vicino, Dio unità perfetta di Persone che si
amano infinitamente e che amano tutto ciò
che è stato posto in esistenza. Dio - prototi¬
po di ogni amore - è la vera meta della ri¬
cerca e della conversione agostiniana.

Perciò il tema trinitario, essendo il mo¬
tivo per eccellenza della meditazione teolo¬
gica di Agostino e dei suoi seguaci, è pre¬
sente ovunque nell’arte delle chiese e dei
conventi agostiniani e possiede delle conno¬
tazioni particolari. Una analisi più attenta
dei tipi iconografici delle rappresentazioni
figurative del mistero trinitario permette di
cogliere questi specifici accenti di riflessio¬
ne agostiniana sul mistero di Dio Uno e
Trino.

Innanzitutto, abbiamo avuto la fortuna
di avere una chiesa e un convento, fondati
nell’anno 1684, intitolati direttamente alla

Santissima Trinità: si tratta di Lnare (Boemia). La chiesa, malgrado la dolorosa
soppressione comunista del 1950, ha conservato intatta la sua bellezza e il suo
tesoro artistico, carico di simbologia e di rappresentazioni trinitarie. Questi mo¬
numenti saranno evidenziati opportunamente nel discorso tipologico che segue.

Cominciando dalle rappresentazioni più simboliche, in cui per immaginare la
Trinità si usa il classico simbolo triangolare, si può osservare quel triangolo ra¬
dioso in un rilievo dorato, con l’occhio del Signore che veglia su chi lo teme', aper¬
to sul mondo e le cui pupille scrutano ogni uomo12, come lo si vede sul soffitto del
presbiterio e del pulpito di questa chiesa: ovvio richiamo all’assistenza divina du¬
rante la predicazione.

In secondo luogo è doveroso menzionare la sontuosa composizione, in stucco
bianco e dorato, posta sopra l’altare maggiore della chiesa dell’Esaltazione di Santa
Croce a Strzelin in Polonia (1716)3. Qui il triangolo trinitario è posto tra nuvole
radianti e adorato da schiere di angeli: una vera "gloria” della Trinità.

Non si deve dimenticare, inoltre, il quadro collocato nella sagrestia del San¬
tuario della Madonna di Vaiverde. E’ una tela dipinta ad olio, che raffigura la Tri¬
nità con il simbolo triangolare: opera di Ferro Vaccaro, pittore catanese, attivo

1 Cfr. Sai 32.
2 Cfr. Sai 10.
3 Cfr. Cronache manoscritte della Parrocchia dell’Esaltazione di S. Croce a Strzelin.



L’Arte nelle chiese c nei conventi degli Agostiniani Scalzi 263

con la sua arte nel Santuario negli anni 1855-18614.
Il secondo schema iconografico trinitario nelle nostre chiese, è quello classico

post-tridentino: antropomorfizzazione delle due persone divine, il Padre e il Fi¬
glio, mentre lo Spirito Santo è raffigurato con la colomba in volo5. Possiamo
chiamarlo tipo "completo”, e come esempi citare le seguenti opere.

Innanzitutto un vero cimelio, oggi gelosamente custodito nella casa canonica
di Kasejovice (Boemia), ma proveniente dal Convento di Lnare: un dipinto su ta¬
vola di forma quasi tonda, montato su vistosa cornice in legno dorato a forma
di foglie d’acanto, che rappresenta il Padre, seduto a sinistra, col nimbo triango¬
lare e lo scettro nella mano destra, vestito di una tunica bianco-celeste con palio
color d’oro; al suo fianco, il Figlio, seduto alla destra del Padre, è rivestito sol¬
tanto di un leggero manto rosso. Egli regge con la destra una pesante croce, men¬
tre con il dito della mano sinistra, segnata dalla ferita del chiodo e posata sul
petto nudo, indica la ferita del costato trafitto. Sopra i Due, la colomba dello
Spirito Santo vola dal Figlio verso il Padre e irraggia ambedue. Il Padre e il Fi¬
glio non si guardano vicendevolmente: si direbbe una Trinità "non dialogante”.
Il Padre, pensoso, guarda giù nell'abisso, mentre lo sguardo del Figlio è rivolto
verso chi osserva e sembra dire: guarda a Colui che per te è stato trafitto.

Una variante analoga si trova nella sagrestia di Vaiverde (CT). E’ una tela di¬
pinta ad olio di Ferro Vaccaro (1865). Il Padre, rivestito di tunica bianca e di un
sontuoso piviale color oro con stola, è coronato dal nimbo triangolare. Con la
mano sinistra regge lo scettro, appoggiato sul globo dell’universo, mentre la sua
mano destra è tesa in alto nel gesto di benedizione; il Figlio, seduto alla destra
del Padre e rivestito di manto azzurro, regge con la mano destra la croce, men¬
tre la sinistra indica il fianco aperto dalla lancia. La colomba dello Spirito Santo
è situata esattamente nel mezzo, fra il Padre e il Figlio, in modo da formare il
triangolo perfetto dell’unità. Lo sguardo del Padre incontra quello del Figlio: è
una Trinità "dialogante”.

Un terza immagine di questo tipo si trova sopra il pulpito della chiesa dell’E¬
saltazione di S. Croce a Strzelin (Polonia), ed è una scultura in legno.

C’è poi un tipo di Trinità "incompleto”, con alcune varianti. Ecco alcuni esempi.
Nella sagrestia della chiesa S. Maria alle Fonti, presso Vienna (1636), la SS.

Trinità è raffigurata nella persona del Padre nimbato di triangolo e seduto sulle
nubi del cielo, rivestito di tunica blu e manto rosso. Egli con la sinistra regge
il globo dell’universo, mentre con la destra imparte la benedizione.

Analoga rappresentazione in pietra osserviamo sulla cuspide della facciata della
chiesa della Trinità a Lnare (Boemia)6. Nel mezzo della facciata si trova invece
un’immagine, eseguita in graffito e di epoca più recente, che rappresenta il Pa-

4 Secondo la datazione di alcuni altri suoi quadri che si trovano in detta sagrestia.
5 L'iconografia post-tridentina non usa più l'immagine antropomorfa per la rappresentazione dello

Spirito Santo. D'ora in poi è permesso soltanto il simbolo della colomba o del fuoco; cfr. W. WEHR,
Trinità. Arte, in: Enciclopedia Cattolica, Città del Vaticano, 1954, voi. XII, col. 545.

6 Cfr. J. P. HILLE, Klaster Lnarsky a jeho pamatky, Blatna, 1934, p.13.



264 Giorgio Mazurkiewicz

dre seduto sulle nuvole e attorniato da quattro angeli, con il nimbo rotondo attor¬
no alla testa e con il manto legato sul petto da un grande disco, su cui si intravede
la colomba dello Spirito Santo. Il Padre, allargando le braccia, imparte la benedi¬
zione. Non è evidenziata la figura del Figlio.

Invece in altre due immagini, che è interessante richiamare, la figura del Fi¬
glio è ridotta a una rappresentazione simbolica. E’ il caso del bellissimo dipinto,
forse seicentesco, oggi conservato nel nuovo convento di S. Rita a Spoleto, in cui
il quadro (olio su tela) è dominato dalla possente figura del Padre, visto a mezzo
busto. Egli è rivestito di un solenne piviale d’oro, il colore che nell'iconografia
cristiana simboleggia sempre il divino; con la destra benedice, mentre appoggia
la sinistra sul globo dell’universo. Tra le due dita di questa mano spunta una pic¬
cola croce di legno, piantata sul globo: simbolo del Figlio Redentore. Lo Spirito
Santo, in forma di colomba, vola tra le due mani del Padre, il cui capo è aureolato
dal nimbo triangolare. Tutta l’immagine è centrata sul volto del Padre, i cui occhi
guardano intensamente chi osserva.

Una soluzione simile troviamo nella immagine moderna della Trinità, presen¬
te sulla porta laterale di bronzo del Santuario della Madonna di Vaiverde7. L’au¬
tore, Prof. Salvatore Adamantino, ha ideato così la Trinità: il Padre, rivestito di
una lunga e semplice tunica, nimbato di triangolo, tiene nella mano sinistra un
piccolo globo terrestre, sormontato da una piccola croce, mentre la mano destra
è tesa in giù col palmo aperto in gesto di accoglienza. Accanto c'è una grande cro¬
ce. Tra la croce e la figura del Padre si trova invece la colomba dello Spirito San¬
to in volo, che manda in giù tre raggi di luce. Tutta la scena è immersa nelle nuvo¬
le ed è vista in posizione obliqua, dato che è in funzione dell’episodio della con¬
versione di S. Agostino, scolpito nella parte inferiore del portale.

Il tipo iconografico trinitario, più ricco di contenuti, è senza dubbio quello che
possiamo chiamare "aperto” alle relazioni extra-trinitarie. Lo troviamo soprat¬
tutto nell’incrocio con il tema mariano, e più precisamente con quello della glori¬
ficazione celeste di Maria e del suo ruolo di Mediatrice.

L’esempio più alto di questo tipo di elaborazione è la pala dell’altare maggio¬
re della chiesa della Trinità a Lnare. Questo grandioso quadro, dipinto ad olio nel¬
l’anno 1707 dal famoso pittore boemo Petr Brandi, rappresenta la SS. Trinità con
la Madonna, S. Agostino, S. Tommaso da Villanova e S. Susanna. Secondo l'inten¬
zione dell’autore, il quadro raffigura l'atto di affidamento dell'Ordine degli ago¬
stiniani scalzi e del convento di Lnare alla SS. Trinità, per l'intercessione della
Madre di Dio8.

Stiamo di fronte ad una immagine molto elaborata nel simbolismo e molto ar¬
dita nel modo di rappresentare il ruolo di Maria nella Chiesa. La Trinità in questo
quadro è quasi completamente "sciolta”. Il Figlio volge le spalle al Padre ed è tut¬
to proteso verso sua Madre, che dal canto suo è rivolta verso il Figlio. Cristo, se-

7 La porta è stata fusa nell’anno 1987 a conclusione delle celebrazioni del XVI Centenario della Con¬
versione e del Battesimo di Sant'Agostino e rappresenta la scena della sua conversione; cfr. L. SA-
PIA, // Santuario di Vaiverde. Storia e fede, Vaiverde, 1987, p.64.

8 Cfr. J. P. HILLE, op. cit„ p. 9.



L’Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 265

miavvolto in un manto rosso, è devotamente re¬
clinato verso la Madre inginocchiata. Ella, rive¬
stita di una tunica rossa con manto blu, con le
bracia allargate indica a Cristo la persona di San-
t’Agostino. Questi presenta a Maria, con la destra
protesa verso di Lei, il proprio cuore infiamma¬
to, affinché Ella lo possa offrire al suo Divin Fi¬
glio. Dietro a S. Agostino si intravedono due fi¬
gure di santi. La scena nel suo complesso, sor¬
montata dalla presenza luminosa del simbolo del¬
lo Spirito Santo (la colomba), è caratterizzata da
un forte movimento circolare. La Trinità è coin¬
volta pienamente nelle vicende della terra. Maria
intercede al cospetto di Dio Unitrino per il bene
dei suoi devoti figli.

Anche la tela dell’altare maggiore della chie¬
sa di S. Giuseppe e Tecla a Ferrara (1671 )9 tradi¬
sce una profonda affinità. La Trinità, collocata nel
centro alto del quadro, è ancora di tipo "aperto”,
pur essendo molto più statica di quella di Lnare.
E tutta la composizione appare più orizzontale,
stratificata e statica. La colomba dello Spirito
Santo occupa il livello più alto. Sul livello più bas¬
so, su un banco di nubi, sono collocati in posizione seduta: il Figlio (semicoperto
da un manto violaceo) e il Padre (coperto quasi totalmente da un manto color ros¬
so). Sia il Padre che il Figlio tengono, ciascuno per conto proprio, un globo (il Pa¬
dre con la mano destra e il Figlio con la mano sinistra). Il Figlio con devozione
si rivolge a Maria, che sta inginocchiata più in basso. Al lato opposto della Ma¬
donna si trova un santo, forse San Pietro, inginocchiato in atto di preghiera. Più
sotto sono alcuni santi: S. Rita ( a sinistra), S. Michele Arcangelo (al centro), S.
Agostino (a destra). Maria con le mani giunte è rivolta verso il Figlio e prega insie¬
me ai santi perché la città di Ferrara, raffigurata in basso, venga risparmiata dal¬
la peste. S. Agostino, vestito nell’abito riformato, la cui mitra e pastorale sono
sostenuti da un angioletto, inginocchiato prega intensamente, tutto rivolto verso
il Mistero Trinitario, stringendo al petto tutte e due le mani.

Altre rappresentazioni della Trinità, che collocano la Madonna in posizione cen¬
trale, sono quelle dell’Incoronazione di Maria. Ecco alcuni esempi: l’affresco sul
soffitto della sagrestia della chiesa di S. Venceslao a Praga (1621) e la composizio¬
ne scultorea che troneggia sopra uno degli altari laterali della chiesa della Nativi¬
tà della Beata Vergine Maria a Tabor (1640). Il Padre e il Figlio impongono con¬
temporaneamente la corona sul capo di Maria, mentre lo Spirito Santo, in forma
di colomba, assiste dall’alto alla scena.

C’è poi una grandiosa composizione scultorea dell 'Incoronazione della Madon¬
na, che si trova sul timpano dell’altare maggiore della chiesa di S. Maria Nuova

S. Maria Nuova:
L'Immacolata (statua in legno clorato)

9Cfr. GIOVANNI BARTOLOMEO DI S. CLAUDIA, Lustri Storiali, Milano, 1700, fol. 212-217.



266 Giorgio Mazurkiewicz

(sec. XVII). La statua della Madonna, in legno d’ulivo dorato (davvero "un segno
grande che appare nel cielo”10) emerge nettamente dallo sfondo, formato dalla
raffigurazione della Trinità in stucco bianco, caratterizzata da forte gestualità delle
Persone divine: Cristo impone sul capo della Madre la corona, mentre il Padre
alza la sua destra nel gesto di benedizione.

Sul dipinto, che orna il soffitto della stessa chiesa, troviamo ancora l’immagi¬
ne della Madonna nel contesto trinitario. Ma qui Maria - questa volta non l’Assun¬
ta Incoronata ma la Vergine Immacolata, il cui mistero è accentuato dalla pre¬
senza del serpente ai piedi della Vergine - è piuttosto contemplata dalla stessa
Trinità.

Una variante di questo tema trinitario si trova nella pala dell’altare maggiore
della chiesa del Gesù a Mussomeli (1649). La Madonna è incoronata con diadema
di stelle, impostole sul capo da Dio Padre, mentre lo Spirito Santo in forma di
colomba si posa su di Lei; manca il Figlio, ma dobbiamo ricordare che Ella è pur
sempre la Madre del Verbo Incarnato.

Una singolare rappresentazione della Trinità con Maria, si trova ancora in una
incisione su rame del libro di P. Ambrogio Staibano: Tempio Eremitano de' Santi,
e Beati dell’Ordine Agostiniano (Napoli, 1608, parte prima). L’ignoto incisore ha
rappresentato la Trinità alla sommità del quadro in maniera del tutto asimmetri¬
ca. Difatti, sopra la figura di S. Agostino, che occupa il posto centrale, si trova
la colomba dello Spirito Santo, e più sopra la figura di Dio Padre a mezzo busto,
che nella mano sinistra regge il globo dell’universo, mentre con la destra benedi¬
ce. Il Figlio si trova all’estremo lato sinistro dell’immagine ed è tutto rivolto ver¬
so il Padre con le due braccia allargate. In simmetria con Cristo, dal lato destro
deH'immagine, si trova la B. V. Maria, anch’Ella rivolta verso il Padre celeste in
atteggiamento di profonda ed umile preghiera, con le braccia incrociate sul pet¬
to. Tutta la scena ha come centro la figura del Padre.

Un’altra interessante immagine della Trinità si trova nello stesso libro, e illu¬
stra il tradizionale motivo della vicenda mistica di Sant’Agostino: la meditazione
del mistero trinitario sulla spiaggia del mare11. La Trinità che appare ad Agosti¬
no rappresenta il tipo di "pietà di Dio Padre”. Infatti, la figura del Padre, il cui
capo è attorniato dal solito triangolo, sorregge con le sue braccia la croce, sulla
quale muore il Figlio, mentre la colomba dello Spirito Santo si pone nella posizio¬
ne centrale tra la testa del Padre e il braccio trasversale della croce del Figlio.
E’ da sottolineare nella rappresentazione la configurazione nettamente lineare e
non più triangolare della Trinità: tipo iconografico in cui riecheggiano antiche
posizioni patripassiane12.

Un tipo ancora più complesso di rappresentazione figurativa della Trinità è
quello che viene intrecciato con la Sacra Famiglia: la vita intratrinitaria si incon-

l0Cfr. Ap 12.
11 Cfr. A. STAIBANO, Tempio Eremitano de’ Santi, e Beati dell’Ordine Agostiniano, Napoli, 1608, p. 20.
l2Cfr. W. WEHR, op. cit.; C. VAGAGGINI, Modalismo, in: Enciclopedia Cattolica, Città del Vaticano,

1952, voi. Vili, coll. 1162-1165.



L'Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 267

tra con la vita della famiglia umana. Il centro di queste due famiglie è Gesù. Nelle
chiese del nostro Ordine abbiamo alcuni esempi di elaborazione di questo tema.

Il primo, lo troviamo nella chiesa di S. Maria dell’Itria a Trapani. E’ una tela
del tardo seicento, dipinta ad olio da Domenico La Bruna13. Presenta la Trinità
nel piano superiore del quadro in modo del tutto insolito. E’ una composizione
asimmetrica in cui l’elemento più sorprendente, in questo contesto trinitario, è
quello di raffigurare il Figlio come Gesù Bambino. E questo avviene per ragioni
funzionali, dato che si tratta appunto dell’aggancio della tematica trinitaria con
quella della Sacra Famiglia. Qui vediamo illustrato, in maniera molto sfumata
e piena di serena dolcezza, il gesto dell'Eterno Padre che affida il Figlio alle pre¬
mure e alla custodia di San Giuseppe, padre putativo di Gesù. Questo amoroso
dialogo tra le due paternità: quella divina ed eterna con quella temporanea e ter¬
restre del focolare nazaretano, risalta in primo piano. Maria, rivolta con lo sguar¬
do in basso verso un santo che sta in adorazione del mistero, con la destra sorreg¬
ge Gesù Bambino; ma è quasi assente alla scena del dialogo che si svolge tra Dio
Padre e San Giuseppe, mentre gli consegna il Figlio unigenito. Il centro della com¬
posizione è la figura di Gesù Bambino, colui che unisce in sé la Famiglia di Naza¬
ret con la sua eterna Famiglia trinitaria.

Il secondo esempio di questo tema si trova sulla pala dell’altare maggiore del¬
la chiesa di S. Maria dell’Itria a Marsala. E’ una copia piuttosto recente, eseguita
in mosaico, del famoso quadro della Sacra Famiglia del Murillo14: soggetto mol¬
to conosciuto nella storia dell’arte. A noi interessa soltanto sottolineare qualche
particolare, che forse sfugge all'osservatore meno attento. La posizione della Tri¬
nità che, come nel quadro precedente, si incontra con la Sacra Famiglia, è di tipo
lineare e non triangolare. Inoltre, il Figlio è qui presentato adolescente, non più
bambino. La seconda differenza con il soggetto precedente, è quella dello strettis¬
simo legame di Gesù con la sua Famiglia terrena e una certa distanza con le altre
due Persone divine, che sono "sospese” tra nuvole teofaniche, mentre egli è pie¬
namente inserito nella situazione spazio-temporale, pur essendo per così dire di¬
stinto dai genitori, poiché è collocato su un piedistallo. Gesù è tenuto per mano
sia da Maria che da Giuseppe, ma i loro sguardi non dialogano: ciascuno guarda
il proprio orizzonte. Soltanto San Giuseppe è rivolto direttamente a chi osserva,
quasi per invitarlo ad entrare in questa intimità della famiglia divino-umana. L’in¬
tero campo del quadro è dominato da una fortissima e quasi immateriale luce,
che proviene dal Padre e si effonde su tutte le figure del mosaico, conferendo così
all’insieme un’aura soprannaturale.

La vita e la passione di Gesù
P. Ignazio Barbagallo giustamente scrive che la vita spirituale degli agostinia¬

ni scalzi, fin dalle origini della Riforma, veniva nutrita dall’amore per il Crocifis-

l3Cfr. C. ZACCONE, Il ritorno degli Agostiniani Scalzi nella Città di Trapani. Cronistoria 1953-1983,
Ed. Dialogo, PP. Agostiniani Scalzi, Vaiverde, 1983, p. 158s.

14 L’originale di quest’opera di Bartolomé Esteban Murillo (Siviglia 1618-1682) si trova nella Natio¬
nal Galery a Londra.



268 Giorgio Mazurkiewicz

so, che ispirava alcune devozioni particolari dell'Ordine alla Passione di Gesù15.
Questo aspetto caratteristico della spiritualità è riflesso anche nelle opere d’arte

delle chiese antiche e moderne degli agostiniani scalzi. L’attenzione verso la Pas¬
sione del Signore è stata volutamente posta al centro dell’elaborazione artistica
anche di altri temi riguardanti la vita di Gesù. Per avere un’idea completa, propo¬
niamo qui una vasta rassegna della tematica neotestamentaria presente nelle opere
d’arte delle nostre chiese, percorrendo tutta la vita del Salvatore secondo questo
particolare sentiero artistico: il Vangelo illustrato "secondo gli agostiniani scalzi”.

Il primo tema che incontriamo in questo viaggio tra le opere d’arte di temati¬
ca neotestamentaria, è certamente l’evento dell’Annunciazione. E si deve subito
dire, che anch’esso è fortemente segnato dalla sua intima connessione, in forza
della verità stessa dell’evento, con il precedente tema trinitario. Gli esempi che
illustrano l’Annunciazione si trovano dovunque.

Nella chiesa di S. Nicola a Palermo c’è una tela seicentesca di Giuseppe Saler¬
no (lo "Zoppo Di Ganci”)16.

Una bellissima e insolita rappresentazione dell’Annunciazione si trova anche
nel Santuario della Madonna di Vaiverde. E' formata da due pannelli eseguiti in
terracotta e collocati ai lati del pulpito sulla parete destra della navata centrale.
L’Angelo Gabriele porta nella mano destra un fiore e con la mano sinistra saluta
la Vergine. Fra i due pannelli è posto il pulpito, ove tuttora viene annunciata la
Parola di Dio, che nell’evento dell’Annunciazione si è fatta carne nel purissimo
seno della Vergine Maria. E tutto questo è opera dello Spirito Santo, che qui è
raffigurato sulla sommità del pulpito, perché lega idealmente i due eventi.

L’elaborazione più recente del tema si trova sulla parete sinistra del Santua¬
rio della Madonna della Speranza a Giuliano di Roma (FR). Il quadro, eseguito
con la tecnica dell’affresco, presenta Maria in atteggiamento di preghiera, men¬
tre il celeste messaggero porta la buona notizia, simboleggiata nel fiore del giglio
bianco, stretto nella mano sinistra, mentre la destra è alzata nel gesto di procla¬
mare solennemente l’annuncio.

La Madonna nel cui seno viene accolto il Verbo, diventa Madre di Dio, rima¬
nendo sempre Vergine: prima, durante e dopo il parto. La perenne verginità di
Maria, come sappiamo, è un tema privilegiato nella riflessione mariologica ago¬
stiniana; per questo lo troviamo anche nelle rappresentazioni artistiche.

A Trapani, nella chiesa della Madonna dell’Itria, c’è una tela ad olio di autore
ignoto, raffigurante la Madonna del Parto: «La Vergine ha un sorriso dolce e ma¬
terno, mentre un gruppetto di testoline di angeli formano una corona attorno al
suo seno, quasi a voler adombrare il parto»17.

Lo stesso soggetto, questa volta eseguito in una stupenda scultura marmorea

15 Cfr. I. BARBAGALLO, Togliti i calzari... la terra che calpesti è santa. La spiritualità degli Agostinia¬
ni Scalzi, Roma, 1978, pp. 57s.

16 Cfr. I. BARBAGALLO, Chiesa di S. Nicola da Tolentino in Palermo, Palermo, 1979, pp. 53.57.
17 Cfr. C. ZACCONE, op. cit., Vaiverde, pp. 87-89.



L’Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 269

del sec. XVII da un Orsolino, si trova nell’altare maggiore della Chiesa di S. Nico¬
la da Tolentino a Genova18. Anche nel Santuario della Madonnetta si trova un
quadro analogo, opera di Giuseppe Galeotti (1738).

Il tema della Visitazione è trattato su un quadro della chiesa di S. Bernardino
a Castiglione d’Adda (1658). L’intensità dell'incontro tra due Madri, Maria ed Eli¬
sabetta, è espressa dal singolare incrociarsi delle braccia di queste straordinarie
donne. Il gesto di Elisabetta sembra quasi impedire a Maria di chinarsi nel salu¬
to: Ella è infatti Colei che sarà chiamata benedetta da tutte le generazioni umane.

Il ciclo natalizio invece è stato raffigurato in diversi modi nelle nostre chiese.
Iniziamo da una scena del tutto straordinaria della suddetta chiesa castiglionese.
Essa costituisce la parte centrale dello stupendo polittico medievale dell’altare
maggiore, che raffigura l'adorazione del Bambino Gesù appena nato da parte di
Maria e degli Angeli. Alla scena non è presente S. Giuseppe, mentre è accentuata
la simbolica presenza del bue e dell’asino, collocati sempre, sin dall'antichità pa¬
leocristiana, nella scena del Natale19. Sopra l'immagine centrale, si trovano altre
scene evangeliche, trattandosi di un polittico: la scena dell’Annunciazione e, an¬
cora più in alto, quella che dalla critica d’arte viene chiamata: Cristo nel torchio
mistico20.

Il tema più ricorrente del ciclo natalizio è l’adorazione dei pastori, scelto con
predilezione dai nostri religiosi, forse per sottolineare questa verità fondamenta¬
le: Gesù si rivela pienamente soprattutto ai semplici e agli umili di cuore.

A questo proposito si deve tener presente che lo specifico della spiritualità de¬
gli agostiniani scalzi si fonda proprio sul voto e sull’ascesi dell'umiltà, così ama¬
ta da Agostino e caldamente raccomandata ai suoi figli spirituali.

Le scene più belle di "adorazione dei pastori” le troviamo nel ciclo pittorico
natalizio, collocato sulle pareti laterali della chiesa di S. Giuseppe e Tecla a Fer¬
rara, nella pala di un altare della chiesa S. Maria della Catena a Palermo (1606),
in quella della chiesa dei Santi Pancrazio ed Agostino a Pianezza (TO) (1647), nella
pala dell’altare laterale della chiesa di S. Agostino a Monte S. Martino (inizio sec.
XVIII)21, e nella sacrestia del Santuario della Madonnetta a Genova.

L'"adorazione dei Magi” è piuttosto rara. La incontriamo nel quadro della na¬
vata laterale della chiesa di S. Agostino a Vienna (1630) e nell'affresco del tardo

18 Cfr. AA.VV., Chiesa di S. Nicola da Tolentino. Padri Agostiniani Scalzi - Genova, Genova, 1977, p. 7.
19 Si tratta non soltanto di un semplice richiamo ai testi profetici (Is 1,3; Ab 3,2), ma di un profondo

significato simbolico ed ecclesiologico raffigurato in questi due animali. Il bue, animale puro se¬
condo la legge mosaica, era la materia per eccellenza del sacrificio nel Tempio gerosolimitano; per¬
ciò, posto accanto a Gesù Bambino, sta a significare, quella parte del popolo eletto che ha ricono¬
sciuto in Gesù il Messia già venuto e nato nella carne (Ecclesia ex circumcisione). Invece l'asino,
animale impuro, indica i gentili (Ecclesia ex gentibus). Tutte e due le comunità ecclesiali si raduna¬
no attorno a Gesù; è lui che forma in sé l’unità del popolo fedele; cfr. H.eM. SCHMIDT, Il linguag¬
gio delle immagini. Iconografia cristiana, Ed. Città Nuova, Roma, 1988, pp. 87-90.

20 E' molto importante questo accostamento del tema della passione alle scene del ciclo natalizio. Su
questo argomento si parlerà più dettagliatamente in seguito.

21 Cfr. 9° Cinquantenario della Traslazione del SS. Crocifisso nella Chiesa di S. Agostino dei PP. Ago¬
stiniani Scalzi in Monte San Martino (MC), Fermo, 1977, p. 5.



270 Giorgio Mazurkiewicz

Havlickov Brod (Moravia) -

seicento nella chiesa dello Spirito Santo ad Atri
(1691). In questo affresco i tre Magi che adorano
Gesù Bambino sono addirittura tre religiosi22 in
abiti diversi (marrone, grigio e nero), che recano
in dono tre cuori, sui quali sono scritti i nomi del¬
le tre virtù teologali: fede, speranza e carità.

Il tema della Sacra Famiglia, come si è già det¬
to sopra, occupa un posto del tutto privilegiato
nella tradizione artistica del nostro Ordine. Qui
basti ricordare, a mo’ di esempio, uno stupendo
gruppo ligneo dell’altare maggiore della chiesa
Madonna dell’Itria di Trapani, opera seicentesca
dello scultore trapanese Pietro Orlando, model¬
lata in legno di cipresso23, così fortemente lega¬
ta alla figura del Ven. Fra Santo di S. Domenico,
uno dei più insigni figli della Riforma agostinia¬
na in Sicilia.

Chiesa di Gesù, Maria e Giuseppe:
Gesù Bambino con la Croce (scultura)

Vaiverde: Gesù Bambino con S. Gio¬
vannino (olio su tela, particolare)

Inoltre va ricordata la chiesa di Gesù Maria
Giuseppe a Teutobrod, oggi Havlickov Brod, Mo¬
ravia (1675), sulla cui facciata principale sono col¬
locate in nicchie distinte le tre statue lapidee della
Sacra Famiglia. La composizione tradisce il for¬
te influsso dello stile rococò.

Vi sono inoltre alcune tele ad olio dello stesso
soggetto, che meritano una menzione: una pala
d’altare della chiesa di S. Ilario di Cremona (1673),
e il quadro sull’altare del coro del convento di
Ferrara.

A questo punto occorre spendere ancora una
parola sull’influsso che ha esercitato la spiritua¬
lità dell’Ordine sull’ispirazione artistica. Ad esem¬
pio, Gesù Bambino talvolta viene raffigurato con
la Croce in mano. E’ il caso di Havlickov Brod, in
cui Gesù porta una grande croce. Lo stesso sim¬
bolo si trova sulla parte superiore dell'artistico ta¬
bernacolo della chiesa di Tabor: Gesù Bambino,
munito della croce (questa volta trasformata nello

stendardo vittorioso del Risorto) colpisce mortalmente il drago, simbolo di Satana.
Ma l’espressione più eloquente di questo intreccio di spiritualità e arte, che

associa il tema della Natività con quello della Passione, si incontra nella tela di

221 due primi nomi si leggono nella didascalia che è posta in alto dell'affresco: Sebastianus, Ottavius;
il terzo nome è scomparso.

23 Cfr. M. SERRAINO, La Chiesa di S. Maria dell’Itria e i PP. Agostiniani Scalzi di Trapani, Trapani,
1982; C. ZACCONE, op. cit., p. 21s.



L’Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 271

Ferro Vaccaro, collocata nella sagrestia del
Santuario di Vaiverde, in cui Gesù fanciullo
riposa dormiente sulla croce, mentre accanto
lo sta vegliando S. Giovannino, anch'egli con
la sua croce e la scritta: “Ecce Agnus Dei”.
Questo accostamento della croce al tema del¬
l’infanzia di Gesù è una antichissima tradizio¬
ne, già in uso nell'arte paleocristiana, per
esprimere la totalità e l’inscindibilità del mi¬
stero di Cristo: Incarnazione-Redenzione24. E
questo è un altro elemento caratteristico del¬
la spiritualità degli agostiniani scalzi: la loro
particolare sensibilità verso la Passione del
Signore.

Continuando ancora l'analisi del ciclo na¬
talizio, troviamo altre scene, che completano
il mistero. Sulla fuga in Egitto c’è un bellissi¬
mo affresco nella chiesa di Castiglione d'Ad-
da e un pannello ligneo dorato della predella
di un altare laterale della chiesa di Tabor. In
essa troviamo inoltre uno stupendo bassorilie¬
vo in legno dorato, che orna l’ambone e rap¬
presenta l'ultimo episodio evangelico del ciclo

Marsala - S. Maria d’Itria (refettorio):
Cristo al pozzo di Giacobbe (olio su tela)

dell’Infanzia: la disputa di Gesù dodicenne tra i dottori del Tempio.
Concludendo la rassegna delle sacre rappresentazioni legate al tema di Gesù

Bambino e della Sacra Famiglia, si deve assolutamente mettere in risalto la figu¬
ra di San Giuseppe, a cui l’Ordine degli agostiniani scalzi ha reso sempre una gran¬
de devozione considerandolo Protettore dell'Ordine. La sua devozione veniva ali¬
mentata attraverso pregiati quadri e statue: cfr. l'affresco del soffitto della sagre¬
stia della chiesa di Ferrara, la tela dell'altare della chiesa di S. Nicola a Napoli,
le antiche statue in legno policromo della chiesa alla Renella (NA), di S. Carlo a
Torino (1611), di S. Nicola a Palermo.

In modo particolare S. Giuseppe veniva venerato come patrono dei moribon¬
di, perciò presso alcune nostre chiese esistevano gli altari dedicati al "transito”
di S. Giuseppe. Basti ricordare qui l'altare del braccio destro del transetto della
chiesa di Strzelin (Polonia) o lo stupendo quadro della chiesa di S. Agostino a
Vienna.

L’attività pubblica di Gesù comincia col Battesimo nel Giordano. Nel nostro
repertorio iconografico esistono però pochi esempi che illustrano questo evento.
Qui possiamo citare la composizione scultorea in pietra collocata su un’alta co-

24 II più antico esempio di questa rappresentazione si trova sul sarcofago paleocristiano del IV sec.
d. C. collocato nelle Grotte Vaticane e che oggi serve da tomba per il Papa Pio VI. E’ la scena dell’A¬
dorazione dei Magi, dove dietro la cattedra su cui sta seduta la Madonna col Bambino appare, per
la prima volta nell'arte paleocristiana, una grande croce latina; cfr. C. CALASSI PALUZZI, San Pie¬
tro in Vaticano, Roma, voi. Ili, 1965, pp. 153s.



272 Giorgio Mazurkiewi.cz

lonna dinanzi alla chiesa di Havlickov Brod,
oppure la sommità del Battistero di Lnare con
una raffigurazione in legno policromo.

Ma sovrasta in valore queste due rappre¬
sentazioni la grandiosa tela dell'altare maggio¬
re della chiesa di S. Giovanni Battista a Her-
berstein (Stiria), dipinta nel 1720 dall’artista
di Graz, Marx Schokoting.

Motivo affine al tema del Battesimo è quel¬
lo di San Giovanni che indica Cristo Agnello
di Dio, come si vede su una delle tele seicente¬
sche della navata della chiesa di S. Lorenzo ad
Acquaviva Picena (1613).

Sono rari i motivi attinti alla vita pubblica
di Cristo. Uno di questi è la scena di Gesù con
la Samaritana al pozzo di Giacobbe, racconta¬
to dal Vangelo di Giovanni (il testo così ampia¬
mente commentato da S. Agostino). Questo epi¬
sodio è raffigurato anche nel coro della chie¬
sa di Gesù e Maria a Roma (1615) e in un di-

Acquaviva Picena - Chiesa di S. Lorenzo: pinto del ciclo collocato nel refettorio del con-
Cristo coronato di spine (scultura in legno) vento di Marsala (1630). In questo refettorio

si trova un altro quadro con la scena, pure que¬
sta raramente rappresentata nell’arte, del colloquio di Gesù con la donna cana¬
nea. Il ciclo marsalese contiene altre immagini legate ai temi evangelici nei quali
si parla del cibo; così i nostri religiosi hanno voluto abbellire il loro posto di ri¬
storo, affinché, come dice la Regola25, durante il pasto possa sfamarsi anche l’a¬
nima, mediante la contemplazione della Parola resa visibile nell’immagine sacra.

Con grande frequenza sono invece visualizzati gli episodi del ciclo della Pas¬
sione: tema prediletto nella spiritualità degli Scalzi.

Preludio della Passione è l’Ultima Cena, che viene rappresentata dando un par¬
ticolare risalto all’atteggiamento di S. Giovanni Evangelista, discepolo «per cui
il Signore nutriva un affetto del tutto particolare, tanto da permettergli di poggia¬
re la testa sul suo petto durante la cena allo scopo di raccomandare a noi più effi¬
cacemente la divina eccellenza di questo Vangelo che egli avrebbe dovuto procla¬
mare»26 27. Dice ancora in un altro luogo S. Agostino: «Quale maggiore prova pote¬
va Gesù dare della sua predilezione all'uomo che insieme agli altri condiscepoli
era partecipe della grazia sublime della salvezza, se non quella di concedergli di
riposare sul petto del Salvatore stesso?»21.

Così troviamo illustrata l’Ultima Cena sulla parete della navata laterale del San-

25Cfr. S. Agostino, Regola n.15.
26Cfr. S. AGOSTINO, Commento al Vangelo di S.Giovanni, 119,2.

27Cfr. S. AGOSTINO, Commento al Vangelo di S. Giovanni 124,4.



L’Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 273

tuario di Vaiverde e su una te¬
la conservata nel coro della
chiesa di Gesù e Maria a Ro¬
ma, oltre che in un quadro,
forse ottocentesco, che si tro¬
va in una stanza del convento
di Trapani. Invece il quadro
dell’Ultima Cena, collocato
nella sagrestia della chiesa di
S. Agostino a Vienna, non in¬
dugia su questo atteggiamen¬
to di intimità tra Gesù e i suoi
discepoli; è piuttosto una sce¬
na segnata da ieratica solenni¬
tà e dalla celebrazione del Pa¬
ne della Vita.

Dopo l'Ultima Cena segue
la preghiera di Gesù nell’Orto degli ulivi. Nel convento di S. Gregorio a Palermo
troviamo un quadro moderno su questo tema, dipinto dal palermitano P. Teodoro
Russo di S. Giuseppe (+ 1920). La scena è colma di commozione per l’estrema
sofferenza dell’abbandono di Gesù. Anche l’Angelo consolatore, seduto su una pie¬
tra, sulle cui ginocchia si appoggia Gesù, fiaccato dalla visione della sofferenza
che deve affrontare, non ha neppure il coraggio di parlare e appoggiando la sua
testa sul braccio destro, affronta insieme a Gesù l’abissale mistero della Passione.

Castello del Matese - Chiesa di S. Agostino:
// Crocifisso (particolare)

La seguente fase della Passione, cioè la flagellazione e la coronazione di spine,
è un altro motivo privilegiato nella meditazione degli agostiniani scalzi. Nella chie¬
sa di San Lorenzo ad Acquaviva (1613) troviamo una statua di legno, in cui è raffi¬
gurato Gesù, coronato di spine e con le mani legate. Tutto il corpo, ripreso a pie¬
no busto, è irrorato da gocce di sangue; dal suo volto però promana una infinita
dolcezza e pace divina.

Analogo esempio troviamo nel convento della Madonnetta (Genova) e nella cap¬
pella della Reposizione della chiesa di Lnare (Boemia), in cui è rappresentata la
testa di Gesù coronata di spine: opera di Francesco Bilk28 (1899).

Invece nel Santuario di Vaiverde si trovano due varianti di questo tipo icono¬
grafico: il primo è un "Volto Santo”, dipinto su una parete della navata laterale;
il secondo è un "Ecce Homo”, quadro ad olio nella sagrestia. Questo fu dipinto
probabilmente nel 1813 dal trapanese Fra Mariano di S. Giuseppe (+1820)29: rap¬
presenta Gesù flagellato e coronato di spine in posizione seduta, con le mani lega¬
te e la canna tra di esse, col corpo rivestito di manto rosso e di gocce di sangue,
con il petto aperto da una grande ferita sanguinante.

Ma il centro focale di tutta la spiritualità degli Scalzi è lo stesso Crocifisso: sa-

28Cfr.J. P. HILLE, op. cit., p.10.
29 Al retro del quadro si legge: Per Dev.ne di Fra Mariano di S. Giuseppe, 20.07.1813.



274 Giorgio Mazurkiewicz

Acquaviva Picena - Chiesa di S. Lorenzo:
Pala dell'altare dell'Ordine

Strzelin (Polonia) - Chiesa dell’Esaltazione
della Santa Croce: Pietà (scultura in legno)

crificio d’amore perfettamente compiuto. Sem¬
brano riecheggiare nelle nostre chiese le parole
di S. Paolo: «non voglio conoscere nient’altro se
non Cristo, e questi Crocifisso». A questo propo¬
sito, è bene ricordare che la conversione di S. Ago¬
stino fu determinata dal testo paolino di Romani
13,13-14.

Il Crocifisso regna, come vessillo vittorioso,
sugli altari maggiori nei presbiteri, nelle cappel¬
le, nelle sagrestie di diverse nostre chiese e nei
refettori dei nostri conventi.

Uno dei più degni di ammirazione si trova nel
Santuario della Madonnetta: scultura lignea del
Cambiagio (fine sec. XVIII)30. La chiesa di S. Ago¬
stino a Monte San Martino (MC) custodisce un
Crocifisso considerato miracoloso: scultura li¬
gnea di scuola tedesca del sec. XV.

Due stupendi Crocifissi troviamo nella chiesa
di Marsala. Uno, scolpito da Pietro Orlando, è col¬
locato all’ingresso, nella cappella di sinistra; l’al¬
tro, veramente impressionante, si trova oggi nel¬
la sagrestia, ma proviene dal refettorio dell’anti¬
co convento: rappresenta Gesù nel momento di
spirare31 e si dice che abbia parlato al Ven. Fra
Santo.

Altri soggetti attinenti a questo tema sono i se¬
guenti: il Crocifisso dell’altare maggiore della
chiesa di Strzelin (Polonia), quello all’ingresso del¬
la chiesa S. Maria della Verità a Napoli, quello
della chiesa di S. Agostino a Castello del Matese,
quello della cappella del Crocifisso a S. Nicola di
Palermo (opera in legno di cipresso, eseguita nel
'700 da un religioso converso del convento32),
quello, tutto piagato, nella chiesa di S. Maria del¬
la Libertà a Tropea (1617). Di particolare bellez¬
za anche il Crocifisso della chiesa dei SS. Cosma
e Damiano in Turbigo (1635): la posizione del cor¬
po di Cristo risente di reminiscenze gianseniste,
con quelle braccia alzate verso l’alto sopra il ca¬
po. Esse quasi sembrano delimitare il campo del¬
l’influsso salvifico dell’opera della redenzione

30Cfr. P. PASTORINO, La Madonnetta, Genova, 1981, p.7.
31 Cfr. M. SERRAINO, op. cit. foto tra pp. 40-41.
32Cfr. I. BARBAGALLO, Chiesa di S. Nicola da Tolentino in Palermo, Palermo 1979, p. 53.



L’Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 275

consumata sulla croce33. Si¬
mile impostazione del tema
della crocifissione troviamo
nella cappella della Passione
della chiesa di Ferrara, dove il
tormento dell’estrema soffe¬
renza, solitudine e abbandono
del Crocifisso, emana con tut¬
ta la sua drammatica veracità
dal volto di Colui che per noi
è stato trafitto.

Anche sulla tela della sa¬
grestia della chiesa torinese di
S. Carlo (1611) abbiamo una il¬
lustrazione drammatica dell’e¬
stremo atto di Cristo, che af¬
fida la Madre a Giovanni. Stes¬

Spoleto - Basilica paleocristiana del SS. Crocifisso:
Croce gemmata, Crocefissione con Santi (affreschi policromi)

sa scena ammiriamo nella "Crocifissione” della chiesa di S. Maria alle Fonti (Vien¬
na) e in quella di Cremona.

Una singolare variante troviamo nella chiesa di S. Maria di Porto Salvo a Gae¬
ta (1643)34. Qui, sotto la croce di Gesù, il cui corpo è ricoperto di orribili ferite
sanguinanti, sta soltanto Maria, sua Madre Addolorata.

Ricordiamo inoltre i Crocifissi delle sagrestie di alcune chiese: Ferrara, Strze-
lin, S. Maria delle Fonti.

Ma, forse, la rappresentazione più singolare di questo tema si trova nella chie¬
sa di Acquaviva Picena. La pala dell’altare dell'Ordine rappresenta al centro il Cro¬
cifisso, al posto della Madonna della Cintura, con ai lati S. Agostino, S. Monica
e S. Nicola da Tolentino. S. Agostino con la sinistra indica il fianco aperto di Ge¬
sù, mentre il suo cuore, retto da un angioletto, si trova accanto al fianco squar¬
ciato di Gesù, ad indicare una stessa consonanza di amore.

La scena della crocifissione è seguita nel ciclo della Passione da quella della
deposizione dalla croce. Anche questo motivo è presente in svariate versioni nelle
nostre chiese. Ricordiamo soltanto alcune opere: la stupenda deposizione sulla
pala della navata laterale della chiesa di S. Agostino a Vienna; alcune "Pietà” in
legno: quella della Madonnetta di Anton M. Maragliano (1732-1733)35, quella di
Strzelin (sec. XVIII) e quella di Castiglione d’Adda; alcune "Pietà” su tela: quella
della chiesa di S. Francesca Romana a Milano (1629), quella della chiesa di S. Ago¬
stino a Monte S. Martino, quella della chiesa della Salette nei pressi di Fermo,
quella dello stupendo tondo barocco della sagrestia della chiesa agostiniana vien¬
nese, quella di Romitello Borgetto (Palermo), ecc.

33Cfr. H. PFEIFFER, L'immagine di Cristo nell'arte, Ed. Città Nuova, Roma, 1986, pp. 61-68.
34 Oggi Parrocchia dei Ss. Cosma e Damiano.
35Cfr. P. PASTORINO, op. cit., p. 16.



Giorgio Mazurkiewicz276

Un’interessante situazione iconografica si tro¬
va nell’antichissima Basilica del Salvatore a Spo¬
leto, chiamata anche del Crocifisso, e risalente
nella sua struttura essenziale al secolo IV.

Essa fu officiata dagli agostiniani scalzi dal
1624 al 1948. Nella parte superiore dell’abside c’è
un affresco tardorinascimentale, che rappresen¬
ta il Crocifisso con quattro figure, disposte sim¬
metricamente ai due lati: le più vicine sono quel¬
le di Maria e di Giovanni. Poco sotto però, in una
piccola nicchia che si immerge nella parete absi¬
dale, si vede un'altra straordinaria immagine del¬
la croce, di epoca paleocristiana, che presenta la
cosiddetta "croce gemmata”: simbolo della glo¬
ria del Cristo Risorto36; ai due lati della croce so¬
no le lettere Alfa e Omega, che l’Apocalisse (21,6)
riferisce a Cristo Risorto, Signore e giudice della
storia37.

Vienna - chiesa s. Maria alle Fonti: , , 11 Pasquale viene trattato raramente nel-
Esaltazione della S. Croce (pala dell'altare) arte delle nostre chiese. Un Cristo Risorto lo

troviamo nella stupenda "gloria” di stucco, che
è sull’altare della Passione nella chiesa di Strzelin; mentre la "Cena di Emmaus”
si trova sia nella sagrestia della chiesa di S. Agostino a Vienna (tela ad olio), sia
sbalzata sulle porticine argentee di due tabernacoli del Santuario di Vaiverde.

Completiamo la rassegna di questo vastissimo tema della vita di Cristo, ricco
di numerose opere d’arte eseguite con diverse tecniche, menzionando il quadro
della "Consegna delle chiavi a S. Pietro”, opera di Ferro Vaccari nella sacrestia
di Vaiverde (1855), e il "Ritrovamento della S. Croce" da parte di S. Elena, quadro
bellissimo che orna la cappella del coro del Santuario di S. Maria alle Fonti
(Vienna).

Conclusione
Questa elaborazione dei temi iconografici, presenti nei conventi e chiese degli

agostiniani scalzi, caratteristici della spiritualità della nostra Riforma, non ha as¬
solutamente la pretesa di essere un lavoro completo. Si è voluto soltanto suggeri¬
re, soprattutto ai Confratelli una possibilità concreta di approfondimento delle
nostre gloriose tradizioni attraverso il patrimonio artistico dell'Ordine, suggerendo
in tal modo una nuova lettura degli eventi della nostra storia.

36Cfr. a modo di esempio analogo il mosaico absidale della Basilica di S. Apollinare in Classe a Ra¬
venna; cfr. G. HEINZ-MOHR, Lessico di iconografia cristiana, Ed. I.P.L., Milano, 1984, pp. 127-132.

37 Affresco del tutto simile, risalente al sec. VI, troviamo nel Cimitero di Ponziano a Roma; cfr. Enci¬
clopedia Cattolica, Città del Vaticano, 1950, voi. IV, col. 965.



L’Arte nelle chiese e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 277

Vaiverde - Sagrestia del Santuario:
Cristo consegna le chiavi a S. Pietro (olio su tela)

Ferrara - Convento Ss. Giuseppe e Tecla:
S. Agostino lava i piedi a Cristo Risorto (olio su tela)

Mi auguro che si possa continuare, anche in collaborazione con altri, questa
ricerca iconografica estendendola ad altri campi, ad esempio, quello mariologi-
co, che per la vastità della tematica richiede una trattazione a parte, o quello dei
nostri Religiosi, che richiede approfondite ricerche storiche e museografiche.

Desidero infine ringraziare cordialmente P. Felice Rimassa, P. Flaviano Luciani
e P. Mario Genco per aver messo a mia disposizione il ricco materiale delle loro
ricerche.

P. Giorgio Mazurkiewicz, OAD



IL SANTUARIO DELLA MADONNETTA
SUL COLLE DI CARBONARA A GENOVA

Alipio Graziarti, OAD

Si vorrebbe dire "Madonnina”, ma il gergo genovese esige la dizione "Madon-
netta”. Nel genovesato esistono altre località omonime, ma quella del nostro San¬
tuario è certamente la più rinomata.

Al Santuario della Madonnetta si accede percorrendo una ripida salita, chia¬
mata appunto della Madonnetta, che parte da Corso Firenze in circonvallazione
a monte. Con la macchina ci si può fortunosamente arrivare percorrendo via Au¬
sonia. Il parcheggio è pressoché assicurato in un ampio spazio antistante il San¬
tuario, ed anche in un’area di proprietà dei religiosi.

Il Santuario della Madonnetta è stato voluto dal Ven. P. Carlo Giacinto San-
guineti di S. Maria, agostiniano scalzo, (1658-1721), che già nel corso del suo novi¬
ziato aveva visto in visione nei suoi particolari. La Madonna, apparendogli, gli ave¬
va chiesto di costruirle questo santuario perché diventasse rifugio e salvezza dei
peccatori, riconciliati con Dio tra le sue braccia materne.

Superate non poche difficoltà, la costanza e le preghiere del Ven. P. Carlo Gia¬
cinto vennero premiate. Inaspettatamente, mentre egli era assente per ragioni di
apostolato, il Capitolo della Comunità di S. Nicola, cui egli apparteneva, dava il
suo consenso per l'erezione della chiesa. I lavori iniziarono nella quaresima del
1695 e con tale entusiasmo che il 15 agosto del seguente anno 1696, la chiesa, de¬
dicata alla Vergine Assunta in Cielo, veniva aperta al pubblico «con gran calca
di gente, componzione di cuori, che non si può esprimere». In quel pomeriggio
il Venerabile Fondatore, pur malaticcio, volle personalmente recare dal vecchio
oratorio al Santuario la pesante statua (kg. 70) della Madonnetta. Questa statua,
scolpita in alabastro, fu donata al Fondatore dalla famiglia Moneglia, a lui molto
devota, ed è opera personale dello scultore Giovanni Bornano, uscita dalla sua
bottega in Trapani.

Lo stesso architetto Antonio Maria Ricca (1622-1725), edificato per lo zelo dei
religiosi e per il loro fervore, invece del compenso venale, chiese l’abito religioso
che ricevette in quello stesso 15 agosto 1696, assumendo il nome di Fra Marino
dell'Assunta.

La cura per le rifiniture del Santuario fu lunga e laboriosa, ma tanto amorosa
e piena di dedizione, sotto la guida dello stesso Ricca.

La posizione del Santuario della Madonnetta è stupenda per la sua panorami-
cità; ma, per volontà del suo Fondatore, volta le spalle alla città per invitare al
raccoglimento chi viene dal frastuono del mondo e vuole rifugiarsi sotto il manto



Il Santuario della Madonnetta sul colle di Corbara a Genova 279

di Maria. Tuttavia la sua
abside bianca è ben visi¬
bile da vari punti della
città.

Chi arriva al Santua¬
rio, si trova improvvisa¬
mente e misticamente
abbracciato da un muro
di cinta che delimita il
piccolo piazzale anti¬
stante la chiesa e che im¬
pedisce ogni visualità.
Ciò ha provocato la cri¬
tica di non pochi visita¬
tori, i quali però non
hanno considerato lo spi¬ Genova - Convento e Santuario della Madonnetta

rito del Fondatore per cui chi arriva al santuario deve sentirsi completamente stac¬
cato dal mondo. Questo muro di cinta, artisticamente movimentato, recava gra¬
ziosi fregi ornamentali in affresco dalla prevalente tinta verde pastello, in cui spic¬
cavano alcuni medaglioni rappresentanti simboli mariani: la palma, la torre, Par¬
ca di Noè, lo specchio della giustizia, il cedro del Libano e la porta del cielo. Pur¬
troppo gli anni e le intemperie hanno tutto cancellato, come pure il bellissimo
affresco della facciata, raffigurante elementi architettonici, ornati da festoni flo¬
reali e con al centro una trionfante assunzione di Maria SS. al Cielo. Sempre nel
piazzale, opposta alla facciata del Santuario, appare una stupenda Pietà con put¬
to piangente, opera di Filippo Parodi (1630-1702); scultura bellissima ma purtrop¬
po deturpata dagli anni. Davanti a questo gruppo, un piccolo pozzo, oggi prosciu¬
gato, ristorava gli assetati pellegrini.

Il prezioso pavimento della piazzetta è invece quasi perfettamente conservato
ed è uno stupendo mosaico di ciotoli bianchi e neri, artisticamente disposti a raf¬
figurare simboli e fregi, al cui centro è racchiuso lo stemma agostiniano ingegno¬
samente intrecciato con lo stemma della Repubblica Genovese.

Ma entriamo nel Santuario.
Il visitatore rimane immediatamente colpito da un senso di vastità, ingiganti¬

ta dagli effetti architettonici: la navata ovale a forma ottagonale, l’altezza della
volta, la profondità dell’abside, la grande luminosità donata da due alti finestro-
ni a mezzaluna producono questo effetto. Il Ricca ha dato al Santuario della Ma-
donnetta un insolito barocco, traboccante di maestosa semplicità. Altre chiese dello
stesso architetto non suscitano l’effetto che invece dà il nostro Santuario, il cui
mistico fascino è accentuato dal candore delle sue pareti, armonicamente inter¬
rotte dai capitelli dorati che ricoprono le alte lesene e dagli stucchi dorati che
ornano i sontuosi reliquiari, incastonati nelle pareti delle cappelle. Il tutto invita
alla purificazione, alla preghiera e alla contemplazione.

In alto le pareti sono coronate da un vistoso cornicione con fregi in stile, men¬
tre il pavimento in marmo bianco e bardiglio è disegnato a raggi concentrici che



280 Alipio Graziarli

nel bel mezzo del vano raggiungono un’apertura bellamente sagomata che dà lu¬
ce alla sottostante cripta della Pietà, capolavoro in legno del grande scultore ge¬
novese Anton Maria Maragliano (1664-1741). La cripta è tutta decorata con stuc¬
chi rappresentanti i vari simboli della Passione.

Il vano centrale del Santuario è coronato ai lati da sei cappelle, collegate tra
loro da arcate a tutto sesto, e ornate da grandi tele di valenti pittori.

La prima cappella a destra è dedicata ai Santi del nostro Ordine ed è domina¬
ta da uno stupendo quadro di Bartolomeo Guidobono (1654-1709), nel quale appa¬
re la gloria di S. Agostino circondato da santi. E’ una tela molto bella, dalle tinte
esuberanti che rendono inconfondibile la mano dell’autore dal pennello preciso
e pressoché lenticolare, quasi ad esaltare la concretezza della materia.

La seconda cappella è dominata da una tela rappresentante S. Giacomo col fra¬
tello S. Giovanni che conversano con la madre. L’opera è di Gian Battista Paggi
(1554-1627), già scultore e poi, influenzato da B. Castello e da L. Cambiaso, passa¬
to alla pittura; egli ebbe contatti con sommi artisti, quali Van Dyck e Rubens. Il
quadro di questa cappella risente dell’influsso cambiasesco e appare ricco di un
soffuso e delicato pittoricismo, assorbito durante il suo soggiorno fiorentino. In
questa stessa cappella, al di sopra del tabernacolo, troneggia una graziosissima
Madonna delle Grazie con il Bambino, scultura lignea di Stefano Valle (1807-1883).

Nella terza cappella di destra, dedicata all'Annunciazione, il mistero è rappre¬
sentato da una ariosa tela di gusto pressoché tiepolesco, opera di Giuseppe Ga¬
leotti, a lui commissionata nel 1738. Originariamente invece vi si trovava una pre¬
ziosissima pala, sempre rappresentante l’Annunciazione, ritenuta fino a non mol¬
ti anni fa opera di Francesco De Ferrari. Chi scrive queste righe, nella sua tesi
per il IV° anno all’Accademia Ligustica di Belle Arti, ne rivendicò la paternità al
nizzardo Ludovico Brea (1450-1522). L’opera fu donata al Ven. P. Carlo Giacinto
dalle suore di S. Maria in Passione, ed è tra le cose più pregevoli custodite nel
museo del Santuario.

Il primo altare di sinistra è dedicato alla Vergine Immacolata, rappresentata
in una tela di Bartolomeo Guidobono, nella quale si rileva lo slancio pittorico del¬
l’artista, contenuto dal suo innato pudore. Peccato che l’opera attualmente è in
condizioni disperate perché ogni anno veniva rimossa per dare visione ad un gra¬
zioso sfondo di presepio che veniva allestito in quel sito e di cui il quadro nascon¬
de l’effetto di profondità.

Segue l’altare del Crocifisso, rappresentato su di un’ampia tela di Giovanni
Raffaele Badaracco (1648-1725). Ai piedi della Croce appaiono Maria, la Madre
di Gesù, con S. Giovanni e Maria Maddalena. L’opera infonde possente dramma¬
ticità.

Dopo il pregevole pulpito marmoreo, segue l’ultima cappella, dedicata alla Ma¬
donna detta dell’Aspettazione del Parto: anche questa accoglie una pregevole opera
del Guidobono.

Ma non si finisce di celebrare la piccola grandiosità che si impone a colpo d’oc¬
chio per chi entra nel Santuario della Madonnetta. Intendo parlare dell’altare mag¬
giore che sovrasta la cappella della Madonnetta, detta Scurolo, e a cui si accede



Il Santuario della Madonnetta sul colle di Carbonara a Genova 281

per mezzo di un’ampia scalinata, affiancata da altre due che ascendono all’altare
maggiore, dall’aspetto imponente e solenne, composte di marmi policromi. Sotto
l'altare maggiore e in tutta la sua struttura sono artisticamente incastonate reli¬
quie di santi, mentre al suo centro svetta un grandioso e artistico Crocifisso che,
per quanto sia creduto opera di un non meglio identificato Cambiagio del secolo
XVII, l’originale atteggiamento e movimento del Condannato fanno credere sia
piuttosto di arte arabo-spagnola. Più in alto, oltre il Crocifisso, pende uno stupen¬
do ed artistico baldacchino, che merita di essere osservato per la sua bellezza e
per gli eterei svolazzi d’angeli che si vedono nel suo interno.

Le pareti che racchiudono il presbiterio sono ancor più riccamente adorni di
grandiosi reliquiari, opera del maestro Nicolò Pantano (1646-1715).

Dietro l'altare maggiore è interessante la visione del coro, agile e senza stalli,
che l'ignoto autore ha voluto decorare con una bella serie di altorilievi rappre¬
sentanti simboli mariani. Al centro, tra le due ali del coro, una pregevolissima
portiera racchiude le reliquie più insigni e preziose di cui è ricco il Santuario.
Più in alto, oltre il cornicione, al centro dell’abside, troneggia in una bellissima
nicchia ovoidale dorata, col suo scettro tra le mani, una singolarissima Madonna
del Bissoni (fine sec. XVI).

Ridiscendendo le scalinate dell’altare maggiore, il nostro sguardo è colpito dal¬
l’orchestra che sovrasta la porta d’ingresso e la cui cassa armonica, racchiudente

Genova - Interno del Santuario della Madonnetta



282 Alipio Graziarli

Genova - Santuario della Madonnetta: Lo Scurolo

le canne dell’organo,
è tra le più belle del¬
la città. Lo strumen¬
to è a due tastiere ed
a funzione mec¬
canica.

Devotamente e in
silenzio scendiamo
la vasta scala che
porta allo Scurolo:
una chiesina nella
chiesa. Nella sua pe¬
nombra appare im¬
mediatamente il bel
simulacro della Ma-
donnetta con in
braccio il Santo
Bambino, sempre il¬
luminato, e che invi¬

ta spontaneamente al saluto mariano. Qui sembra proprio di essere nella casa della
Madonna e quasi a contatto con lei, non tanto per la graziosità e per l’arte che
l’avvolgono, ma per l’immediato colloquio con lei che viene imposto dall’atmosfe¬
ra che vi aleggia. Qui si sente ancora pulsare il cuore ardente del Venerabile Fon¬
datore, che riposa accanto in un sontuoso e purtroppo ingombrante sarcofago mar¬
moreo. Le pareti dello scurolo, rivestite in marmo bianco e giallo, sorreggono la
volta decorata con affreschi del Guidobono, e recentemente restaurata. Vi è rap¬
presentata l'Incoronazione di Maria SS. tra una gloria di angeli.

Veramente delizioso l’altare della Madonna, con fondo in marmo nero e ador¬
no di quattro colonne a tortiglione di alabastro, provenienti dal Monte Gazzo di
Sestri Ponente. Due putti in marmo bianco sollevano, permettendo la visione del
simulacro della Madonnetta, due tende anch’esse di marmo bianco. L’effetto è gra¬
devolissimo. Il monumento è opera dei Gagini (detti Gaggini), famiglia di marmi¬
sti, originari di Bissone, che operarono specialmente a Genova e in varie zone del¬
la Sicilia dal secolo XV al secolo XVIII.

Molto apprezzabile anche il tabernacolo in marmo nero, abbellito da castoni
in metallo dorato che racchiudono pietre pregiate, tra cui lapislazzuli.

Dallo scurolo, due brevi corridoi danno accesso al presepio permanente del
Santuario, recentemente costruito e ambientato nel paesaggio genovese. E’ un ca¬
polavoro di pazienza per l’accurata esecuzione di ogni particolare e per le prezio¬
se statuine che lo animano, prodotte da grandi artisti come il Maragliano e il Gag¬
gini. Meritevoli di menzione sono: il gruppo della sacra Famiglia e una singolare
“Gloria” che fa bella mostra di sé sulla capanna, il contratto della vacca, la con¬
versazione dei due vecchietti. Ideatore e realizzatore della costruzione è stato il
Sig. Roberto Tagliati, coadiuvato da Zucconi e Sommariva.

Ritornando nel Santuario per accedere al museo, ci accorgiamo ancor meglio



Il Santuario della Madonnetta sul colle di Carbonara a Genova 283

che ovunque su pareti, arcate, altari, cartigli marmorei dalle dimensioni più sva¬
riate, si trovano un centinaio di frasi bibliche, con tanto di citazione, riguardanti
Maria e la finalità del Santuario. Questa è una delle peculiarità più interessanti,
ancor più singolare se si pensa che questo Santuario è stato edificato alla fine
del '600. Il Fondatore, che compose una pregevole opera, la Biblia mariana, volle
che il Santuario fosse per così dire una piccola bibbia spalancata perché i fedeli,
toccati dalla Parola di Dio, si convertissero a vita nuova.

Ed ora entriamo nella grande sala ove in apposite custodie si conservano pre¬
ziosissimi arredi sacri: pianete, piviali, paliotti, camici e oggetti di culto. Sono stoffe
dei secoli XVII-XVIII, tessute o ricamate a mano, di fattura e disegno stupendi,
che suscitano l’incondizionata ammirazione dei visitatori. Alcuni pezzi sono rica¬
vati dalle vesti delle dame dell’epoca; fra tutti spicca il paliotto dell’altare della
Madonnetta, vero capolavoro di ricamo, in cui l’ago si fa miracolo, con linee ar¬
chitettoniche sbalzate in oro e argento e ornate da una stupenda profusione di
fiori con al centro l'immagine dell'Assunta (1732). Altro pezzo, di fronte al quale
ci si sofferma commossi, è la pianeta del Venerabile P. Carlo Giacinto, che egli
usava nelle solennità del Santuario.

Per spiegarci il perché di questa dovizia e preziosità di tali arredi sacri, è op¬
portuno sottolineare che il Santuario della Madonnetta era Santuario ufficiale della
Repubblica Genovese. Ogni anno, finché durò la Repubblica, salivano alla Madon¬
netta durante le festività dell’Assunta, alcuni Senatori per riconfermare la consa¬
crazione di Genova a Maria SS., mentre tuonavano i cannoni delle batterie del
molo per salutare la Madonnetta, Regina di Genova.

Furono molti gli illustri visitatori del Santuario. Ricordo fra tutti Maria Cri¬
stina di Savoia, figlia di Vittorio Emanuele I; la Beata Paola Frassinetti, il Servo
di Dio Don Giuseppe Frassinetti, la Madre Eugenia Ravasco, Giacomo della Chie¬
sa, futuro Papa Benedetto XV, ed altri ancora.

Il Santuario della Madonnetta non è dunque soltanto meta per coloro che ap¬
prezzano l’arte, ma ancor più è approdo per le anime assetate di Dio. La sua stes¬
sa posizione, che sembra librarlo in cielo e nello stesso tempo collocarlo a porta¬
ta di mano, indica a tutti che lì si incontrano il cielo e la terra, Dio e l’uomo.

Il Santuario della Madonnetta è davvero il gioiello dell’Ordine degli Agostinia¬
ni Scalzi. I religiosi della Provincia Genovese, che l'accudiscono con tanto amore
e devozione, sono ben coscienti di questa ricchezza spirituale. In questo anno in
cui si celebra il IV centenario di fondazione dell’Ordine, e avvicinandoci alla cele¬
brazione del III Centenario di fondazione del Santuario (1695-1995), tutti dobbia¬
mo sentirci impegnati a rilanciare la "Madonnetta” con il suo messaggio di con¬
versione e di rinnovamento.

P. Alipio Graziarli, OAD



284

PREGHIERA DI UN AGOSTINIANO SCALZO
ALLA MADONNA

Roma, Gesù e Maria
La Madonna del Divino Aiuto

Maria, tu che stringevi alla memoria come si pressa
al cuore ogni parola di tuo Figlio, conservi viva la riso¬
nanza delle voci dei miei Fratelli che in quattro secoli,
hanno cantato - con la parola e con gli scritti - le tue
laudi; che si sono inginocchiati o seduti davanti alle tue
icone a riguardarti, perdutamente innamorati, in silen¬
zio; che hanno affidato alla corona, sgranata e consun¬
ta dallo scorrere tra le dita, il loro bisbigliato parlare
con te.

Tu, l’invocata da sempre, l’avvocata di tutti; sospiro
dei Venerabili, respiro dei Confratelli, da 400 anni sei
l’Hodigìtria del mio Ordine, piccolo resto di Israele.

Te per prima chiamiamo al risveglio quando al sa¬
luto agostiniano del “Deo gratias!" rispondiamo: “Et
Mariae’’.

Te allo sbocciare del giorno evochiamo nel canto dell’“Ave Regina coelorum”.
Te salutiamo prima di lasciare il chiostro:“Ave Figlia del Padre, ave Madre del

Figlio, ave Sposa dello Spirito Santo, ave Tempio della SS. Trinità”.
Te i nostri Padri hanno tentato di imitare nella povertà col nudipedio; nella ca¬

stità con la cintura ai fianchi.
Te hanno voluto onorare i Confratelli che hanno assunto, entrando in Religio¬

ne, il tuo nome, il “totus tuus" che segnava il passaggio dal vecchio al nuovo uomo.
Te hanno voluto intronizzare quando al tuo nome hanno dedicato conventi (e

tu sai quante le volte!). Dai numerosi cenacoli di due secoli fa alle risicate fraterni¬
tà di oggi il tuo nome primeggia nel “viario" delle nostre comunità.

Te Madre della grazia divina, Vergine Immacolata, Madre del Buon Consiglio,
Madre di Consolazione onoriamo, sapendoti con le mani sempre tese verso di noi,
dalle mani sempre protese verso di Te.

In questo solenne centenario, Te acclamiamo, piissima Madre di Dio con le pa¬
role dell’antica lauda agostiniana:

"... guidaci affinché non cadiamo,
aiutaci affinché vinciamo,
salvaci affinché non periamo».

Noi, i tuoi trovadori, o Maria.
P. Aldo Fanti, OAD



285

LIRICA AGOSTINIANA

Là, dove non era,
vagando tra scuri meandri,
cercavi la luce, Agostino:
la luce era dentro di te,
ma tu non vedevi la luce.

E’ forte e potente,
t’inebria la luce di Dio;
t’avvolge, t’ammalia
e poi lievemente,
qual gioco di bimbo,
di prender,
di legger ti dice.
Allora, mansueto,
tu prendi e tu leggi,
la luce t’abbaglia:
sei prono.

E’ forte e potente,
t’abbaglia e rapisce la luce di Dio;
è Grazia che vince,
che piega ed umilia,
che innalza alle vette del cielo,
che forgia gli amici di Dio.
E tu la ravvedi, Agostino,
e tu la contempli estasiato,
riscopri il tuo Dio: t’arrendi.

Perché non è queto quel cuore
che in Lui non riposa:
sei vinto!
Sei vinto e negli intimi arcani
lo indaghi,
lo scruti beato.
Ma troppo lontano è quel Dio
che cerchi e ch’è dentro di te.
Allora umilmente lo ami,
lo ami, lo ami, lo ami.
Cocente d’amore per lui,
il tuo cuore è trafitto da un dardo.



286 Alipio Graziarti

T’ammiro, Agostino, sei grande!
Sei grande pel fango che hai vinto;
Sei grande per l’umile accusa
degli anni tuoi verdi trascorsi
lontano da Dio.

Io t’amo, Agostino, e vorrei
che questo mio fragile cuore
più forte, più ardente
plasmassi all’amore di Dio.
Io t’amo, gran Padre, e tu guarda
a questo tuo povero figlio
che prono t’invoca umilmente.
Distendi, ti prego,
sul capo mio chino
la mano tua santa
benedicente.

P. Alipio M. Oraziani, OAD

Convivio Agostiniano, olio su tela di P. Alipio Graziarli, mt. 2,20 x 1,30, Genova 1991



287

CANTO DI SANT’AGOSTINO A DIO
Per Te c’hai fatti, Signore,
sempre inquieto sarà il cuore,
se riposo in Te non trova,
infinito, eterno amore.

Folgorato qui nel cuore
dalla viva tua parola,
una fiamma in me s’è accesa
che mi dice sol d’amarti.

Insistente la tua voce
mi diceva di tornare,
quando a terra giù nel fango
solo ebrezze io cercavo.

Ti cercavo, ma lontano,
mentre Tu eri vicino:
nel mio cuore palpitavi,
verità, luce d’amore.

Assetato ed anelante
sono corso alla tua fonte,
che m’offriva l’acqua viva
per calmare la mia sete.

Or m’incanto a contemplare
la bellezza tua divina:
ho conforto nel dolore,
ho dolcezza nel lavoro.

Aspirando il tuo profumo
e gustando i tuoi doni
ora brucio del tuo amore,
ora godo la tua pace.

Stringi sempre il mio capo
fra le mani tue divine;
chiudi gli occhi miei terreni
alle cose della terra.

Dona forza alla mia vita,
da’ Tu luce alla mia mente,
viva fiamma al cuore mio
e la grazia tua celeste.

Troppo tardi T’ho amato,
o Bellezza infinita,
tanto antica e sempre nuova.
Troppo tardi T’ho amato!

P. Demetrio Funari, OAD



288

EVENTO ECCEZIONALE

Frammenti d’ansie e timori
frullano nella brezza serale
fino all’approdo luminoso.
Raggi di luce e amore
candida riflette la luna
nel sonno della notte
e illumina specchi d’aurora.
Trepido ristagna il tempo
nel mattinale crepuscolo
e l’attesa rallenta diafana
il volo di ali di angelo
in nuovi spazi di cielo.
Pulsante e vivo il cuore
dispiega gioioso le ali
oltre i sacri recinti,
ove austero regna e solenne
il silenzio di tante voci.
Misteriose arcane melodie
scivolano sussurranti
su per le scalinate
e dilagano nelle sale ampie
gravide di mistero infinito
oltre le barriere dell’anima.

Vegliano solenni i simulacri,
ali d’angelo cullano pensieri
nell’amplesso caldo dei marmi.
Piove nei cuori la grazia,
scoppia improvvisa la gioia
nell’azzurro dell’anima
e del cuore invade segreti i recessi.
Mistico il rito raccoglie
d’amore i palpiti nascosti
nell’offerta più sacra
attorno al Grande Pastore,
che l’abbraccio dona paterno.
Il Corpo e il Sangue di Cristo
luminosi irraggiano arcobaleni
in limpidori di cieli.
Dilaga gioioso il tripudio
in un trionfo di saluti,
avvolti in lampi di luce,
che svegliano giulivi sorrisi.
Stupefacente e radioso il giorno
sfoggia gaio il sole eccitato
col suo celeste sorriso
in un trionfo di finale ricordo.

P. Demetrio Funari, OAD



289

A SANTA MARIA NUOVA

Salve, dal vago tuo splendore cinta,
sul colle eccelso del montan paese
tra i poggi aprici che ti fan corona,
brilli sublime.

A te, che in alto domini augusta
sugli ermi colli che d'annosi faggi
al sole i rami tendono ombrosi,
guardano i figli.

D'arcani eventi, di gloriose gesta
parlan silenti le tue mura al core;
il passegger qui prono tuo suol adora,
madre di santi.

Quando nel vespro dall'occaso roseo
vibra i suoi raggi a te d'intorno il sole
tutta t'investe in un alone d'oro,
come in un trono.

Vivo a ponente l'etere s'accende,
purpurei cirri fan corona al sole,
brillano intorno tutti i colli in festa
in armonia.

Allor dal monte, che di gialle ondeggia
ginestre al vento, per la curva china
ver te la greggia, dai pastor sospinta,
scende belando.

Dal sommo di tua torre la campana
diffonde il suon de la preghiera pia;
corre nell'aria il fervido saluto
Ave Maria!

Lieto un fremito invade i colli intorno,
le valli ombrose, il palpitante piano;
cantan le cose tutte in armonia
Ave Maria!

A questa madre tornino festanti
a trar gli auspici tutti i suoi figli:
nuovi presagi chiedano ai suoi piedi
supplici e oranti.

Benedicente dal suo cielo ascolti
Maria e additi d'Agostino ai figli
nuovi orizzonti per cantare amore
al mondo intero.

Convento S. Maria Nuova: Veduta panoramica

P. Demetrio Funari, OAD



290

L’ALBERO DELLA SPERANZA *

E su l’aride zolle del Brasile
gli Scalzi Riformati d’Agostino
le radici d’un albero gentile
piantaron, ignorando il suo destino.

Avevan già nel core la certezza
che un dì crescesse bello e vigoroso,
ma presto un velo cupo di tristezza
su lor discese come un peso esoso.

Le cieche forze de la ria natura:
le piogge, le bufere, il forte vento
la gracile piantina addirittura
lasciaron quasi morta in quel momento.

Il buon Gesù che ne la Palestina
la tempesta accalmò nel tempo giusto,
venne in soccorso de la pianticina
che albero diventò grande e robusto.

Di verdi fronde se ne fece un manto
e baciato dal sole brasiliano
di frutti s’arricchì, come d’incanto,
aspettando con ansia che la mano

de l’Agricoltor divin, con sguardi puri
verso i frutti, ne scegliesse alcuno
tra i molti che sembravan ben maturi;
e il buon Gesù ne scelse più di uno.

Un pio, vagando per l’intero mondo,
passò vicino e domandò veloce
il nome di quell’albero fecondo
"Speranza” gli rispose arcana voce.

P. Francesco Spoto, OAD

L’Autore dedica questi versi ai due primi sacerdoti agostiniani scalzi brasiliani:
P. Moacir Chiodi e P. Alvaro Agazzi.



Moi rendiamo continuamente
grazie a ìdio

(Col 1,3J

Cekdrazioni



Città del Vaticano, 20 maggio 1992 - Un momento della Celebrazione Eucaristica con il S. Padre nella
sua cappella privata

Città del Vaticano, 20 maggio 1992 - Foto ricordo del gruppo dei religiosi Agostiniani Scalzi con Gio¬
vanni Paolo II durante l’udienza privata



ADESIONI
CURIA GENERALIZIA AGOSTINIANA

Roma, 18 gennaio 1992

Rev.mo P. Cavallari,
La ringrazio cordialmente della lettera del 15 dicembre u.s., la quale contiene

l’invito a partecipare alla celebrazione in occasione del IV Centenario della Fon¬
dazione dell’Ordine degli Agostiniani Scalzi.

Prenderò volentieri parte all’Eucaristia del 19 Maggio 1992, ringraziando fin
d’ora il Signore per i doni ricevuti e pregando per i frutti che verranno.

Con l’occasione, sono felice di augurarLe i miei migliori auguri per un prospe¬
ro anno nuovo.

Aff.mo in Cristo e in S. Agostino.
P. Miguel Angel Orcasitas

Priore Generale OSA

CURIA GENERALIZIA
AGOSTINIANI RECOLLETTI

Roma, 30 dicembre 1991

Reverendo Padre Generale,
Mi è gradito comunicarLe che ho ricevuto il suo invito del 15 dicembre con

cui mi comunica la data della celebrazione del IV Centenario della nascita del¬
l’Ordine dei PP. Agostiniani Scalzi.

Ringrazio di cuore per la comunicazione e, soprattutto, per l’invito a parteci¬
pare alla celebrazione eucaristica, che avrà luogo il 19 maggio 1992 nella chiesa
di Gesù e Maria in Roma. Prenderò parte, a Dio piacendo, con molta gioia a que¬
sto evento, e con me verranno anche gli altri Padri delle comunità di Roma.

Noi Agostiniani Recolletti ci sentiamo molto vicini agli Agostiniani Scalzi a mo¬
tivo della nostra storia, della nostra spiritualità e della stima verso le vostre per¬
sone e le vostre iniziative. Consideriamo pertanto la celebrazione del vostro IV
Centenario un fausto evento al quale noi ci uniamo esultanti per rendere grazie
a Dio e per sentirci vicini ai nostri fratelli.

Mentre La ringrazio per la sua cortesia, considero mio dovere offrire ogni for¬
ma di desiderata collaborazione.

Il nuovo anno che sta per iniziare sia ricco di grazia per Lei e per l’Ordine.
Suo aff.mo in Cristo.

Fr. Javier Pipaòn
Prior General OAR



294 Adesioni

CONGREGAZIONE PER
L’EVANGELIZZAZIONE DEI POPOLI

Roma, 23 maggio 1992

Testo del telegramma:
Il Dicastero Missionario della Santa Sede si unisce toto corde alle solenni ce¬

lebrazioni del quarto Centenario di codesto benemerito Ordine teso sempre al ri¬
torno di una genuina testimonianza di umiltà et carità secondo il proprio cari¬
sma agostiniano et auspica nuovo vigore anche nel campo dell’attività missiona¬
ria invocando su tutti i diletti Agostiniani Scalzi le più elette benedizioni divine.

Cardinale Tomko
Prefetto

ARCIDIOCESI DI TORINO
Torino, 23 maggio 1992

Rev.mo Priore Generale,
La ringrazio per aver voluto cortesemente comunicarmi che l’Ordine dei Pa¬

dri Agostiniani Scalzi celebrerà quest’anno il 4° Centenario di Fondazione.
Desidero rallegrarmi con Lei e con tutto l’Ordine per questo solenne momento

che magnifica la fedeltà di Dio e alimenta il vostro servizio ecclesiale.
Mentre assicuro la mia preghiera e il mio fraterno ricordo, porgo la mia bene¬

dizione.
Fraternamente.

+ Giovanni Card. Saldarmi
Arcivescovo

ARCIDIOCESI DI PALERMO
Palermo, 8 giugno 1992

Reverendissimo P. Eugenio Cavallari,
Accolgo con piacere e La ringrazio per avermi informato sull’importante evento

che l'Ordine Agostiniano si appresta a celebrare: il IV Centenario di Fondazione.
Un tale evento è sempre motivo di gioia e di grande speranza. Esso costituisce

un appuntamento singolare per riscoprire il proprio carisma, promuovere la vita
consacrata, incrementare le vocazioni al proprio Ordine.

In questa ottica mi piace vedere il Centenario Agostiniano, giacché è vero che
senza un "radicale processo di rinnovamento’’ non si può sperare nella ripresa
e nella riscoperta del proprio ideale.

La testimonianza di vita religiosa è un bene per tutta la Chiesa, e costituisce
un singolare dono alla Chiesa particolare.



Adesioni 295

La presenza dei religiosi agostiniani nella mia Arcidiocesi è una grazia del Si¬
gnore. Essi, con spirito di umiltà e di servizio, operano un grande bene nel mini¬
stero del Sacramento della Riconciliazione e svolgono varie attività pastorali.

Colgo pertanto l’occasione per rinnovare i miei ringraziamenti e per augurare
a tutto l’Ordine Agostiniano novità di vita in questo Centenario tanto ricco di ini¬
ziative.

Porgo fraterni saluti ed invoco di cuore le più ampie benedizioni su tutta la
Famiglia Agostiniana.

+ Salvatore Card. Pappalardo
Arcivescovo

ARCIDIOCESI DI GENOVA
Genova, 28 maggio 1992

Rev.mo Padre,
La ringrazio vivamente per la Sua cortese con la quale mi informa circa l’ini¬

zio del IV centenario di fondazione dell'Ordine.
Diversi motivi mi legano ai padri Agostiniani Scalzi, non ultimo l’ammirazio¬

ne e la sincera devozione per S. Agostino, il grandissimo pastore e maestro di spi¬
rito che è stato fin dagli anni della prima formazione al sacerdozio un importan¬
tissimo compagno nel mio cammino.

Anche per questo sono ad augurare quella permanente riforma spirituale che
con tanta insistenza è stata richiamata dal Concilio Vaticano II per la vita religio¬
sa e che giustamente è nei Suoi voti, come in quelli dell’intero Ordine.

A questo fine invoco dal Signore, per intercessione della Vergine Santa così
cara ai figli di S. Agostino, copiose benedizioni e formulo i migliori auguri, anche
nel ricordo del ministero svolto a Roma in collaborazione con il Santo Padre.

+ Giovanni card. Canestri
Arcivescovo

DIOCESI DI MAZARA DEL VALLO
Mazara del Vallo, 27 maggio 1992

Rev.mo Padre Generale,
nel ringraziarLa per l’invito alla celebrazione del IV Centenario della fonda¬

zione del vostro Istituto, formulo auguri invocando dal Signore una speciale be¬
nedizione sui lavori che in questa ricorrenza verificano l’opportunità di cogliere
il dono del vostro carisma fatto alla Chiesa, indicativo della missione che conti¬
nua ad interpellarvi.

Cordiali saluti.
+ Emanuele Catarinicchia

Vescovo



296 Adesioni

DIOCESI DI
FROSINONE-VEROLI-FERENTINO

Prosinone, 22 maggio 1992

Rev.mo Padre,
sono ben lieto di unirmi nel ringraziamento a Dio con tutto il vostro Ordine

per quanto ha potuto operare e continua a operare nella Chiesa nei quattro secoli
di vita.

Sono grato a Lei e ai suoi collaboratori per la esemplare e feconda attività che
svolge nella mia Diocesi.

Auguro ulteriore sviluppo di membri e opere per la Chiesa e per la gloria di Dio.
Con devoto ossequio e fraterno saluto.
Suo in X.to.

+ Angelo Cella
Vescovo

ARCIDIOCESI DI RIO DE JANEIRO
Rio de Janeiro, 2 aprile 1992

Rev.mo Padre,
è con sentimenti di profonda gratitudine e gioia che Le invio questo messag¬

gio di felicitazioni nell’anno giubilare che commemora i quattrocento anni della
riforma che diede inizio all’Ordine degli Agostiniani Scalzi. Fedeli all’eredità spi¬
rituale del grande Vescovo e Dottore della Chiesa, questi religiosi cercano, attra¬
verso la loro consacrazione a Dio e il servizio alla Santa Chiesa, di mantenere vi¬
vo il carisma che li distingue fra i tanti istituti di vita consacrata: la contempla¬
zione e l’azione, la preghiera e lo studio, il servizio apostolico richiesto dalle ne¬
cessità della Santa Chiesa, in sintonia con la realtà di ciascuna regione ed epoca.

In modo speciale, devo esprimere a Lei la gratitudine dell’Arcidiocesi di Rio
de Janeiro per il lavoro qui svolto dai carissimi Agostiniani Scalzi. Invitati dal-
l’allora Arcivescovo Card. Doni Jaime de Barros Camara, giunsero in questa città
nel 1948, assumendo il lavoro pastorale nel popoloso quartiere periferico di Ra-
mos. Due anni dopo, iniziarono la costruzione della chiesa di Santa Rita degli Im¬
possibili come Matrice della Parrocchia che era stata creata nel 1948 ed era stata
loro affidata. Man mano che la comunità parrocchiale cresceva, si alzava il gran¬
de tempio in linea moderna; esso fu inaugurato e aperto al culto nel giorno della
festa di S. Rita, il 22 maggio 1981, alla presenza e con la benedizione dell’Arcive¬
scovo Cardinale Doni Eugenio de Araujo Sales.

La Parrocchia ebbe uno straordinario incremento con la nuova chiesa e gli adia¬
centi locali per i servizi parrocchiali. Contemporaneamente si promosse un eccel¬
lente lavoro vocazionale che permise l’apertura, nel 1987, del Seminario Santa
Rita, annesso alla Parrocchia. Esso inizialmente aveva nove seminaristi candida¬
ti alla vita sacerdotale e religiosa nell’Ordine degli Agostiniani Scalzi. Questo Se¬
minario comincia a dare i suoi frutti quest’anno con l’Ordinazione Presbiterale



Adesioni 297

dei primi due Sacerdoti brasiliani dell’Ordine: Padre Moacir Chiodi e Padre Alva¬
ro Agazzi. Attualmente sono in Seminario venti studenti teologi. Essi ricevono la
formazione accademica nella Scuola Teologica del Monastero di S. Benedetto e
quella religiosa e spirituale in Seminario. La preparazione pastorale, sotto la di¬
rezione del Seminario, è molto concreta per gli incarichi pastorali assunti dai teo¬
logi: catechesi parrocchiale e preparazione dei giovani al sacramento della Cresi¬
ma, lezioni nelle scuole di formazione catechetica dell’Arcidiocesi o nelle scuole
pubbliche come insegnanti di religione.

E’ realmente consolante il lavoro realizzato dai nostri Religiosi nell’area sot¬
tosviluppata della periferia della città, dove vive buona parte della popolazione
"favelada”. Si tratta di un’attività di assistenza religiosa, di evangelizzazione e
di promozione umana e sociale. Due caretteristiche mi sembra che emergano da
questo lavoro. Da un lato, una forte dimensione spirituale e religiosa, unita al¬
l'impegno intelligente per la promozione umana e sociale; dall’altro, avverto nei
religiosi un grande spirito di collaborazione fraterna con le Parrocchie vicine e
con la pastorale d’insieme dell’Arcidiocesi, in una testimonianza esemplare di unio¬
ne con il Vescovo e di docilità ai suoi orientamenti pastorali.

Mi sembra chiara, in queste realizzazioni degli Agostiniani Scalzi nell’Arcidio-
cesi, la loro fedeltà alla lezione di S. Agostino nel suo Trattato alla prima lettera
di S. Giovanni: «L’amore non può essere diviso. Scegli pure chi vuoi amare: il Pa¬
dre, il Figlio, la Chiesa? Tutto il resto seguirà da sé. Così è l’amore. Esso realizza
l’unità!» (10,3). L’amore di Dio, rivelato in Cristo e vissuto nella Santa Chiesa, è
la fonte misteriosa della fecondità di tale lavoro. Senza parlare della dolce ed ef¬
ficace protezione di Santa Rita, il cui esempio di santità e la sua intercessione
presso Dio la rendono tanto familiare e amata dal popolo brasiliano!

Reverendissimo Padre, Lei stesso può constatare quanti motivi mi spingono
a lodare Dio e ringraziare la Sua Bontà per il dono fatto all’Arcidiocesi dello zelo
apostolicoe del lavoro tanto ricco di frutti, oggi condotto da P. Eugenio Del Medi¬
co e dal mio grande amico P. Luigi Bernetti.

Che il Signore Gesù continui a benedire i nostri cari fratelli; che essi sentano
sempre la protezione materna della Vergine Maria e l’intercessione potente di S.
Rita nella loro vita religiosa e nel servizio alla Santa Chiesa!

Con la mia benedizione, fraternamente.
+ José Carlos de Lima Vaz, S.J.

Vescovo Ausiliare

ORDINE DEI MINIMI
Roma, 9 maggio 1992

Reverendissimo Padre Generale,
Ho ricevuto la Sua gentile Partecipazione alle Celebrazioni giubilar! del IV Cen¬

tenario della fondazione dell’Ordine. Mentre La ringrazio me ne rallegro vivamente
augurando di vero cuore che esse conseguano lo scopo desiderato dai promotori,
riuscendo di lustro e decoro, oltre che di più ampia divulgazione e conoscenza
della storia e dei meriti dell’Ordine, a servizio della Chiesa e della civile società.



298 Adesioni

Che esse suscitino pure un nuovo incremento vocazionale, in numero e quali¬
tà, il che è un voto attuale per tutti gli Istituti religiosi.

La mia partecipazione di preghiera è a tale scopo.
Obbl.mo.

P. Alessandro Galuzzi
Superiore Generale dei Minimi

UNIONE SUPERIORI GENERALI
Segreteria Generale - Roma

Roma, 22 maggio 1992

Rev.mo e carissimo P. Generale,
mi associo alle vostre celebrazioni per il vostro IV centenario di fondazione

e vi accompagno con la preghiera.
Possa Iddio concedere a ciascuno della benemerita Famiglia Agostiniana il

dono e la grazia di rinnovarsi nello Spirito perché la vostra presenza nel mondo
sia sempre più ‘'segno e strumento di comunione”, così come vi ha detto Giovan¬
ni Paolo IL

Con profonda stima e tanta fraternità, a nome di tutta l'U.S.G.
José Pablo Basterrechea, FSC

Segr. Gen. U.S.G.

CITTÀ DEL VATICANO, 10 giugno 1992

Rev.mo Padre,
mi è pervenuto in questi giorni il prezioso volume "Virorum IIlustriunì...”, che

Lei si è premurato di mettere ancora in circolazione, in occasione del quarto cen¬
tenario di fondazione dell’Ordine degli Agostiniani Scalzi.

E’ stata un’idea molto bella e l’iniziativa è apprezzabile da tutti i punti di vi¬
sta: dal punto di vista storico, perché mette a contatto con spiriti magni, che han¬
no lavorato e onorato codesto Ordine, e mette specialmente in luce l’elemento ca¬
ratteristico della spiritualità riformata agostiniana.

Grazie pertanto del volume, che si raccomanda anche per lo splendore della
veste tipografica.

Un sentimento di riconoscenza anche per il volume "Servire l’Altissimo in spi¬
rito di umiltà”, che, attraverso alcuni documenti, presenta l’identità della sua Con¬
gregazione.

A Lei, Rev.mo Padre, nel ricordo di altri incontri sempre presenti, il mio defe¬
rente saluto e l’augurio che il quarto centenario possa portare tutti quei frutti
che Lei desidera.

Virgilio Card. Noè
Arciprete Basilica S. Pietro



Adesioni 299

CITTÀ DEL VATICANO, 22 giugno 1992
n. 306.613

Rev.mo Padre,
con delicato gesto Ella ha voluto farmi dono di una copia dell’artistica ripro¬

duzione del volume "Virorum Illustrium”, realizzato in occasione del Centenario
di fondazione di codesto Ordine. NeH’esprimerLe vivo compiacimento per la pre¬
gevole pubblicazione e sincera riconoscenza per la premurosa attenzione, ricam¬
bio volentieri i sentimenti manifestati con voti di pace e prosperità cristiana per
Lei e per l’intera Famiglia religiosa degli Agostiniani Scalzi.

Profitto della circostanza per confermarmi con sensi di religiosa stima.
Della Paternità Vostra Rev.ma. Dev.mo nel Signore.

+ Giovanni Battista Re
Sostituto

CITTÀ DEL VATICANO 11 giugno 1 992

Rev.mo P. Generale,
sentitamente grato La ringrazio per il Suo premuroso e fraterno invito di par¬

tecipazione alle celebrazioni liturgiche e rievocative del IV Centenario della Fon¬
dazione del Suo Ordine nello spirito e nell’amore che ci unisce al Santo Padre Ago¬
stino. Per impegni già assunti in precedenza non mi è stato possibile essere pre¬
sente, pur condividendo in spirito la gioia di tale storico evento come frutto e ri¬
sultato di quel "flatus” riformatore in seno agli Ordini Mendicanti, per un ideale
di vita religiosa che esprimesse in modo radicale il distacco e la povertà evangelica.

Mi associo allo spirito di rievocazione di questo evento con l’augurio e voti che
tale ricorrenza accresca ancora più il vostro impegno nello spirito e finalità che
diedero inizio al Suo Ordine.

Con tanti auguri, in fraterno ricordo di preghiera per Lei e tutti i Confratelli,
ispirati dall’amore che ci unisce nel Santo Padre Agostino.

+ Pietro Canisio van Lierde

IL PRESIDENTE DELLA REPUBBLICA
Prot. n. 97/SG

Roma, 7 luglio 1992

Rev.do Padre,
mi è giunto molto gradito il bel libro "Virorum Illustrium”, che pone in risal¬

to le preclare virtù cristiane di insigni religiosi con particolare riguardo al secolo
XVII.

Grato altresì per il costante ricordo nelle preghiere e per le espressioni indi¬
rizzatemi, desidero rivolgere a lei ed ai suoi confratelli tutti, i miei voti più fervi¬
di e cari per sempre maggiori realizzazioni nella vostra intensa attività pastorale.

Un grazie particolare per le preziosissime preghiere.
Con devozione affettuosa. Suo.

Oscar Luigi Scalfaro
Presidente della Repubblica



LE CELEBRAZIONI CENTENARIE
Pietro Scalia, OAD

Cercare di fermare in poche righe di cronaca tutti gli avvenimenti susseguitisi
in questo ultimo scorcio di tempo è davvero impresa difficile: l’Ordine ha vissuto
momenti indimenticabili in questo inizio di celebrazioni del IV Centenario della
sua fondazione.

Per la storia, però, è doveroso se non altro appuntare le date ed abbozzare,
se pur velocemente, alcune sensazioni vissute dai protagonisti di questo memora¬
bile evento.

Tutte le altre notizie sono in qualche modo ricollegate con queste celebrazioni
che, comunque, almeno per le Province e le Case, sono ancora agli inizi.

La preparazione

Un inizio di cronaca in verità si può far risalire già alla Congregazione Plena¬
ria dell’Ordine del 1990: tra i punti di un Orientamento per il triennio 1990-1993
c’era anche la programmazione di iniziative per la celebrazione di questo cente¬
nario con l’istituzione di una apposita Commissione (Commissione degli 8). In que¬
sti due anni si è lavorato sodo, ma soprattutto nel periodo immediatamente pre¬
cedente l’inizio delle celebrazioni, fissato per il giorno 19 maggio.

Tra le iniziative degne di nota c’è, dono veramente prezioso, il Messaggio au¬
tografo che il Papa ha inviato all’Ordine per l’occasione; poi pubblicazioni di ope¬
re appartenenti alla nostra storia e la realizzazione di opuscoli liturgici.

19 maggio 1992: Chiesa di Gesù e Maria

Probabilmente la nostra chiesa di Gesù e Maria ha ospitato una delle cerimo¬
nie più solenni di questi ultimi anni. L’anno centenario si è aperto con una impo¬
nente celebrazione eucaristica di oltre 70 sacerdoti concelebranti. La chiesa, già
maestosa nel suo stile barocco, ricco di marmi e stucchi, si presentava come ve¬
stita a festa: tutto era stato accuratamente preparato. La celebrazione è stata pre¬
sieduta dal Card. José Sanchez, Prefetto della Congregazione per il Clero, affian¬
cato dal vescovo ausiliare di Roma per il settore centro, Mons. Filippo Giannini.
Altri graditi ed illustri concelebranti: il Priore Generale degli Agostiniani, P. Mi¬
guel Angel Orcasitas, P. Antonio Caparròs, OAR, in rappresentanza del Priore Ge¬
nerale degli Agostiniani Recolletti, Don Jaroslav Vystrcil, parroco di Ceski Brod
in Ceco-Slovacchia, il Dr. Franz Weninger, parroco di Mariabrunn in Vienna, e
tanti altri confratelli e amici provenienti da ogni parte d’Italia.

Naturalmente, oltre al P. Generale, era presente la Curia generalizia al com-



Le celebrazioni centenarie 301

pleto e tutti i Commissari provin¬
ciali. Una presenza particolarmen¬
te gradita quella del P. Delegato
per il Brasile, P. Possidio Carù, in¬
sieme al primo sacerdote brasilia¬
no agostiniano scalzo, P. Moacir
Chiodi. Numerose anche la suore
delle varie Famiglie Agostiniane
ed un folto gruppo di fedeli, pro¬
venienti dalle parrocchie affidate
all’Ordine. Molte altre adesioni so¬
no giunte per iscritto, e di questo
si riferisce in altra parte della
Rivista.

All’inizio della celebrazione il
P. Generale ha letto ai presenti il
Messaggio inviato all’Ordine dal
Santo Padre; è seguita una apprez¬
zata omelia del Cardinale cele¬
brante, il quale ha centrato lo spi¬
rito di questo centenario, rifacen¬
dosi simpaticamente alla sua for¬
mazione sacerdotale nelle Filippi¬
ne (dove ci si appresta a celebrare
il IV centenario della missione
agostiniana), tutta impregnata di
spiritualità agostiniana.

Il servizio liturgico è stato svol¬
to dai chierici e novizi agostiniani
scalzi, i quali rappresentavano la
odierna apertura dell’Ordine a tut¬
to il mondo: essi provengono infat¬
ti dall’Italia, dal Brasile, dalla Po-

Alcuni momenti della celebrazione Eucaristica
nella chiesa di Gesù e Maria in Roma

Ionia, dallo Zaire e dalle Filippine. Il cerimoniere pontificio, Mons. Angelo Di Pa¬
squale, ha diretto la cerimonia che si è svolta nel più grande decoro e ordine. An¬
che i paramenti indossati dai celebranti erano, per così dire, "personalizzati”: ca¬
sule e stole ricamate a mano dalla signorina Rosa Ferlisi, sorella del nostro P.
Gabriele, con lo stemma che l’Ordine ha adottato come simbolo del Centenario.
Curata anche la parte musicale con la partecipazione del “Collegium musicum”
diretto dal M° Alessandro Galiuccio.

Una vasta eco, prima impensabile, ha avuto l’avvenimento sulla stampa. L’Os¬
servatore Romano ha dedicato una intera pagina al nostro Ordine con un servizio
accurato e completo; ha inoltre riportato la cronaca dell’inaugurazione, oltre che
nella edizione italiana, anche in quella spagnola e portoghese, inserendo il testo
completo del messaggio del Papa. Altri servizi sono apparsi sull’Avvenire e su II
Tempo. L'emittente "Telepace” ha trasmesso in differita la celebrazione, mentre



PAENITENT1ARI A APOSTOLICA
42/92/1

BEATISSIME PATER

Gabriel Ferlisi, Procurator Generalis Ordinis Augustiniensium Discalcea-
torum, reverenter exponit praesentem annum quadngentesimum esse post
conditum, anno nempe 1592, ipsum Ordinem. Saeculari hoc recurrente eventu,
confirmandae fidelitati fratrum erga proprium charisma, instimulando in ipsis
religioso fervori, et fovendae sanctitati eorum, qui eidem Ordini cantate
cohaerent, praesertim Tertii Ordinis sodalium, peculiares sacrae celebrationes,
a die 19 currentis mensis mali usque ad mensem lulium 1993, in eccleshs
eiusdem Ordinis agentur. Quo autem et Religiosi et ceteri ch’ristifideles, qui
iis celebrationibus intererunt, uberiores usque fructus spiritales hauriant,
praefatus Orator expostulat a Te, Beatissime Pater, donum plenanae Indul-
gentiae.

Et Deus, etc.

Die 6 mah 1992.

PAENITENTIARIA APOSTOLICA, de mandato Summi Pontificis, libenter
concedit plenariam Indulgentiam sub suetis conditionibus (sacramentali con¬
fessione, eucharistica communione et oratione ad mentem Summi Pontificis)
tum sodalibus Ordinis Augustiniensium Discalceatorum tum ceteris christifide-
libus in ecclesus ad eumdem Ordinem pertinentibus acquiremdam, si cui sa¬
crae functioni ad quadrigentesimum anniversarium celebrandum indictae
interfuerint, vel saltem Orationem Dominicani ac Fidei symbolum devote recita-
verint: a) diebus quibus anniversariae celebrationes sollemniter aperientur et
claudentur; b) diebus quibus singulae religiosae Provinciae vel religiosae
domus peculiarem ad hoc celebrationem perag^ndam curaverint; c) in liturgi-
cis celebrationibus B. Mariae Virgims a Consolatione, S. Augustini et eiusdem
Sancti "Conversionis", S. Monicae, eius matris, necnon S. Nicolai a Tolentino.

Contrarila quibuslibet non obstantibus.



Le celebrazioni centenarie 303

la Radio Vaticana ha precedentemente trasmesso una interessante intervista del
P. Generale.

La Penitenzieria Apostolica ha concesso l’Indulgenza Plenaria a coloro che par¬
tecipano ai riti celebrativi: «1° - In tutte le chiese dell’Ordine: a) il giorno di aper¬
tura (19 maggio 1992) e di chiusura (nel mese di lugio 1993); b) nei giorni liturgici
della festa della Madonna di Consolazione (4 settembre), di S. Agostino (28 agosto
e 24 aprile), di S. Monica (4 maggio), di S. Nicola da Tolentino (10 settembre).
2° - Nelle singole chiese della Provincia: nei giorni in cui la Provincia o la Casa
organizzano le celebrazioni commemorative.

Le condizioni richieste sono: 1° - confessione sacramentale, comunione eucari¬
stica, preghiera secondo l'intenzione del Papa; 2° - Partecipazione alle funzioni ce¬
lebrative del Centenario, o, se non si può partecipare ad esse, visita privata alla
chiesa, con recita del Pater e del Credo».

Dopo la Messa è stato offerto a tutti i presenti un simpatico rinfresco per un
momento di fraternità nell’ex cortile del convento di Gesù e Maria.

20 maggio: Messa e Udienza di Giovanni Paolo II

Ancora più significativa, soprattutto per coloro che l’hanno vissuta in prima
persona, la giornata successiva.

Essa infatti si è aperta con la celebrazione della S. Messa, alle ore 7, nella cap¬
pella privata del Papa. 34 i partecipanti, fra cui 1 2 chierici e novizi. Altro momen¬
to indimenticabile, l’udienza privata che Giovanni Paolo II ha concesso subito do¬
po. Egli ha voluto salutare personalmente ciascuno, informandosi sulle origini
e le attuali attività. Il P. Generale gli ha offerto la pubblicazione del "Virorum II-
lustrium”, che il Papa ha mostrato di gradire particolarmente. Il Papa a sua volta
ha consegnato a tutti una corona del Rosario.

La giornata è proseguita
poi con il pellegrinaggio alle
"memorie” romane della Ri¬
forma. Guidati dall’"esperto”
P. Gabriele Ferlisi, sono stati
visitati chiese e conventi dei
primi anni di vita riformata:
Ss. Marcellino e Pietro; S. Pao¬
lo alla Regola, dove si celebrò
il primo Capitolo Generale e
furono pubblicate le prime Co¬
stituzioni del 1598; S. Nicola
da Tolentino, sede del Novizia¬
to maggiore dell'Ordine; S.
Stefano Rotondo, dove i Padri
emisero per la prima volta il
quarto voto di umiltà. Qui tut¬
ti i presenti hanno rinnovato

Il Priore Generale consegna al Papa la pubblicazione del
"Virorum Illustrium”



304 Pietro Scalia

RINNOVAZIONE DELLA PROFESSIONE

'ih
fa> i-ibby DanOC

IV Ctnttnario di Fondationt
dtlTOrdint digli Agostiniani Scatti

1S92 1992

Reverendissimo Padre,
chiedo a te e a tutti i fratelli qui presenti,
di essere testimoni
della mia riconoscenza a Dio
e della mia volontà di rispondere a Lui
che mi ha chiamato a seguirlo
nella comunità agostiniana.
Pertanto, io.......
liberamente, volontariamente
mi consacro a Dio
e mi impegno con voto,
a vivere i consigli evangelici
di castità, povertà, obbedienza, umiltà,
secondo la Regola del Santo Padre Agostino
e le Costituzioni dell’Ordine
degli Agostiniani Scalzi,
(per tutta la vita).
Ti prego dunque,
Reverendissimo Padre Eugenio Cavallari,
Priore generale dell’Ordine,
di accettare a nome della Chiesa e
la mia professione (solenne)
con la quale presento alla Santissima Trinità
la mia vita perché sia ostia viva, santa e gradita.
Maria Santissima, Madre di Consolazione.. /
il Santo Padre Agostino, l'esempio dei confratelli,
la preghiera del popolo di Dio
mi aiutino a perseverare nel santo proposito.
Amen. Deo gratias. I*

fa
lOeJcùc? siili

la loro professione, apponen¬
do la propria firma su un fo¬
glio appositamente preparato.

Anche il pranzo è stato un
momento significativo: tutti a
S. Maria Nuova, attuale sede
degli incontri ed esercizi spi¬
rituali dell’Ordine, per un mo¬
mento di simpatica festa.

La mostra storica

Il convento di Gesù c Maria
è stato scelto per un altro av¬
venimento culturale impor¬
tante di questo IV Centenario,
la "Mostra storica" rievocati¬
va: "Una presenza di quattro
secoli". Essa è stata allestita
nell’ampio corridoio d'ingres¬
so e, dal 3 al 13 giugno, è stata
visitata da un considerevole
numero di persone. Questa
Mostra farà in seguito il giro
di tutte le case dell’Ordine. E’
stata preparata con amore,
competenza e sacrificio da P.
Giorgio Mazurkiewicz, coadiu¬
vato da P. Giovanni Malizia, P.
Mario Genco e P. Pio Bar-
bagallo.

La Mostra consta di 40
Formula della Professione e Firme dei partecipanti,

nella chiesa di S. Stefano Rotondo (20-5-92)
pannelli, che, attraverso docu¬
menti, foto e oggetti, conduco¬
no il visitatore lungo tutto l’ar¬

co dei secoli nei quali si è venuto formando l’Ordine Agostiniano e la nostra
Riforma.

Nel corso della Mostra si sono tenuti alcuni incontri serali: il 9 giugno, una
Meditazione di letture agostiniane con commento musicale dell’Associazione Co¬
rale "Una voce" diretta dal M° Giovanni C. Picone; 1’ 1 1 giugno, una Conversazio¬
ne storica con commento musicale del Coro Polifonico "Collegium musicum" di¬
retto dal M° Alessandro Galiuccio; infine, il 13 giugno, vigilia dell’ordinazione pre¬
sbiterale di Fra Emilio Kisimba e Fra Giorgio Mazurkiewicz, il gruppo giovanile
"Madonna della Neve" della nostra parrocchia di Fresinone, ha presentato l’ap-
prezzatissimo Recital musicale "Camminiamo nell’amore" , diretto dal Maestro
Gianluca Gatto.



Le celebrazioni centenarie 305

Ordinazioni Sacerdotali
L’avvenimento, atteso con gioia da molti

anni, è finalmente arrivato. Il 14 giugno, fe¬
sta della SS.ma Trinità, Giovanni Paolo II
ha ordinato nella Basilica Vaticana 49 dia¬
coni di ogni parte del mondo, fra cui i no¬
stri Fra Emilio Kisimba e Fra Giorgio Ma-
zurkiewicz. Possiamo considerare questo
avvenimento, insieme alla ordinazione dei
primi due sacerdoti brasiliani, il primo
frutto, e il più bello, di questo incipiente an¬
no centenario.

Non è possibile descrivere l'atmosfera
che si respirava nella grande Basilica di S.
Pietro, gremita come nelle più grandi oc¬
casioni. La solennità del luogo, iniziando
già dalla piazza che fin dalle prime ore del
mattino si animava di gente che cercava
frettolosamente di guadagnare l’interno del
tempio per poter avere la fortuna di "vede¬
re da vicino”, si è poi espressa trionfalmen¬
te nella austera solennità del rito. Nulla era
improvvisato: lo scorrere ordinato dei ve¬ L’ingresso della Mostra Storica

scovi concelebranti, dei neo ordinandi e degli inservienti nell’ampio spazio del pre¬
sbiterio creava la sensazione dei grandi avvenimenti della Chiesa. E per la Chiesa
quello era davvero un "avvenimento”. Una folla attenta e silenziosa ha vissuto
momento per momento il rito, che si svolgeva nelle commoventi cerimonie della
ordinazione: l'appello degli eletti, la loro risposta, l’imposizione delle mani, la con¬
sacrazione col sacro Crisma e la consegna dei vasi sacri fino all’abbraccio del Santo
Padre. Ed era davvero suggestivo contemplare questo andare e venire dei qua¬
rantanove eletti che scorrevano, come in un armonioso corteo, intorno al maesto¬
so altare della Confessione. Suggestiva la luminosità del tempio e soprattutto le
armonie del coro della "Cappella Sistina”. Alla fine del rito ognuno si è ritrovato
con gli occhi umidi: ma erano lacrime di gioia, di commozione; l’applauso finale
è stato come l’esplosione di una emozione per troppo tempo contenuta.

Alla fine della cerimonia abbiamo salutato Padre Emilio e Padre Giorgio al cen¬
tro della Piazza S. Pietro chiedendo loro la prima benedizione sacerdotale. Erano
molti gli intervenuti, e non solo confratelli, che non hanno voluto perdere questa
rara e bellissima occasione. L’Angelus del Papa ha concluso la prima parte di que¬
sta memorabile giornata.

Essa è proseguita nel convento di S. Maria Nuova dove parenti e amici dei nuovi
sacerdoti, venuti dalla Polonia e dallo Zaire, insieme ad un congruo numero di
confratelli hanno partecipato ad un festoso e solenne convito. Nel pomeriggio so¬
no affluiti anche i due pulman che, provenienti da Spoleto e da Acquaviva Picena,
avevano già partecipato alla cerimonia in S. Pietro: festa grande e canti popolari



306 Pietro Scalia

augurali in ogni lingua e costume. Ma altamente commovente è stato il momento
conclusivo nella piccola chiesa di S. Maria Nuova dove P. Emilio e P. Giorgio han¬
no salutato tutti con una breve celebrazione della Parola di Dio. I due brani, letti
e molto opportunamente commentati da loro stessi, nonché i canti, scelti preva¬
lentemente dal repertorio del movimento carismatico, hanno dato la netta sensa¬
zione che in quel momento si "‘respirava” una “presenza”: quella dello Spirito
Santo.

Nella Casa Generalizia i due neo sacerdoti sono stati festeggiati in modo parti¬
colare nei giorni seguenti: lunedi 15 giugno P. Emilio e martedì 16 giugno P. Gior¬
gio. Infatti essi hanno vissuto qui gli ultimi anni di studio in preparazione al sa¬
cerdozio.

La domenica successiva, 21 giugno, prima Messa solenne nelle case delle ri¬
spettive Province religiose dove essi hanno già svolto attività pastorale e vocazio¬
nale in questi ultimi tempi: P. Giorgio è stato accolto con grande festa dai fedeli

Uno dei 40 pannelli della "Mostra storica"

di Acquaviva Picena e altret¬
tanto per P. Emilio a Spoleto.
La cronaca di queste giornate
la lasciamo airimmaginazione
dei lettori.

Le “feste” non sono natu¬
ralmente ancora terminate.
Ogni convento vorrà avere al¬
meno per un giorno tutto per
sé uno dei sacerdoti novelli.
L’augurio che rivolgiamo loro
da queste pagine è che non
svanisca mai la gioia interio¬
re di questo giorno, e che sen¬
tano sempre il profumo del sa¬
cro Crisma con cui sono stati

Il gruppo giovanile “Madonna della Neve” durante l'esecuzio¬
ne del recital musicale "Camminiamo nell’amore"

consacrati Sacerdoti del Si¬
gnore “secondo l’ordine di
Melchisedek”.

Neppure le “gioie sacerdo¬
tali” sono finite qui: dal Bra¬
sile, insieme al P. Delegato e
ad altri tre chierici, è giunto il
novello sacerdote P. Moacir
Chiodi. Accolto e festeggiato
in quasi tutte le Case dell’Or¬
dine egli ha avuto modo di gu¬
stare tutta la dolcezza della
“fraternità agostiniana”, men¬
tre per noi è stata l’occasione
per ammirare la “freschezza”
brasiliana.



Le celebrazioni centenarie 307

P. Emilio Kisimba
nel giorno dell’Ordinazione Sacerdotale

P. Giorgio Mazurkiewicz
nel giorno della Ordinazione Sacerdotale

Le Pubblicazioni
Il Centenario è stato certamente un'occasione per riscoprire una ricchezza na¬

scosta. Stanno emergendo dagli archivi dell’Ordine e di Stato, numerosi libri, stam¬
pati e manoscritti, che arricchiscono non poco la nostra pluricentenaria storia.
Fra tutti ve n’è uno, riproposto in una nuova elegante edizione, - e diciamo subito
che è stata una indovinata intuizione - che vale la pena di portare alla conoscenza
di tutti. E’ il “Virorum Illustrium...", edito nell’anno 1674 a cura dei nostri reli¬
giosi del convento di Praga. Di questo volume sembra ne rimangano pochissimi
esemplari (due?) per cui si è pensato potesse diventare la "strenna” del centena¬
rio. Il libro riporta delle bellissime incisioni dei religiosi più insigni della Riforma
Agostiniana di Italia, Spagna e Francia, opera degli agostiniani scalzi P. Egidio
Himlstejn di S. Giovanni Battista e dell’incisore Fra Enrico de Groos. Riporto un
brano della Presentazione fatta dal P. Generale: “Sfogliando le pagine di questa
collezione di ritratti venerabili, pregevole tanto per l'eleganza latina delle epigrafi
quanto per il nitore delle incisioni, il nostro spirito si commuove dello stesso pa¬
thos religioso che ha ispirato gli artisti. Infatti, attraverso gli scarni dati biografici
e l'efficace sobrietà del disegno, palpita dal vivo il fascino umile e luminoso dei
servi di Dio: molti volti dell'unico Amore".

Il libro, ristampato in una elegante e preziosa veste tipografica dalla “Nuova
Eliografica snc" di Spoleto, è a disposizione nella Casa generalizia per tutti colo¬
ro che volessero acquistarlo, al prezzo di £. 60.000.

P. Pietro Scalia, OAD





(Sir 17,15)

Tutte (e (oro opere
davanti a Cui come iC sode



BIBLIOGRAFIA

In questo numero commemorativo di Presenza Agostiniana un posto di rilievo
meriterebbe la sezione bibliografica, perché essa, meglio di qualsiasi altra inizia¬
tiva, consentirebbe di conoscere il notevole patrimonio culturale degli agostinia¬
ni scalzi, accumulato in quattro secoli.

Poiché la sezione, nelle mani della riconosciuta competenza di P. Flaviano Lu¬
ciani, ha preso le proporzioni di un volumetto, si è ritenuto più opportuno pubbli¬
care questa raccolta bibliografica in un libretto a parte. Esso andrà presto in stam¬
pa, e sarà inviato a quanti ne faranno richiesta. Titolo del fascicolo è:

Fonti bibliografiche di storia e spiritualità degli agostiniani scalzi;ed è così
articolato: I - Sussidi bibliografici; II - Sezione storica: a. Fonti manoscrit¬
te, b. Fonti in stampa, c. Fonti: cataloghi, necrologi, schede, riviste, fasci¬
coli; III - Sezione Spiritualità: a. Fonti agostiniane, b. Costituzioni, istru¬
zioni, manuali, c. Cerimoniale e libri di preghiere, d. Studi, e. agiografia;
IV - Sezione Missioni.

Rinviando perciò a questo prezioso sussidio di P. Flaviano e all’altro già pub¬
blicato in Presenza Agostiniana, 4 (1982) - numero speciale, dal titolo Indice biblio¬
grafico degli Agostiniani Scalzi, qui mi limito a segnalare qualche opera più diret¬
tamente relativa alla storia e alla spiritualità degli agostiniani scalzi, pubblicata
in quest’ultimi tempi.

Ricordo innanzitutto le trascrizioni fedelissime di alcune preziosissime opere
manoscritte degli inizi della Riforma, che ha curato P. Felice RIMASSA, OAD:

I primi Religiosi Agostiniani Scalzi (1598-1626) del P. Giovanni Micillo del-
l’Assunta; Croniche et origine della Congregazione de' Padri Scalzi Agosti¬
niani del P. Epifanio di S. Geronimo (1646); Memoriale generationum gene-
rationibus del P. Giovanni Vincenzo di S. Giacomo (1650).

Dizionario biografico degli Agostiniani Scalzi della Provincia Genovese, Ge¬
nova 1990. P. Rimassa sta adesso preparando l’elenco dei Religiosi delle
altre Province.

Preziosissima la pubblicazione del primo volume, cui faranno seguito gli altri,
trascritti dai manoscritti originali che si conservano nell’Archivio di Stato di Ro¬
ma, degli:

A ITI DEI CAPITOLI GENERALI DEGLI AGOSTINIANI SCALZI (1608-1621),
Roma 1990.

Molto attesa la pubblicazione del:
RITUALE DEGLI AGOSTINIANI SCALZI. Il libro, ormai pronto, andrà in
vigore ad experimentum entro quest’anno.



Bibliografia 311

Sempre valido il manuale di storia di P. Gabriele Maria RAIMONDO:
Gli Agostiniani Scalzi, Genova, 1955

Molto importante l’articolo di P. Ignazio BARBAGALLO nel:

Dizionario degli Istituti di Perfezione, alla voce Agostiniani Scalzi.

Fondamentali per la formazione delle nuove generazioni di giovani al vero spi¬
rito del carisma degli agostiniani scalzi i suoi volumi di spiritualità:

Togliti i calzari... La terra che calpesti è santa - La spiritualità degli Agostiniani
Scalzi - Quaderni di Spiritualità Agostiniana n. 1 - Fresinone 1978.

Sono venuto a portare il fuoco sulla terra - La spiritualità missionaria degli Ago¬
stiniani Scalzi - Quaderni di Spiritualità Agostiniana n. 4 - Fresinone 1979.

Un roveto ardente - Il Ven. P. Giovanni Nicolucci di S. Guglielmo - Profilo bio¬
grafico e spiritualità - Quaderni di Spiritualità Agostiniana n. 2 - Fresinone 1976.

Questi libri fanno parte di una collana che dal 1976, anno in cui è iniziata, enume¬
ra 12 pubblicazioni, l'ultima delle quali è:

"Nelle veci di Cristo vi porgiamo Cristo" Atti del Corso di Formazione Perma¬
nente, tenutosi a S. Maria Nuova dal 17 al 29 giugno 1991, nel Centenario del¬
l’Ordinazione sacerdotale di S. Agostino - Quaderni di Spiritualità Agostiniana
12 - Edizioni di Presenza Agostiniana, 1991.

Ricordo qualche altro di questi Quaderni:

DOTTO Benedetto, P. Antero Maria Micone di S. Bonaventura - Agostiniano Scal¬
zo - Profilo biografico e spiritualità - n. 3, Roma 1978.
FERLISI Gabriele, L'inquieta avventura agostiniana in cerca di Dio, n. 5, Prosi¬
none 1979; Comunità: modello di Chiesa, pienezza di gioia - Spunti di medita¬
zione sulla vita religiosa agostiniana, n. 6, Roma 1979; Il Pane Eucaristico, quiete
del nostro cammino - Riflessioni agostiniane sull'Eucaristia, n. 7, Roma 1980;
Il cammino agostiniano della conversione, n. 9, Roma 1983.

VALENZA Antonino, La spiritualità mariana nelle opere del P. Arcangelo Mol-
trasi di S. Nicola, Agostiniano Scalzo, Roma 1983.

Davvero pregevole la riproduzione anastatica, curata dai Confratelli della Provin¬
cia Genovese, dell’edizione 1658 dell’opera di:

P. ANTERO MARIA MICONE DI S. BONAVENTURA, Li Lazaretti della Città
e Riviere di Genova del 1657, Genova 1974.

P. Felice Rimassa ha anche curato la riproduzione fotostatica della monumentale
opera di:

GIAN BARTOLOMEO PANCERI DI S. CLAUDIA, Lustri Storiali de’ Scalzi Ago¬
stiniani Eremiti della Congregazione d’Italia e Germania, Milano 1700.



312 Gabriele Ferlisi

Lodevoli tutte le altre pubblicazioni di carattere storico o spirituale che
i confratelli hanno curato in quest’ultimo periodo:
CAVALLARI Eugenio, L'anima mia ha sete di Te - Le preghiere delle Con¬
fessioni, Genova 1986 - Il libro, riveduto e completato con altre preghiere
delle Confessioni, è in corso di stampa con i tipi di Città Nuova Editrice.
FERLISI Gabriele, Eri vecchio, sii nuovo - Meditazione agostiniane sulla con¬
versione, 3 fascicoli, Roma 1986-87.
FANTI Aldo, Un saio color di festa, Editrice Rogate, Roma 1984, 2 ediz. 1985;
Parole feriali - Preghiere alla Madonna, Editrice Marietti, Genova 1992.
SCALIA Pietro, Il cuore di un'anima, Spoleto 1990.
FUNAR1 Demetrio, Canti del cuore, Ed. Biemmegraf, Macerata 1990.
PONTICELLO Clemente, Gli Agostiniani Scalzi in Sicilia dopo la soppres¬
sione - Memorie, Vaiverde (CT) 1982.
ZACCONE Celestino, Il ritorno degli Agostiniani Scalzi nella città di Trapa¬
ni. Cronistoria 1953-1983, Ed. Dialogo, Vaiverde, 1983.
SAPIA Lorenzo, Il Santuario di Vaiverde - Fede e storia, Vaiverde (CT) 1987.
SOLLINI Graziano, Storia di una presenza, Acquaviva Picena 1987.
SPOTO Francesco, Gli Agostiniani Scalzi in Brasile - Memorie di un pionie¬
re e altri incontri nel 4° Centenario della Riforma, Vaiverde (CT) 1990.
RIMASSA Felice, Carlo Giacinto Sanguineti e la Madonna, Genova 1987.
CETERONI Doriano, Gli Agostiniani Scalzi in Brasile, di immediata pub¬
blicazione, Toledo-PR, 1992.

Su tutte queste pubblicazioni, dal punto di vista artistico, si ergono i due volumi:
S. Agostino, il Santo nella pittura dal XIV al XVIII secolo: volume di 208
pagine con immagini a colori. Edito dalla Amilcare Pizzi S.p.A. di Cinisello
Balsamo (Milano), 1987. Esso è stato curato dai Confratelli della Provincia
Ferrarese Picena. Si può richiedere al prezzo scontato di lire 80.000.
Virorum Illustrium arctioris Discalceatorum Instituti in Eremitano Divi Au-
gustini Ordine Athletarum Exegesis summaria, Pragae 1674, stampato dal¬
la Nuova Eliografica snc di Spoleto, Edizioni di Presenza Agostiniana 1992.

P. Gabriele Ferlisi, OAD



PREGHIERA DEL CENTENARIO

Signore, Dio onnipotente,
loda a Te, gloria a Te, fonte
di misericordia. Oggi sale a Te
la nostra riconoscenza per le
meraviglie di grazia che operi
continuamente nella Chiesa.

Donaci un cuore nuovo,
mite e umile, che ti cerchi con
tutte le forze, felice di con¬
templare Te e di essere posse¬
duto da Te.

Fa che raggiungiamo la
perfezione del tuo amore, se¬
guendo Cristo, obbediente fi¬
no alla morte di Croce, e
vivendo con un cuor solo e
un'anima sola per essere stru¬
menti di salvezza nel mondo.

Aiutaci a perseverare fe¬
delmente nella nostra vocazio¬
ne. Proteggi l’Ordine degli
Agostiniani Scalzi, moltiplica
i suoi membri al servizio del¬
la tua Chiesa e per la gloria
del tuo nome. Te lo chiedia¬
mo per intercessione di Maria,
Madre di Consolazione, e del
Santo Padre Agostino.
Amen.

M. Cerruti: S. Agostino, olio su tela
(Monastero di S. Chiara a Montefalco)



presenza agostiniana
Rivista bimestrale dei PP. Agostiniani Scalzi

Anno XIX - n. 2-4 (105) Marzo-Agosto 1992

SOMMARIO

Editoriale 3 P. Eugenio Cavallari

Documenti:
Messaggio del Papa 6 Giovanni Paolo li
Lettera della Congregazione 8 Card. Edoardo Martinez Somalo
Lettera del Priore Generale all’Ordine:
“Servire 1'Altissimo in spirito di umiltà’’ 10 P. Eugenio Cavallari

Storia:
Le origini dell'Ordine Agostiniano 50 P. Pietro Bellini
Il contesto storico-ecclesiale della

Riforma Agostiniana 66 P. Angel Martinez Cuesta
Gli Agostiniani Scalzi:

Origini e sviluppo storico (1592-1992) 82 P. Benedetto Dotto
Le Province degli Agostiniani Scalzi 113 P. Mario Genco
Elenco dei Conventi degli Agostiniani Scalzi 120 P. Mario Genco
Serie dei Capitoli Generali degli

Agostiniani Scalzi 124 P. Mario Genco
Serie dei Priori Generali degli

Agostiniani Scalzi 128 P. Mario Genco
Le Missioni degli Agostiniani Scalzi

nel Tonchino e nella Cina 131 P. Ignazio Barbagallo
Uomini illustri Agostiniani Scalzi 151 P. Ignazio Barbagallo
In terra brasiliana 158 P. Doriano Ceteroni
Rapporti di collaborazione fra Agostiniani

Scalzi e Recolletti a Roma 167 P. José Javier Lizarraga

Carisma:
Costituzioni e Carisma degli

Agostiniani Scalzi 172 P. Gabriele Ferlisi
La Regola di S. Agostino 208 P. Luigi Pingelli



Scalzi per essere Agostiniani 214 P. Pablo Panedas
La povertà monastica e l'umiltà secondo

la Regola di S. Agostino 219 P. Antonio Sanchez Carazo
La Madonna e gli Agostiniani Scalzi 225 P. Gaetano Franchina
Oro o scorie? 236 P. Angelo Grande
Domani.- un futuro di speranza 239 P. Emilio Kisimba

Antologia 241 P. Luigi Piscitela

Arte e poesia:
“I nostri Padri ci hanno raccontato la forza

e i prodigi del Signore": L’arte nelle chie¬
se e nei conventi degli Agostiniani Scalzi 260 P. Giorgio Mazurkiewicz

Il Santuario della Madonnetta sul colle di
Carbonara a Genova 278 P. Alipio Graziani

Preghiera di un agostiniano scalzo
alla Madonna 284 P. Aldo Fanti

Lirica agostiniana 285 P. Alipio Graziani
Canto di S. Agostino a Dio 287 P. Demetrio Funari
Evento eccezionale 288 P. Demetrio Funari
A Santa Maria Nuova 289 P. Demetrio Funari
L’albero della speranza 290 P. Francesco Spoto

Celebrazioni:
Adesioni 293 * * *

Le celebrazioni centenarie 300 P. Pietro Scalia

Bibliografìa 309 P. Gabriele Ferlisi

Preghiera del Centenario 313

Copertina e impaginazione: P. Pietro Scalia
1 a di copertina:
Giovanni di Paolo: S. Agostino consegna la Regola (Avignone, Musée du Petit Palais)
Grafica pagine introduttive delle rubriche: Sr. Martina Messedaglia

Direttore Responsabile: Narciso Felice Rimassa
Redazione e Amministrazione: PP. Agostiniani Scalzi, Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma
Telefono (06) 5896345
Autorizzazione Tribunale di Genova n 1962 del 18 febbraio 1974
Approvazione Ecclesiastica
ABBONAMENTI: Ordinario L. 15.000, sostenitore L. 30.000, benemerito L. 50.000, una copia L. 3.000
C.C.P. 56864002 intestato a PP. Agostiniani Scalzi 00152 Roma
Stampa: Tipolitografia «Nuova Eliografica» snc - 06049 Spoleto (PG) - Tel. e Fax (0743) 48.698




	Senza titolo-1
	Pagina 12

	d8c45e460d7bba621042c626985b1e64668f0c8db531c66f71085ab4485a441f.pdf
	Pagina 3
	4: Index
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32

	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 1
	Pagina 2
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12

