
Titolo

1

presenza
agostiniana

2011 / n. 1

gennaio-Febbraio

P
o

st
e

 I
ta

lia
n

e
 S

.p
.A

. 
- 

S
p

e
d

iz
io

n
e

 in
 A

b
b

o
n

a
m

e
n

to
 P

o
st

a
le

 D
.L

. 
3

5
3

/2
0

0
3

 (
co

n
v.

 in
 L

. 
2

7
/0

2
/2

0
0

4
 n

. 
4

6
) 

a
rt

. 
1

, 
co

m
m

a
 2

, A
U

T.
 D

R
/C

B
P

A
/C

E
N

T
R

O
1

 v
a

lid
a

 d
a

l 2
7

/0
4

/2
0

0
6

 -
 R

iv
is

ta
 b

im
e

st
ra

le
, 
n

. 
1

/2
0

11 AgostiniAni scAlzi



Editoriale - Rievocando la Conferenza di Cartagine                                          P. Luigi Pingelli      3

Guida alla lettura delle Confessioni

Libro decimo:  Tardi ti amai, bellezza così antica e così nuova                  P. Gabriele Ferlisi    8

Antologia agostiniana - Salmo contro il partito di Donato                          P. Eugenio Cavallari    16

L’amore di Dio in carcere e 
la terziarizzazione di un detenuto pentito                                                  Luigi Fontana Giusti    20

Esiste un “destino” voluto da Dio?                                                                   P. Angelo Grande    23

Documenti conciliari - “A tutti”                                                                           P. Angelo Grande    25

Dalla clausura - “Cantare è proprio di chi ama”                      Sr. M. Giacomina, Sr. M. Laura    28

Vita nostra                                                                                                                        P. Angelo Grande    31

presenza agostiniana
Rivista bimestrale degli Agostiniani Scalzi

Anno XXXVIII - n. 1 (190) Gennaio-Febbraio 2011

Direttore responsabile: Calogero Ferlisi (Padre Gabriele)

Redazione e Amministrazione: agostiniani Scalzi: Piazza ottavilla, 1 - 00152 Roma

 tel. 06.5896345 - fax 06.5806877   -    e-mail: curiagen@oadnet.org

 sito web: www.presenzagostiniana.org

Autorizzazione: Tribunale di Roma n. 4/2004 del 14/01/2004

Abbonamenti:                                         

 ordinario           € 20,00  -  Sostenitore € 30,00

 Benemerito        € 50,00  -  Una copia € 4,00

  C.C.P. 46784005 intestato a: agostiniani Scalzi - Procura Generale - Piazza ottavilla, 1

00152 Roma

Approvazione Ecclesiastica

Stampa: in proprio- Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma (RM) - tel. 06.5896345 - fax 06.5806877 - E-mail: curiagen@oadnet.org

Copertina e impaginazione: P. Crisologo Suan, oad

* * *

Sommario



Ritornare a guardare con attenzione gli avvenimenti che nei tempi passati
hanno turbato la vita della Chiesa e hanno ferito l’unità dei cristiani è un

dovere che la Chiesa percepisce con chiarezza. È compito integrante della sua
missione apostolica individuare, alla luce dell’esperienza accumulata nei secoli,
i criteri utili a rendere più efficace il suo servizio a favore della comunione e
dell’unità.

È evidente che una saggia rilevazione delle cause che hanno determinato pro-
cessi di disgregazione all’interno della comunione ecclesiale, come l’esame at-
tento delle situazioni ambientali, sociali, politiche e culturali, che possono
interagire in questa direzione, permettono di approntare un metodo di lettura
più oggettivo per far fronte a nuovi focolai di divisioni e arricchire la maternità
spirituale della Chiesa nel suo servizio di comunione.  Tale preoccupazione è
avvertita particolarmente nelle linee d’indirizzo pastorale che il Concilio Vati-
cano II ha tracciato aprendo le porte al dialogo ecumenico e interreligioso.

L’analisi storica, la purificazione della memoria da condizionamenti secolari
di tipo apologetico e culturale e una visione meno schematica nel campo teolo-
gico hanno permesso di vagliare il passato e di focalizzare reticenze, imprudenze
ed atteggiamenti che non hanno aiutato lo spirito di comunione. Non possiamo
ignorare che questi fattori hanno contribuito in un certo senso, anche se non uni-
lateralmente, a complicare o a compromettere in vari momenti l’unità della
Chiesa.

Alla luce dell’esperienza storica maturata dolorosamente nelle Comunità cri-
stiane per le ferite inferte all’unità con l’insorgere e la diffusione di scismi ed
eresie, doveva necessariamente acuirsi la sensibilità della Chiesa davanti alle la-
cerazioni che tuttora compromettono la credibilità stessa del Cristianesimo.
Come non può provocare tristezza e scandalo in ogni discepolo di Cristo, in ogni
comunità cristiana, in ogni uomo di buona volontà l’accorata preghiera scaturita
dal cuore di Cristo: Come tu, Padre,sei in me e io in te, siano anch’essi una cosa sola,
perché il mondo creda che tu mi hai mandato? (Giov. 17, 20-23).

È chiaro che il problema dell’unità dei cristiani è fondamentale in quanto
tocca profondamente l’anima stessa della Chiesa, che è mistero di amore e di co-
munione.

3

Rievocando la confeRenza

di caRtagine

Editoriale

P. Luigi PingeLLi, oad



Sarebbe pertanto cosa gravissima se davanti ad atti e a spinte di divisioni, la
Chiesa ignorasse l’importanza di esprimere efficacemente il suo servizio di carità
per preservare l’unità dei Cristiani e consolidarne la comunione.

Questo impegno è profondamente legato alla natura della Chiesa per cui essa
vivrebbe in una flagrante contraddizione se non avvertisse in pieno il dovere ir-
rinunciabile della sollecitudine materna da porre costantemente in atto nello
svolgimento della sua missione. 

I numerosi Concili della Chiesa sono la testimonianza più evidente non solo
dell’attenzione riservata all’esplicazione del magistero per esprimere e conser-
vare l’ortodossia della fede, ma anche della premura e della sensibilità per cer-
care di ricomporre tensioni, contestazioni e divisioni in modo da preservare
l’unità della Chiesa.    

Questa premessa intende contestualizzare,  in tale prospettiva, alcune consi-
derazioni che trovo pertinenti e certamente in linea con lo spirito della Confe-
renza di Cartagine, di cui stiamo celebrando il 16° centenario. 

Questa fu convocata nel 411 per tentare di ricomporre lo scisma donatista,
che stava provocando disordini e sofferenze drammatiche in seno alla Chiesa
nord-africana.

S. Agostino vi ebbe una parte di primo piano in quanto, da valente teologo,
espose davanti ai vescovi cattolici e donatisti le ragioni destinate a fare chiarezza
in relazione ad alcuni problemi teologici, che lo scisma donatista poneva in
chiara evidenza. Nello stesso tempo il suo atteggiamento era ispirato ad una pa-
ziente ed amorosa apertura al dialogo, come strumento più consono allo spirito
cristiano per raggiungere la ricomposizione dell’unità. 

Il Vescovo di Ippona si era sempre distinto per il suo equilibrio tra la via della
carità da concretizzare col dialogo e la sincera apertura al confronto e la severità
fino all’imposizione autoritaria richiesta da altri Vescovi cattolici. Si potrà di-
scutere se Agostino, in un determinato momento abbia accolto come soluzione
necessaria il ricorso al braccio secolare, ma evidentemente non si possono igno-
rare situazioni urgenti ed estreme, come le minacce e le ripetute violenze da
parte dei donatisti, che hanno pesato enormemente in questo senso. Questo ci
aiuta a comprendere il difficile contesto in cui si situava la Chiesa cattolica nord-
africana del quarto e quinto secolo e a non travisare tout court il pensiero di Ago-
stino nel modo di concepire l’impegno a favore dell’unità e della comunione
nella Chiesa.

È evidente che, se si tiene conto di tutto l’operato di Agostino e dei suoi di-
versi interventi presso le autorità civili tesi sempre alla mitigazione delle ecces-
sive severità delle sanzioni, come anche della sua insistenza nel proporre la via
del dialogo attraverso lettere, discorsi e trattati, è quanto mai discutibile la po-
sizione di coloro che l’hanno voluto dipingere come l’iniziatore del ricorso al
braccio secolare o addirittura come padre dell’Inquisizione.

Del resto tutta l’impalcatura dottrinale di Agostino, fondata sulla carità e sulla
comunione, dovrebbe far emergere l’istanza profonda della sua ricerca appas-
sionata e amorosa di chi ha smarrito la via dell’unità.

Lo stesso resoconto del dibattimento intercorso nella Conferenza di Cartagine

Rievocando la Conferenza di Cartagine

4



e riportato in forma riassuntiva dal Vescovo d’Ippona nel Breviculus Collationis
cum Donatistis è molto eloquente a questo proposito. Il reiterato appello rivolto
ai seguaci di Donato nel 412, un anno appena dopo tale evento, a rientrare nella
comunione con la Chiesa cattolica, conferma la sincera disponibilità di Agostino
ad un pacifico e caritatevole incontro dialogico per cercare insieme e instanca-
bilmente la soluzione in nome della verità.

È chiaro che la fermezza mostrata dal Santo Dottore nell’esporre le ragioni
cattoliche per fare emergere l’insostenibilità degli argomenti sui quali i donatisti
poggiavano le loro accuse non può essere interpretata come intolleranza e pre-
clusione al dialogo: la verità non può certamente essere sacrificata o attenuata,
ma difesa con amore ed estrema chiarezza. È questa una questione di sostanza
e quindi molto seria che non può essere oscurata in alcun modo: la verità rimane
sempre verità da affermare e proteggere anche se il metodo del confronto e esige
amore, tolleranza, dialogo, rispetto e comprensione.

Da queste considerazioni mi sembra di poter concludere in modo fondato
che l’esempio di Agostino e la sua visione ecumenica abbiano concorso decisa-
mente, insieme a una serie di altri fattori storici, critici ed umanistici, come anche
di profonda riflessione teologica, al crescente processo di maturazione all’interno
della Chiesa e all’avvio di una nuova impostazione pastorale dell’evangelizza-
zione e del dialogo con le altre confessioni cristiane.

Certamente rimane da considerare il rapporto che oggi definiamo interreli-
gioso e che riguarda le relazioni tra la Chiesa e le altre religioni. Lo stesso pro-
cesso di sviluppo nel campo dell’ecclesiologia, che ha portato la Chiesa ad una
maggiore auto-comprensione del suo compito missionario ha agevolato il dia-
logo con le altre religioni  e sistemi di significato sgomberando il campo da dif-
fidenze, polemiche e prevenzioni.

È stato abbandonato con saggezza e lungimiranza evangelica il retaggio di
antichi conflitti e contrapposizioni per trovare i comuni valori e nuove forme di
collaborazione in un mondo che si mostra sempre più refrattario alla sfera della
trascendenza.

Questo mi sembra un campo minato se vogliamo affrontarlo nell’ottica dei
secoli passati e coglierne difficilmente i germi che in prospettiva si sarebbero
sviluppati nella Chiesa conciliare con la nota Dichiarazione “Nostra Aetate” del
Concilio Vaticano II.

Tornando a S. Agostino, il quale non si discosta da altri Padri della Chiesa
(Origene, Tertulliano, S. Gregorio di Nissa, S. Ambrogio), risulta chiara, ad esem-
pio, la sua posizione accusatoria e polemica contro gli Ebrei nel trattato Adversus
Judaeos e nel De Civitate Dei, le cui risonanze sono occasionalmente sparse in altri
scritti.

In questo caso dobbiamo dire che purtroppo una serie di pregiudizi e di ri-
spettivi gravi torti tra Ebrei e Cristiani, come anche posizioni estremistiche in
chiave teologica, hanno alimentato polemiche e rancori difficilmente superabili
se non attraverso un lungo processo di decantazione e l’avvio di una nuova fase
storica.

Ci voleva proprio il soffio impetuoso dello Spirito Santo per abbattere il muro

Rievocando la Conferenza di Cartagine

5



secolare di una esasperata conflittualità che ha avvelenato per secoli i rapporti
tra Cristiani, Ebrei ed altre religioni.

Un’altra constatazione positiva, riallacciando il nostro discorso alla Confe-
renza di Cartagine, è l’apporto di Agostino alla chiara definizione di due que-
stioni teologiche: la Chiesa e i Sacramenti.

Mi limito, per esigenza di spazio, ad una breve sintesi che presuppone la co-
noscenza della causa storica dell’insorgere dello scisma donatista, che poi sa-
rebbe diventato eresia per evidenti implicazioni di teologia sacramentaria.

Lo scisma praticamente portava ad una falsa concezione dell’essenza della
Chiesa: questa, secondo i Donatisti, era una società fatta esclusivamente di santi,
contrapposta a quella del mondo dominato da poteri ostili e demoniaci. La
Chiesa era purezza e santità, totalmente separata dal mondo ove regnava il pec-
cato e la corruzione. Esisteva quindi una netta separazione tra queste due realtà
inconciliabili. Questa concezione ecclesiologica derivava dalle lettere di S. Ci-
priano, che con la sua autorevolezza aveva lasciato tracce profonde nella tradi-
zione teologica della Chiesa nord-africana.

Da questa visione ecclesiologica i donatisti avevano preso le mosse per rite-
nere fuori dalla Chiesa i traditores vescovi e laici. Questi venivano accusati di
aver consegnato durante le persecuzioni dell’Impero Romano i libri sacri che,
per volere delle autorità, dovevano essere dati alle fiamme. Per il fatto che, a
giudizio dei donatisti, si erano macchiati di così grave indegnità non potevano
più appartenere alla Chiesa cattolica, in quanto reprobi e apostati.

Al di là della verità storica o meno di tali accuse a uomini di Chiesa, emergeva
in tutta la sua carica settaria l’errata visione ecclesiologica, che Agostino non ac-
cetta, ma reinterpreta e arricchisce mettendone in evidenza la sua complessità.
Il S. Dottore rifiuta il modello donatista di una Chiesa e di un mondo come due
sfere separate, la prima pura e santa, la seconda malvagia e peccatrice, e presenta
in modo limpido la concezione cattolica di una Chiesa che annovera insieme
santi e peccatori. Come si vede la precisazione è molto chiara: Agostino non nega
la purezza e la santità della Chiesa, ma la colloca in un orizzonte escatologico.

La questione teologica dei sacramenti nella visione donatista pone problemi
seri in quanto l’indegnità del ministro, secondo il loro giudizio, rende nullo l’atto
sacramentale. In base a questa logica l’amministrazione dei sacramenti è valida
e quindi produce la grazia se il ministro è degno e appartiene alla Chiesa dei
puri e dei santi, che è quella donatista, altrimenti i sacramenti sono invalidi e
non producono quindi la grazia. E di qui scaturisce la concezione donatista della
necessità di ripetere il sacramento del battesimo conferito da ministri cattolici
in quanto invalido per la loro indegnità. Non è il caso di addentrarsi in tale que-
stione, che possiamo chiudere molto sinteticamente con le parole stesse di Ago-
stino: “ Non per i meriti del ministro né per quelli di colui che lo riceve ha valore
il battesimo, ma in forza di una santità propria, comunicatagli da Colui che l’isti-
tuì “ (Contra Cresconium, 4,16,19).

Come abbiamo visto, Agostino ha contribuito enormemente, affrontando la
questione donatista, a puntualizzare l’ecclesiologia cattolica e la teologia sacra-

Rievocando la Conferenza di Cartagine

6



mentaria, che si sono rivelate quanto mai preziose nel corso dei tempi anche per
dare efficaci risposte all’urto di altri movimenti scismatici o ereticali.

Per quanto attiene ai riflessi di attualità, nell’ottica di questa breve esposi-
zione, mi sembra soprattutto opportuno sottolineare l’ importanza dell’ecclesio-
logia che evidenzia la necessità  di una costante attenzione davanti ai pericoli
ricorrenti che, sotto varie forme, si profilano come rigurgiti di vecchie eresie,
come il novazionismo, il montanismo e il donatismo.

È una tentazione che si ripresenta non solo come tendenza esplicita ed uffi-
ciale, ma anche in maniera subdola e settaria negli atteggiamenti personali o di
casta mascherati di superbia e quindi pronti a riproporre steccati e divisioni in
nome di una presunta superiorità morale con conseguenti forme di discrimina-
zione. Non mi sembra difficile identificare tali posizioni nella situazione del no-
stro tempo, ma lascio volentieri ai lettori il compito di guardarsi attorno per
discernere fatti ed atteggiamenti di questo tipo.

Il donatismo pone indirettamente un’altra questione quanto mai attuale e da
tenere in grande considerazione. Nella Chiesa, è questa una constatazione
quanto mai ovvia, vi sono molteplici e legittime tradizioni teologiche consolidate
in determinate culture che accentuano la ricchezza stessa della fede. Ciò do-
vrebbe essere considerato in modo positivo in quanto il Cristianesimo si  radica
in situazioni locali e nelle varie culture rispettando sensibilità diverse senza re-
care per questo difficoltà al problema dell’unità e della comunione. Tornando
al tempo del donatismo, possiamo riscontrare, in base alla suddetta osserva-
zione, che esisteva il radicamento di un’antica tradizione teologica nella Chiesa
nord-africana, il cui esponente principale era Cipriano.

In merito a questa constatazione, ci possiamo interrogare perché tale tradi-
zione è degenerata nello scisma e nell’eresia. Fondamentalmente, al di là di con-
tingenze storiche e ambizioni personali, la rivalità è esplosa all’interno della
Chiesa per evidente mancanza del senso della carità: è questa l’analisi di S. Ago-
stino. 

S. Cipriano, pur proponendo una sua ecclesiologia che si prestava ad equivoci
e incomprensioni, ha praticato la via della dialettica e della carità, ed è rimasto
nella comunione ecclesiale. I donatisti, a loro volta, hanno difettato del senso
della carità e sono caduti nello scisma e nell’eresia.

Ancora una volta ritorna in ballo la necessità stringente del dialogo all’interno
della Chiesa e sul fronte esterno per risolvere nella carità eventuali difficoltà
senza arrivare alla rottura dell’unità.

È questa la grande lezione che dobbiamo trarre dal fenomeno storico del do-
natismo rievocando la Conferenza di Cartagine , il cui vero protagonista è stato
il Vescovo d’Ippona con la sua sapienza teologica e il suo indiscusso amore per
l’unità e la comunione della Chiesa. q

Rievocando la Conferenza di Cartagine

7



i – ViSione d’inSieme

Con il libro nono Agostino aveva pensato di porre fine alle sue Confessioni,
perché riteneva completato il progetto che si era prefisso, quello cioè di raccon-
tare a tutti la sua vita passata, dalla nascita al battesimo (354-387), e di tratteg-
giare la figura della madre che tanto peso aveva avuto nel suo cammino di
conversione. Ma bisogna proprio dirlo che nel pensare così Agostino si dimo-
strava un ingenuo, perché non si era reso conto del vivissimo interesse che le
sue confessioni avevano suscitato nell’animo dei lettori. Essi lo avevano seguito
appassionatamente nel racconto del suo passato; ora erano in attesa di conoscere
il suo presente, ossia ciò che da vescovo sentiva nel suo animo. Sulle prime Ago-
stino si irritò, considerando questa richiesta semplice morbosità di «gente cu-
riosa di conoscere la vita altrui, ma infingarda nel correggere la propria» (10,3,3).
Poi però si convinse che ciò poteva essere un bene per tutti: sia per coloro che
come lui avevano errato, perché dal suo esempio imparassero a non disperare;
sia per coloro che si erano mantenuti buoni, perché ridestassero l’impegno di
essere vigilanti. In questo libro decimo perciò Agostino descrive le sue condi-
zioni di spirito negli anni che vanno dal battesimo (387) al 400, quando era ve-
scovo da un quinquennio. 

Il libro si può dividere in quattro parti, articolate in quarantatre capitoli. La
prima (cc. 1-5) è un prologo dove Agostino indica i motivi per cui si convince
dell’opportunità di continuare il racconto della sua vita di vescovo. La seconda
parte (cc. 6-27) descrive lo stupendo, affascinante itinerario spirituale di ricerca
di Dio attraverso la sua memoria. La terza parte (cc. 28-39) è un umile esame di
coscienza sulle tentazioni della triplice concupiscenza della carne, degli occhi,
della superbia della vita. La quarta parte è una conclusione (cc. 40-43), dove Ago-
stino presenta una sintesi di tutto il libro decimo e fa alcune riflessioni cristolo-
giche sul vero Mediatore fra Dio e gli uomini: Gesù Cristo.

ii – Perché continuare a ScriVere Le conFeSSioni?

eventi e lettura degli eventi

A partire da questo libro la descrizione degli eventi e la loro lettura coinci-
dono, proprio perché Agostino non parla più di fatti del passato ma delle sue

8

Guida alla lettura delle Confessioni

Libro decimo

taRdi ti amai, Bellezza

così antica e così nuova
P. gabrieLe FerLiSi, oad



attuali condizioni di spirito. Racconta e interpreta a tempo reale ciò che accade
nel suo animo di vescovo, cioè di uomo non più travolto dai dubbi, ma certo
delle sue scelte e desideroso di approfondirle. Questo particolare è importante
tenerlo costantemente presente.  

1. Preghiera iniziale – Agostino inizia col chiedere a Dio di riempirlo di Sé, di
sostenerlo nella speranza in Lui e di fargli attuare la verità dentro al cuore: «da-
vanti a te nella mia confessione, e nel mio scritto davanti a molti testimoni»
(10,1,1).

2. Perché continuare la confessione a Dio? – Non certo per svelare a Lui qualcosa
che già non conosca, essendogli perfettamente noto «l’abisso della coscienza
umana» (10,2,2). Nessuno infatti potrebbe pensare di nascondere qualcosa a Dio
non confessandoglielo, perché ciò equivarrebbe – dice Agostino – a nascondere
Lui a noi, non noi a Lui (cfr. 10,2,2). È bello invece non interrompere la confes-
sione a Dio, semplicemente per la gioia stessa di manifestarsi a Lui e di fare ve-
rità nel proprio cuore. Questa confessione, infatti, si esprime «non con parole e
grida del corpo, ma con parole dell'anima e grida della mente, che il tuo orecchio
conosce» (10,2,2), ossia – secondo come Agostino intende la frase “parole del-
l’anima” –  con il disgusto che nella cattiveria ciascuno prova di se stesso e con
il negarsene il merito nella bontà (cfr. 10,2,2). «Quindi, dice il Santo, la mia con-
fessione davanti ai tuoi occhi, Dio mio, è insieme tacita e non tacita. Tace la voce,
grida il cuore, poiché nulla di vero dico agli uomini, se prima tu non l'hai udito
da me; e tu da me non odi nulla, se prima non l'hai detto tu stesso» (10,2,2).

3. Perché continuare la confessione agli uomini? – Non certo per ottenere da loro
la guarigione, e neppure per appagare la loro morbosa curiosità di conoscere la
vita altrui e infingardi nel correggere la propria. Ciò che può giustificare la con-
fessione agli uomini, e per questo Agostino decide di continuare, è il desiderio
di:

a) spronarli «a non assopirsi nella disperazione, a non dire: “Non posso”; a
vegliare invece nell'amore della tua misericordia, nella dolcezza della tua grazia,
forza di tutti i deboli divenuti per essa consapevoli della propria debolezza»
(10,3,4);

b) non deludere la loro fiducia, dato che essi credono alla veridicità della sua
confessione mossi solamente dalla carità e non da prove certe che Agostino non
è in grado di fornire loro (cfr. 10,3,3). «Dunque desiderano udire da me la con-
fessione del mio intimo, ove né il loro occhio, né il loro orecchio, né la loro mente
possono penetrare; desiderano udirmi, disposti a credere, ma come sicuri di co-
noscere? Glielo dice la carità, per cui sono buoni, che non mento nella mia con-
fessione di me stesso. È la carità in loro a credermi» (10,3,4);

c) invitarli a ringraziare insieme Dio per la sua conversione: «Non è piccolo
il frutto, Signore Dio mio, quando molti ti ringraziano per noi, e molti ti pregano
per noi» (10,4,5); 

d) coinvolgerli nella novità della sua vita di convertito: «Possa il loro animo
fraterno amare in me ciò che tu insegni ad amare, deplorare in me ciò che tu in-
segni a deplorare… Un animo fraterno, quando mi approva, gode per me;
quando invece mi disapprova, si contrista per me, poiché, nell'approvazione
come nella disapprovazione, sempre mi ama. Se è così, a loro mi mostrerò. Trag-

Guida alla lettura delle Confessioni - Libro decimo

9



gano un respiro per i miei beni, un sospiro per i miei mali. I miei beni sono opere
tue e doni tuoi, i miei mali colpe mie e condanne tue. Respiri per gli uni, sospiri
per gli altri, e inni e pianti salgano al tuo cospetto da questi cuori fraterni, turiboli
d'incenso per te» (10,4,5);

e) offrire loro la più attenta considerazione e il migliore servizio: «Questo
frutto mi attendo dalle confessioni del mio stato presente e non più del passato.
Perciò farò la mia confessione non alla tua sola presenza…, ma altresì nelle orec-
chie dei figli degli uomini credenti, partecipi della mia gioia e consorti della mia
mortalità, miei concittadini e compagni di vita, alcuni più innanzi, altri più in-
dietro, altri a pari di me. Sono questi i tuoi servi e i miei fratelli, che volesti fos-
sero tuoi figli e miei padroni, che mi ordinasti di servire, se voglio vivere con te
di te» (10,4,6).

4. Intreccio tra conoscenza di sé, conoscenza di Dio e confessione – C’è su questo
tema, nel capitolo 5,7, un intreccio molto importante di concetti che va chiarito
e tenuto sempre presente. 

a) Solo Dio conosce tutto l’uomo, per averlo creato. 
b) L’uomo invece ha una conoscenza parziale sia di se stesso che di Dio; ma

con questa puntualizzazione: che, durante la fase del suo pellegrinaggio terreno,
pur essendo più lontano spiritualmente da Dio e più vicino fisicamente a se
stesso, l’uomo conosce di Dio cose che ignora di se stesso. Per esempio, di Dio
Agostino dice di conoscere l’assoluta inviolabilità, mentre di se stesso non co-
nosce la propria capacità di resistenza alle tentazioni (cfr. 10,5,7). 

c) In ogni caso, questa conoscenza parziale di sé e di Dio, l’uomo può averla
unicamente mediante una illuminazione di Dio: «quanto so di me, lo so per tua
illuminazione, e quanto ignoro di me, lo ignoro finché le mie tenebre si mutino
quale il mezzodì nel tuo volto» (10,5,7).

d) Tutto ciò sarà l’oggetto della nuova confessione che Agostino si accinge a
fare in questo libro e nei seguenti: «Confesserò dunque quanto so di me, e anche
quanto ignoro di me» (10,5,7).

iii. La ricerca di dio attraVerSo La memoria

Dunque, convinto della bontà di continuare a parlare di sé a Dio e agli uo-
mini, Agostino inizia con il mettere a fuoco due certezze e una domanda di ap-
profondimento.

1. Due certezze – La prima è che si sente sicuro di amare Dio: «Ciò che sento
in modo non dubbio, anzi certo, Signore, è che ti amo. Folgorato al cuore da te
mediante la tua parola, ti amai» (10,6,8). L’altra certezza è che ora, a differenza
del tempo precedente alla sua conversione, percepisce in maniera nuova il lin-
guaggio delle creature che invitano tutti ad amare Dio: «e anche il cielo e la terra
e tutte le cose in essi contenute, ecco, da ogni parte mi dicono di amarti, come lo
dicono senza posa a tutti gli uomini» (10,6,8).

2. Una domanda di approfondimento – «Ma che amo, quando amo te?» (10,6,8).
Questa domanda non offusca le due certezze, ma scaturisce dal loro dinamismo
interiore. Credere ed essere certi non equivale a spegnere la sete di nuovi ap-
profondimenti, dato che è facile confondere emotività, immaginazione e realtà.

Guida alla lettura delle Confessioni - Libro decimo

10



A questa domanda Agostino risponde innanzitutto per via di esclusione dicendo
ciò che l’amore di Dio non è: «una bellezza corporea, né una grazia temporale:
non lo splendore della luce…, non le dolci melodie delle cantilene d'ogni tono,
non la fragranza dei fiori, degli unguenti e degli aromi, non la manna e il miele,
non le membra accette agli amplessi della carne. Nulla di tutto ciò amo, quando
amo il mio Dio. Eppure – precisa Agostino – amo una sorta di luce e voce e odore
e cibo e amplesso nell'amare il mio Dio: la luce, la voce, l'odore, il cibo, l'amplesso
dell'uomo interiore che è in me, ove splende alla mia anima una luce non avvolta
dallo spazio, ove risuona una voce non travolta dal tempo, ove olezza un pro-
fumo non disperso dal vento, ov'è colto un sapore non attenuato dalla voracità,
ove si annoda una stretta non interrotta dalla sazietà. Ciò amo, quando amo il
mio Dio» (10,6,8). Ribadisce allora la domanda: «Che è ciò?» (10,6,9). Agostino
lo chiede alle creature.

3. In dialogo con le creature – «Interrogai sul mio Dio la mole dell'universo…,
la terra…, il mare, i suoi abissi e i rettili con anime vive… i soffi dell'aria e tutto
il mondo aereo con i suoi abitanti…, il cielo, il sole, la luna, le stelle… Dissi a
tutti gli esseri che circondano le porte del mio corpo: “Parlatemi del mio Dio; se
non lo siete voi, ditemi qualcosa di lui”; ed essi esclamarono a gran voce: “È lui
che ci fece”» (10,6,9). 

4. Dialogare è contemplare – Qui, tra parentesi, Agostino fa una preziosa preci-
sazione sul senso di questo suo dialogare con le creature: «Le mie domande
erano la mia contemplazione; le loro risposte, la loro bellezza» (10,6,9; cfr. 11,4,6).
Si tratta del linguaggio mistico, che non a tutti è concesso: «Non appare a chiun-
que è dotato compiutamente di sensi questa bellezza? Perché dunque non parla
a tutti nella stessa maniera?» (10,6,10); perché non tutti comprendono il linguag-
gio della natura che grida a ciascuno: «Il tuo Dio non è la terra, né il cielo, né
alcun altro corpo»? (10,6,10). Il motivo è perché gli uomini si lasciano asservire
da un disordinato amore terreno alle cose create (cfr. 10,6,10). 

5. Nei quartieri della memoria – Chiusa la parentesi, Agostino riprende la ri-
cerca, e dal mondo esteriore si rivolge a se stesso, alla parte interiore del suo
animo, perché è proprio lì che «l'uomo interiore apprese queste cose con l'ausilio
dell'esteriore; io, l'interiore, le ho apprese, io, io, lo spirito, per mezzo dei sensi
del mio corpo» (10,6,9). E qui, nella sua interiorità, si imbatte nella memoria, che
lo affascina, perché gli appare come:

a) sinonimo dello spirito, dello stesso “io”: «La facoltà della memoria è gran-
diosa. Ispira quasi un senso di terrore, Dio mio, la sua infinita e profonda com-
plessità. E ciò è lo spirito, e ciò sono io stesso» (10,17,26); 

b) facoltà che conserva e rievoca. Ovviamente gli appare anche nel significato
più comune di facoltà che conserva e rievoca tutto ciò che l’uomo in qualunque
modo vede, sente, percepisce, impara, vive. In questo senso Agostino descrive
la memoria con immagini molto suggestive, come  «vasta caverna» (10,8,13),
«enorme palazzo» (10,8,14), «santuario vasto, infinito» (10,8,15), «immensa ca-
pacità» (10,9,16). E, spinto dal desiderio di trovarvi Dio e di capirne la natura
dell’amore, si avventura nei diversi «quartieri» (10,8,12) di cui si compone. Con
grande meraviglia vi trova, ordinatamente depositate: le sensazioni avute
(10,8,13), le esperienze (10,8,14), le nozioni apprese (10,9,16), l’acquisizione del

Guida alla lettura delle Confessioni - Libro decimo

11



sapere (10,9,17), la riflessione (10,11,18), i numeri (10,12,19), le circostanze della
conoscenza (10,13,20), i sentimenti dello spirito (10,14,21), lo stesso oblio
(10,16,24); ma, fra queste cose, non trova Dio.

6. Nella memoria non trova Dio – Che fare allora se Dio non è dato incontrarlo
nella memoria e fuori della memoria non ha senso cercarlo?  «Che devo fare
dunque o tu, vera vita mia, Dio mio? Supererò anche questa mia facoltà, cui si
dà il nome di memoria, la supererò… ma per trovarti dove, o vero bene, o sicura
dolcezza, per trovarti dove? Trovarti fuori della mia memoria, significa averti
scordato. Ma neppure potrei trovarti, se non avessi ricordo di te» (10,17,26). Ago-
stino ha questa nuova intuizione:

7. La ricerca di Dio come ricerca di Felicità – «Cercando te, Dio mio, io cerco la
felicità della vita» (10,20,29); e viceversa, cercando la felicità della vita, io cerco
te, Dio mio. Agostino sviluppa la sua riflessione in questi punti:

a) Tutti gli uomini desiderano essere felici. Si tratta di una constatazione
molto ovvia, e cioè che la felicità della vita è proprio ciò che tutti vogliono e nes-
suno senza eccezioni non vuole (cfr. 10,20,29).

b) Non tutti però intendono la felicità allo stesso modo; e per questo accade
che si muovano su direzioni opposte (cfr. 10,21,30-31). Comunque, nessuna fe-
licità parziale può appagare il desiderio dell’uomo, essendo esso proiettato verso
“la” felicità (cfr. 10,23,33).

c) Come spiegare questo irresistibile universale desiderio di felicità? È la do-
manda impegnativa che si pone Agostino. Dato che niente si può amare che
prima non si conosca, gli uomini non potrebbero desiderare tanto la felicità, se
non la conoscessero e in qualche modo non la possedessero (cfr. 10,20,29). 

d) Ma «dove la conobbero per volerla così? Dove la videro per amarla?»
(10,20,29), incalza Agostino. Forse nella memoria? (cfr. 10,20,29). Certamente,
perché la felicità, comunque venga denominata nelle varie lingue, se non si con-
servasse nella memoria, l’umanità intera non potrebbe riconoscerla (10,21,31).

e) Ma come risiede nella memoria? «Mediante il ricordo, quasi l'abbia dimen-
ticata…, oppure mediante l'anelito di conoscere una felicità ignota»? (10,20,29).
Che tipo di ricordo è quello della felicità che risiede nella memoria? Risponde
Agostino: 

– non è il ricordo simile a quello che ha di Cartagine chi vide questa città;
– non è il ricordo simile a quello dei numeri;
– non è il ricordo simile a quello dell’eloquenza. 
– Piuttosto è il ricordo simile a quello che abbiamo della gioia (cfr. 10,21,30)

Infatti «tutti concordano nel desiderare la felicità, come concorderebbero nel ri-
spondere a chi chiedesse loro se desiderano godere. Il godimento è appunto ciò
che chiamiamo felicità della vita: l'uno lo ricerca bensì da una parte, l'altro dal-
l'altra, ma tutti tendono a un'unica meta, di godere. E siccome il gaudio è un
sentimento che nessuno può dire di non avere mai sperimentato, perciò lo si ri-
trova nella memoria e perciò lo si riconosce all'udire il nome della felicità»
(10,21,31).

f) La vera felicità è Dio. Agostino arriva così ad una prima dimostrazione
della sua intuizione: la felicità risiede nella memoria; e questa sua presenza pre-
cede la ricerca e il ritrovamento; conoscerla significa ricordarla come si ricorda
la gioia. Incontrarsi con essa significa incontrarsi con Dio, perché solo lui è il

Guida alla lettura delle Confessioni - Libro decimo

12



bene sommo che appaga il desiderio di felicità: «Questa è la felicità, godere per
te, di te, a causa di te; fuori di questa non ve n'è altra. Chi crede ve ne sia un'altra,
persegue un altro godimento, non il vero. Tuttavia da una certa immagine di
godimento la loro volontà non si distoglie» (10,22,32).

8. La ricerca di Dio come ricerca di Verità – Lo stesso procedimento segue Ago-
stino a riguardo dell’altro valore della verità. Parte dalla costatazione dell’amore
universale per la verità. Tutti preferiscono godere della verità e non della men-
zogna; tutti vogliono la felicità della vita che è il godimento della verità (cfr.
10,23,33); anche se poi – in maniera molto ambigua – detestano di essere ingan-
nati e insieme detestano di essere convinti che s'ingannano; amano la verità
quando splende, l'odiano quando riprende; non vogliono essere ingannati e vo-
gliono ingannare (cfr. 10,23,34). Ora, dice Agostino, non amerebbero la verità
senza averne una certa nozione nella memoria (10,23,33). Anche in questo per-
corso, la conclusione di Agostino è la stessa: «Dove ho trovato la verità, là ho
trovato il mio Dio, la Verità persona; e non ho dimenticato la Verità dal giorno
in cui la conobbi. Perciò dal giorno in cui ti conobbi, dimori nella mia memoria,
e là ti trovo ogni volta che ti ricordo e mi delizio di te» (10,24,35).

9. Dall’immanenza alla trascendenza di Dio nella memoria – Lo sforzo di Agostino
non è terminato. È arrivato al fondo della memoria, che è il fondo dell’interiorità
umana, dove trova Dio, “interior intimo meo” (più dentro della mia parte più
interna) (Confess. 3,6,11). Dio è nella memoria, presente e immanente in essa;
certamente vi abita ed è la gioia di chi, ricordandolo, lo trova: «Perciò dal giorno
in cui ti conobbi, dimori nella mia memoria, e là ti trovo ogni volta che ti ricordo
e mi delizio di te» (10,24,35).

Ma, attenzione – ammonisce Agostino nell’intento di salvaguardare non solo
l’immanenza di Dio nella memoria, ma anche la sua trascendenza – a non cercare
in quale luogo Dio vi abiti, come se là vi fossero luoghi.  «Vi abiti certamente,
poiché io ti ricordo dal giorno in cui ti conobbi, e ti trovo nella memoria ogni
volta che mi ricordo di te» (10,25,36). Dio è nella memoria, ma insieme la tra-
scende perché è al di sopra di ogni luogo e di ogni spirito. Dio è sempre l’Altro,
il Diverso, il Trascendente, l’Assoluto. Noi ci ricordiamo di Lui, ma la prima co-
noscenza di Dio non si può dire un ricordo: Dio si conosce in se stesso e al di
sopra di noi: «Dove dunque ti trovai, per conoscerti? Certo non eri già nella mia
memoria prima che ti conoscessi. Dove dunque ti trovai, per conoscerti, se non
in te, sopra di me» (10,26,37).

10. Tardi ti amai, bellezza così antica e così nuova – È a questo punto che Agostino
esplode in quel celebre grido che attraversa i secoli e arriva in tutta la sua fre-
schezza al nostro cuore «Tardi ti amai, bellezza così antica e così nuova, tardi ti
amai. Sì, perché tu eri dentro di me e io fuori. Lì ti cercavo. Deforme, mi gettavo
sulle belle forme delle tue creature. Eri con me, e non ero con te. Mi tenevano
lontano da te le tue creature, inesistenti se non esistessero in te. Mi chiamasti, e
il tuo grido sfondò la mia sordità; balenasti, e il tuo splendore dissipò la mia ce-
cità; diffondesti la tua fragranza, e respirai e anelo verso di te, gustai e ho fame
e sete; mi toccasti, e arsi di desiderio della tua pace» (10,27,38). 

Guida alla lettura delle Confessioni - Libro decimo

13



iV – eSame di coScienza

1. Un nuovo spaccato sulle attuali condizioni dello spirito – Dopo questa attenta
condivisione del suo sottile, affascinante itinerario spirituale attraverso la me-
moria, Agostino apre un nuovo spaccato sulle attuali condizioni del suo spirito.
Con coraggio e umiltà, lui vescovo, fa un pubblico meticoloso esame di co-
scienza, passando in rassegna la triplice concupiscenza della carne, della vana
curiosità e dell’orgoglio. 

2. Quando cesserà l’inquietudine? – Agostino introduce il suo esame di co-
scienza con un flash  panoramico sulla sua attuale situazione spirituale, segnata
dall’accavallarsi di gioie e di afflizioni che lo inquietano e lo fanno sentire un
peso a se stesso. La causa di tutto ciò è il non essere ancora pieno di Dio: «Tu
sollevi chi riempi; io ora, non essendo pieno di te, sono un peso per me; le mie
gioie, di cui dovrei piangere, contrastano le afflizioni, di cui dovrei gioire…; le
mie afflizioni maligne contrastano le mie gioie oneste, e non so da quale parte
stia la vittoria» (10,28,39). Quando cesserà questo stato di inquietudine? Ri-
sponde: «Quando mi sarò unito a te con tutto me stesso, non esisterà per me do-
lore e pena dovunque. Sarà vera vita la mia vita, tutta piena di te » (10,28,39). 

3. Tutta la sua speranza è riposta nella misericordia di Dio – Nel frattempo occorre
sopportare (cfr. 10,28,39), lottare e non cedere allo sconforto. Il pericolo di soc-
combere esiste realmente per le insidiose minacce della triplice concupiscenza.
Ma a questo punto Agostino ha un sussulto di speranza e col coraggio del-
l’umiltà si tuffa nella misericordia di Dio: «Ogni mia speranza è posta nell'im-
mensa grandezza della tua misericordia. Dà ciò che comandi e comanda ciò che
vuoi » (10,29,40). In questa preghiera meritano una sottolineatura:

a) lo stretto rapporto tra la speranza cristiana e la misericordia;
b) il senso della preghiera cristiana che, riconosce tutto come dono di Dio; è

la preghiera dell’umile che rende il povero di Dio mendicante di Dio. Era questa
preghiera che mandava in escandescenze Pelagio; 

c) la puntualizzazione che la stessa continenza non è frutto della sola bravura
umana, ma dono di Dio da impetrare con umiltà.

4. L’estrema delicatezza di Agostino nel suo esame di coscienza – L’esame di co-
scienza che Agostino fa è un capolavoro di delicatezza spirituale, frutto di equi-
librio e non di scrupoli. In particolare, egli si esamina sul senso (10,30,41-42), sul
gusto (10,31,43-47), sull’odorato (10,32,48), sull’udito (10,33,49-50), sulla vista
(10,34,51-53), sulla curiosità (10,35,54-36,58), sull’orgoglio degli uffici (10,36,58),
sulle lodi degli uomini (10,37,60-62), sulla vanagloria (10,38,63), sul compiaci-
mento di se stesso (10,39,64). Ognuno può leggere attentamente il susseguirsi
delle analisi serene e oggettive, traendone utilmente ispirazione per il proprio
esame di coscienza. 

5. Riepilogo – Nel capitolo 40,65, Agostino fa una bella sintesi di tutto ciò che
ha detto lungo il corso del libro decimo.

V – criSto, unico Vero mediatore

1. «Chi potevo trovare per riconciliarmi con te?» – È la domanda che, dopo il ser-
rato esame di coscienza e il riepilogo del suo itinerario spirituale attraverso la

Guida alla lettura delle Confessioni - Libro decimo

14



memoria, Agostino si pone, anzi tutti ci poniamo, perché è un bisogno del-
l’animo umano aver bisogno di mediatori nel cammino verso Dio. Chi sono que-
sti mediatori? Agostino ipotizza, e scarta, alcune risposte: Gli angeli? No! (cfr.
10,42,67). Gli uomini gonfi di scienza? No! (cfr. 10,42,67). Il diavolo? No! (cfr.
10,42,67).

2. Cristo, Uomo-Dio, è l’unico vero Mediatore – Mediatore umile, segno visibile
dell’amore del Padre, sacerdote e sacrificio, fondamento della speranza: «Il me-
diatore autentico, che la tua misteriosa misericordia rivelò e mandò agli umili,
affinché dal suo esempio imparassero proprio anche l'umiltà, questo “mediatore
fra Dio e gli uomini, l'uomo Cristo Gesù”, si presentò fra i peccatori mortali e il
Giusto immortale, mortale come gli uomini, giusto come Dio… È lui, che fu ri-
velato ai santi del tempo antico, affinché si salvassero credendo nella sua pas-
sione futura, come noi credendo nella sua passione passata. In quanto è uomo,
in tanto è mediatore; in quanto Verbo invece non è mediano, poiché uguale a
Dio, “Dio presso Dio”, e insieme a lui unico Dio. Quanto amasti noi, Padre
buono, che non risparmiasti il tuo unico Figlio, consegnandolo agli empi per
noi! Quanto amasti noi, per i quali egli, non giudicando un'usurpazione la sua
uguaglianza con te, si fece suddito fino a morire in croce, lui, l'unico a essere li-
bero fra i morti, avendo il potere di deporre la sua vita e avendo il potere di ri-
prenderla, vittorioso e vittima per noi al tuo cospetto, e vittorioso in quanto
vittima; sacerdote e sacrificio per noi al tuo cospetto, e sacerdote in quanto sa-
crificio; che ci rese, di servi, tuoi figli, nascendo da te e servendo a noi! A ragione
è salda la mia speranza in lui che guarirai tutte le mie debolezze grazie a Chi
siede alla tua destra e intercede per noi  presso di te. Senza di lui dispererei. Le
mie debolezze sono molte e grandi, sono molte, e grandi. Ma più abbondante è
la tua medicina. Avremmo potuto credere che il tuo Verbo fosse lontano dal con-
tatto dell'uomo, e disperare di noi, se non si fosse fatto carne e non avesse abitato
fra noi» (10,43,68-69).

3. Agostino, docile al progetto di Dio – «Atterrito dai miei peccati e dalla mole
della mia miseria, avevo ventilato in cuor mio e meditato una fuga nella solitu-
dine. Tu me lo impedisti, rinsaldandomi con queste parole: Cristo morì per tutti
affinché i viventi non vivano più per se stessi, ma per Chi morì per loro»
(10,43,70). 

4. Agostino, uomo di vita eucaristica – «Il tuo unigenito, in cui sono ascosi tutti
i tesori della sapienza e della scienza, mi riscattò col suo sangue. Gli orgogliosi
non mi calunnino, se penso al mio riscatto, lo mangio, lo bevo e lo distribuisco;
se, povero, desidero saziarmi di lui insieme a quanti se ne nutrono e saziano.
Lodano il Signore coloro che lo cercano» (10,43,70).  q

Guida alla lettura delle Confessioni - Libro decimo

15



SALMO  ABECEDARIO

Voi che amate la pace, or giudicate la verità.
È brutto una causa udire e una parte appoggiare:   
gli ingiusti il Regno di Dio non potranno ereditare.   
Lacerare la veste altrui, nessuno può tollerare; 
quanto più merita morte la pace di Cristo strappare?   
E chi ha fatto questo? Cerchiamolo senza errare. 
Voi che amate… 

Agitar suole i fratelli dei malvagi l’abbondare,   
perciò nostro Signore ci volle preavvisare. 
Comparò dei cieli il Regno a una rete messa in mare, 

16

Il Salmo abecedario contro il partito di
Donato è un poemetto che consta di 297
versi in prosa ritmica, composto da Ago-
stino tra la fine del 393 e l’inizio del 394,
subito dopo il concilio plenario di Ippona.
Egli era sacerdote da due anni, ma con fa-
coltà speciale di predicare a nome del ve-
scovo Valerio. Dopo aver parlato ai
vescovi della regione ecclesiastica sul con-
tenuto del Simbolo apostolico, adesso
parla ai laici cattolici per istruirli sullo
scisma donatista, che divideva da no-
vant’anni l’Africa cristiana. L’idea è ge-
niale: se la massa ignorante dei fedeli non
può assolutamente seguire il dibattito teo-
logico, giuridico e storico fra donatisti e
cattolici, tuttavia è in grado di imparare
a memoria un testo ritmato, quasi una fi-
lastrocca, cantandolo nelle assemblee li-
turgiche per memorizzarlo più facilmen-
te. Anche i donatisti del resto avevano i

loro salmi, che facevano cantare per le
strade, alcuni dei quali composti da Par-
meniano, vescovo di Cartagine e succes-
sore di Donato. Questo carme è l’unico
componimento poetico di Agostino; con-
sta di venti strofe, ciascuna delle quali
inizia con una lettera dell’alfabeto (dalla
A alla V); quasi tutte le strofe sono di do-
dici versi, alternate da un ritornello, che
è un invito alla verità e alla pace.  Ago-
stino non vuole polemizzare, ma ristabi-
lire la verità storica dei fatti per
illuminare i fedeli sugli errori dello sci-
sma, riguardanti la natura della Chiesa
(una, universale, composta di buoni e cat-
tivi), dei sacramenti del battesimo e del-
l’ordine (l’autore è Cristo, non il
ministro; non si possono reiterare), il rap-
porto fra buoni e cattivi (il male non può
contaminare il bene né distruggerlo).

P. eugenio caVaLLari, oad

Antologia agostiniana

salmo contRo

il paRtito di donato



che molti pesci d’ogni specie ovunque andò a pescare,   
e, a riva trasportati, si iniziò a separare:   
vanno i buoni dentro i vasi, i cattivi entro il mare.
Chi conosce il Vangelo deve ammetterlo e tremare: 
quella rete è la Chiesa, questo mondo è il mare;   
mentre i pesci mescolati sono il giusto e il peccatore. 
Riva è la fin del mondo, allora è tempo di separare:   
chi le reti or ha rotto, prediletto ha il mare.   
Troni son dei santi i vasi: là non possono arrivare. 
Voi che amate…

Buon uditor, tu cerchi forse chi rotto ha la rete:   
uomini assai superbi, che tutti si credon giusti:   
così han fatto una scissione e  altare contro altare.   
Consegnatisi al diavolo, or stanno a disputare, 
e il delitto ch’han compiuto a noi voglion addossare.   
Essi i Libri santi han consegnato e osano noi accusare,   
commettendo un reato, che del primo è maggiore.   
Ché dei Libri la consegna, scusar potean col timore,   
come Pietro negò Cristo per timore della morte. 
Ma, ora, come scuseranno l’altare contro l’altare?   
Lacerando la pace di Cristo per sperare sol nell’uomo,  
quanto la persecuzion non fece, essi lo fecero in pace.
Voi che amate… 

Custode nostro, grande Iddio, tu ci puoi liberare 
da questi falsi profeti, che ci voglion divorare.   
Malvagio cuor lupino han sotto pelle ovina,    
scisma è nel cuor lupino, il nome giusti è pelle ovina.   
Quanti ignoran le Scritture, essi soglion circuire;   
che, ignorando il passato, Traditori senton dire.
Se lor dico: su, provate, nulla han da dimostrare.   
Han creduto essi ai loro? Dico io: eran mentitori.   
Noi ai nostri abbiam creduto, ch’essi chiaman traditori.   
Vuoi saper chi dice il vero? Chi nella radice sta.   
Vuoi saper chi dice il falso? Chi non è nell’unità. 
La questione è ormai finita: perché non siete nella pace? 
Voi che amate…(1-47).

Il diritto amar volete? Tutto il caso rivedete. 
Ciò che poi Donato fece, perché prima non si fece?
Nella terra africana c’eran vescovi in conflitto? 
Sacerdoti trasmarini li potean giudicare;   
perché far scisma e altare contro altare,   
sì che dopo la sentenza non poteste più ascoltare,   
e dai giudici richiesti vi doveste appellare,   
per voler del male il regno, in ogni modo confermare? 
Ed or tutto voi sapete, ma fingete d’ignorare;   
e se il vero vi spinge, dite pure: "furon gli avi ad errare",   

Salmo contro il partito di Donato

17



quasi alcuno or vi vieti di lasciare questo male.   
Ma l’orgoglio v’ha legati alla cattedra del male. 
Voi che amate…

Chi di Cristo ha carità, non può mai la pace odiare.   
Almen voi, popoli, udite e con noi vogliate stare;   
voi che sede non avete, per cui lotte ingiuste fare.   
Se ora i vostri vescovi, di qualsivoglia zona,   
tra lor fossero in lite, chi vorreste a giudicare, 
se non quelli d’altra zona, al di fuori della lite?   
Ed emessa la sentenza a favor d’ una fazione,   
con chi essa ricusasse, mai fareste comunione.   
Perché, allor, coi vostri padri voi siete in comunione?   
Essi infatti han ricusato la sentenza, che per noi 
fu dai trasmarini emessa: e oggi son congiunti a noi.
Se parlasse Cristo giudice, cosa mai direste voi? 
Voi che amate…(112-137).

Sapete cos’è "Cattolica" e "dal ceppo esser tagliati".
Se tra voi vi son dei saggi, vengan, vivan innestati;
prima d’esser troppo secchi, sian dal fuoco già salvati.
Noi non ribattezziamo, ché un sol segno ha la fede;
non ché santi vi crediamo, ma ché solo forma avete,
come forma hanno i rami già recisi dalla vite.
Ma a che serve aver la forma se del ceppo non vivete?
O fratelli, su, venite: innestatevi alla vite.
Che dolore è veder voi che recisi a terra siete!
Tutti i vescovi elencate, fin di Pietro dalla sede,
e nell’ordine dei Padri il succedersi vedete.
È la pietra che non vincon dell’inferno porte altere.
Voi che amate...

Ti si accosta un cristiano di cattolica fé pieno,
come quella santa gente che amiam tutti ascoltare,
e ti dice: "O fratello ché mi vuoi ribattezzare?
Ciò ch’è stato io lo ignoro, ma in Cristo credo ora;
se mi macchia ciò che ignoro chi tu sei mostra ora:
il tuo volto, certo, vedo ma ignoro il tuo cuore;
se mi macchia ciò che ignoro forse tu mi puoi macchiare,
e se credo che sei santo con chi sei devi guardare.
Se macchia ciò che s’ignora, essere santo tu non puoi,
sei macchiato dai peccati che in segreto fanno i tuoi.
S’all’ignoto tu non badi, al passato io neppure".
Ora, un tale cristiano osi tu ribattezzare?
Voi che amate...

Voi lottate per le sedi ah! è ingiusto quanto fate!
Voi vi dite i soli santi ma nel cuor altro pensate,
voi infatti molti empi abbondar tra voi vedete.

Salmo contro il partito di Donato

18



Forse che potete dire: siamo misti nella rete?
Noi allor risponderemo: rotta già la rete avete.
E né dire voi potete che la paglia sopportate,
perché noi replicheremo: farlo prima dovevate.
Ché non erano peggiori di quel Giuda traditore,
con cui gli Apostoli han preso della Cena il mistero,
pur vedendo in mezzo a loro del delitto l’autore.
Ma lo sporco d’altrui cuore, non potevali inquinare.
E i fratelli cristiani osate ribattezzare.
Voi che amate...

Ascoltate, fratelli, e con me non v’adirate,   
non è falso ciò che udite: accertarlo voi potete. 
Se la stessa madre Chiesa, con spirito di pace   
vi dicesse: "Figli miei, perché la Madre vi dispiace?   
Il perché dell’abbandono or da voi voglio udire:   
accusate i fratelli, io mi sento lacerare.   

Quando m’opprimean le genti, tanto soffrii con dolore: 
molti m’hanno abbandonata, ma l’han fatto per timore;   
nessuno invece ha costretto voi contro me a protestare”.   
"Con te siamo", dite voi, ma è falso e lo vedete:   
io "Cattolica" son detta, di Donato voi la setta.   

Paolo apostolo ha intimato di pregar per i sovrani, 
voi però gelosi siete, ch’essi sian già cristiani.   
Siete figli, perché soffrite per le preci esaudite?   
Voi un dì ricusaste quei doni che han mandato,   
obliando che i profeti già l’avevano annunziato,   
che dei doni i re Gentili alla Chiesa avrebber dato. 

Rifiutando tali doni, separati vi mostraste,   
e i suoi mali a vendicare voi Macario forzaste.   
Io invece che vi ho fatto, madre vostra universale?   
Caccio gli empi se lo posso, li sopporto se non posso,   
finché sian risanati o alla fine separati. 
Perché mi avete lasciata? Con tal morte mi straziate.   

Se i malvagi molto odiate, quei che avete osservate.   
Se tra voi li tollerate, perché non nell’unità,   
ove non si ribattezza né c’è altare contro altare?   
Molti empi sopportate senza aver buona mercede, 
ché quanto a Cristo dovete, per Donato far volete ".         

Vi abbiamo cantato la pace, fratelli, se udir volete.   
Sì, verrà il nostro Giudice: noi ci offriamo, lui lo chiede (228-297). q

Salmo contro il partito di Donato

19



20

Con l’inizio del mio undicesimo anno di volontariato al carcere romano di
Regina Coeli, vorrei fare un primo consuntivo dei dieci anni trascorsi, che

mi hanno sempre più intensamente impegnato e coinvolto in un’attività che –
seppur prevalentemente culturale – tende naturalmente a divenire impegno
quotidiano di ascolto, di fede e di amore per i nostri fratelli in Cristo meno for-
tunati di noi. 

Le migliaia ormai di confidenze, sfoghi, prove di amicizia e di affetto che ho
raccolto e corrisposto e che mi hanno confortato anche nei momenti più difficili,
costituiscono un patrimonio di ricordi e di manifestazioni d’amore cristiano che
non saprei descrivere adeguatamente e di riconoscenza per personalità quali Pa-
squale Di Stefano, Alberto Franca, Tullio Taglianozzi, Nicola Costantini ed altri.

Anche se le mie visite hanno raggiunto frequenze sempre maggiori, ammiro
e prendo esempio da chi per vocazione e per funzione, può dedicarsi a tempo
pieno al bene spirituale e alla riabilitazione morale e civile dei tanti detenuti che
affollano le nostre carceri.

In questo, fra gli ideali umani di dedizione e di amore cui mi sono rifatto, vi
è quello offerto da un cappellano francese del XIX secolo il Père Jean-Joseph La-
taste, di cui raccomando vivamente la lettura del libro “Prêcheur de la Miséri-
corde” (Ed. Cerf) rivolta alle “care sorelle” da lui elevate alla dignità religiosa
di terziarie domenicane di Betania. «Le si credono colpevoli - scrive Lataste - ma
non lo sono: lo sono state, è vero, ma da tempo hanno cessato di esserlo”; e se
un giorno lo sono state, da gran tempo ormai hanno “riconquistato nelle lacrime
e nell’amore di Dio una seconda innocenza» (p. 147). Le peccatrici - come i pec-
catori ovviamente - possono «plonger dans le sein de Dieu, cet océan d’amour,
de perfection et de chastes et inénarrables voluptés». Dio non ci chiede che una
cosa: amarlo! 

2. «Voi siete povere peccatrici ed è per questo che vi amo» dice Lataste. Que-
sta dichiarazione d’amore dovrebbe essere profusa e diffusa dai laici e religiosi
cristiani tra i carcerati. Io mi sento di condividerla e vorrei sentirla più spesso
espressa da chi opera nelle carceri.

Ha detto Lataste di aver visto Dio «pris pour le hommes d’un immense
amour, après les avoir faits à son image, et porté par cet amour jusqu’à la pas-
sion, jusqu’à la folie» divenendo uomo per avvicinarsi a loro, facendosi condan-
nare per salvarli, soffrendo la più ignominiosa e dolorosa passione e amandoli
fino alla fine. Questa è la sublime follia dell’amore, lo splendore paradossale del
cristianesimo, l’abisso vertiginoso della misericordia, la scoperta sorprendente

l’amoRe di dio in caRceRe

e la teRziaRizzazione

di un detenuto pentito
Luigi Fontana giuSti



di ogni anima umana sofferente.
Personalmente io amo ogni giorno di più il Creatore e questo amore crescente

non può che riflettersi nelle sue creature, spesso lasciate a se stesse senza voler
o saper condividere con loro i problemi esistenziali, senza ascoltare le loro an-
gosce e le loro attese, le delusioni e le speranze, i rimorsi e le solitudini. Per avere
la forza di perdonare, bisogna essere innocenti, ammonisce Lataste e: «i cuori
criminali non perdonano. Se perdonano è che in realtà hanno cessato di essere
criminali».

La riabilitazione dei detenuti sarebbe la prova di una società che sa perdonare
perché retta da persone che sanno amare: e se si tratta di una possibilità teorica
e utopistica per una società civile, non dovrebbe esserlo per la società religiosa.
Lataste l’ha compreso e ha elevato le peccatrici da lui redente allo status di ter-
ziarie domenicane di clausura, riabilitandole così appieno, nella luce del Signore,
e nelle valutazioni della società che le aveva condannate ed escluse.

3. Vorrei rendere testimonianza di una vocazione che ho visto nascere in car-
cere e che si è tradotta nella lettera che trascrivo e che ho personalmente conse-
gnato al padre provinciale degli Agostiniani Scalzi:

«Il sottoscritto Nicola C., detenuto a Regina Coeli per detenzione di sostanze stupe-
facenti, e non per spaccio, ci tengo a sottolinearlo, e prossimo al trasferimento in un cen-
tro di recupero terapeutico, sottopone alla S.V. la domanda di poter essere ammesso come
terziario agostiniano non appena possibile. Sono stato portato ad approfondire l’opera e
l’insegnamento del Vescovo di Ippona da contatti avuti in carcere con un volontario,
che mi ha spiegato quanto personalmente dovesse all’insegnamento di Agostino.

Sto attraversando un periodo di recupero di me stesso, meditando e rinnegando i miei
errori passati, e ho bisogno di un incoraggiamento e di un ancoraggio nella spiritualità
di uno dei più grandi Padri della Chiesa.

Ricordo l’insegnamento del Padre Domenicano Lataste che aveva trasformato nel
XIX secolo le peccatrici detenute nelle carceri francesi in suore terziarie di clausura della
comunità di Betania. 

Resto in attesa di un suo cortese riscontro. Devotamente suo, Nicola C.».

Registro d’altronde tra i detenuti con i quali mi intrattengo sempre più a
lungo, una diffusa ricerca di senso della vita e di amore. Ascoltare le storie delle
loro esistenze, provoca una lunga serie di interrogativi che arricchiscono en-
trambi, e di reciproche attese della misericordia divina, che potrebbero d’al-
tronde, se opportunamente orientate, portare a più lungo termine anche a
fervide conversioni religiose.

4. La missione del cappellano di un carcere è tra le più nobili e impegnative
per un sacerdote che vede concentrarsi su di sé le attese più esigenti e le critiche
più aspre di chi si attende non solo assistenza materiale (alimentata d’altronde
da generose donazioni esterne), ma soprattutto assistenza spirituale incondizio-
nata, conforto morale generoso e assiduo, comprensione amorevole e compas-
sionevole. Non c’è d’altronde niente di più bello che parlare di Dio ai propri
fratelli comunque sofferenti, nelle varie gradazioni del credere e nelle diverse
religioni professate, ma anche, in mancanza di fede, nell’assecondare la ricerca
individuale di una verità.

21

L’amore di Dio in carcere e la terziarizzazione di un detenuto pentito



5. Certamente oltre ai casi più frequenti di microcriminalità, ce ne sono anche
di detenuti responsabili di crimini efferati cui è difficile accostarsi con animo se-
reno; ma è soprattutto con costoro che può operare la misericordia e il paradosso
metafisico dell’amore divino, di cui un sacerdote dovrebbe essere il migliore in-
terprete. Non c’è colpa, per quanto grave, che non sia sanabile dal sincero pen-
timento umano e dal perdono divino. Il sacerdote, come e più di ogni altro
cristiano, compie la sua missione rivolgendosi con amore ed aprendosi con com-
prensione ai drammi vissuti e condivisi di ogni uomo oppresso dalle proprie
colpe, sfiduciato da se stesso e dagli altri, e che cerca l’unico approdo salvifico
nel Vangelo delle Beatitudini e nell’amore di Dio per tutte le creature.

6. La vita è piena di misteri che l’amore divino sovrasta e comprende, mentre
«Cristo è il mistero che avvolge tutte le cose» (Massimo il Confessore). E quale
mistero maggiore del male, del crimine, delle colpe, del pentimento e del per-
dono divino che copre e sana tutte le colpe di cui si sia sinceramente pentiti? I
più grandi peccatori hanno d’altronde in se stessi ciò che spesso ne fa i più
grandi santi, perché lo spirito della Grazia può comunque penetrare nei cuori
più induriti per redimerli ed illuminarli nello spazio illimitato dell’amore. I cap-
pellani di ogni carcere sono quindi confrontati con le più grandi sfide ed hanno
la facoltà di operare i migliori miracoli di pentimento e di conversione all’amore
di Dio dei fratelli loro affidati. Nelle sue lettere dal carcere di Tegel a Berlino,
Dietrich Bonhoeffer scriveva il 14 giugno 1943: «Se fossi cappellano in questa
prigione, dedicherei tutto il mio tempo dalla mattina alla sera in giorni come
questo, ad andare in tutte le celle, e molte cose accadrebbero».

Cristo ci ha insegnato che c’è più felicità nel dare e nel perdonare che nel ri-
cevere e nel condannare e che è essenziale saper chinare il capo di fronte alla sa-
cralità del dolore, offrendo il conforto della fede rivolta al solo rimedio possibile:
quello del perdono umano, premessa all’amore divino, della vittoria della luce
sulle tenebre, della vita sulla morte, del prossimo sul nostro ego, della libertà
interna sui condizionamenti esterni che nessuno può toglierci. Il cappellano di
un carcere è colui che più di ogni altro può ascoltare, lenire le angosce e assol-
verci dalle nostre colpe liberandoci spiritualmente da ogni costrizione che la giu-
stizia umana possa imporci. Ma tutto ciò richiede disponibilità senza limiti,
condivisione disinteressata, dedizione totale, nella consapevolezza che salvare
l’anima di un peccatore è la realizzazione migliore che un uomo di religione sin-
cera e sentita possa sperare di ottenere nel corso della sua  opera. Basandosi sulle
Scritture e sostenuti dalla parola rivolta all’angoscia delle loro solitudini, ogni
peccatore può ritrovare in se stesso e in Cristo il senso della vita e le gioie della
riconversione alla normalità civile e alla superiorità morale su ciò che è stato il
vivere nell’errore. 

D’altronde ci ha tramandato Giovanni Crisostomo «ciascun uomo e soprat-
tutto ogni uomo sofferente è il sacramento di Cristo, un “altro Cristo”», mentre
Sant’Agostino ci chiede: “vuoi amare il tuo Dio? Lo trovi in Cristo… vuoi amare
il tuo prossimo? Lo trovi in Cristo»: “in Christo habes totum” (Disc. 261,7-8).

Vorrei concludere parafrasando un detto dei Padri del Deserto: «è necessario
vedere tutti gli uomini come uno solo» giacché ciascuno porta in sé tutta l’uma-
nità.    q

22

L’amore di Dio in carcere e la terziarizzazione di un detenuto pentito



23

Congratulazioni al confratello P. Lorivaldo Do Nascimento il quale recente-
mente si è laureato in teologia dogmatica presso la Pontificia Università Gre-

goriana difendendo la tesi: “L’importanza dell’argomento liturgico nella teologia della
predestinazione agostiniana”. Il termine “predestinazione” richiama la parola “de-
stino” che nell’uso comune indica qualcosa di ineluttabile, ingovernabile e che
sfugge alla stessa libera volontà degli individui. Ammettere il destino, governato
dal caso o da un essere razionale superiore, vuol dire ammettere una forza alla
quale non ci si può sottrarre. La domanda diventa più coinvolgente se formulata
così: “C’è un destino conosciuto in precedenza da Dio e da lui guidato (prede-
stinazione) per cui alcuni uomini sicuramente raggiungono salvezza eterna ed
altri no?”. Come si vede al tema è strettamente legato quello della cooperazione
e in ultima analisi della responsabilità della persona. Questa implicazione spiega
l’importanza che la trattazione del tema ha avuto ed ha nella storia della teologia.
Anche S. Agostino se ne è occupato diffusamente e a lungo tanto che il suo pen-
siero ha influenzato ampiamente, secondo alcuni autori anche negativamente,
la teologia successiva. La tesi di P. Lorivaldo ripercorre, lungo 332 pagine, la sto-
ria del pensiero agostiniano che conosce fasi di evoluzione per arrivare alla con-
clusione che la predestinazione consiste nel fatto che l’inizio e la perseveranza
nella fede, attraverso la quale l’uomo riceve la salvezza, sono dono di Dio. Come
detto non sono mancati e non mancano studiosi che ritengono che l’insistenza
agostiniana sulla gratuità dei doni dell’inizio e della perseveranza nella fede fi-
niscano con l’annullare la capacità di scegliere e di fare il bene e conseguente-
mente la responsabilità e il merito delle persone. I termini usati da S. Agostino
possono a volte prestarsi a conclusioni errate, ma la convinzione di fondo rimane
quella che la iniziativa e la grazia di Dio non annullano la libertà e la responsa-
bilità. La negazione del libero arbitrio sovverte tutta la vita umana; la negazione
della grazia sovverte tutta la vita umana. Basterebbe, a fugare ogni malinteso,
la affermazione che troviamo nel sermone 169 dove si afferma che Dio ha creato
gli uomini senza il consenso personale di essi, ma non li fa giusti senza il loro
assenso e la libera cooperazione.

La tesi di laurea si propone di approfondire come le conclusioni alle quali
giunge S. Agostino non siano derivate unicamente dalla speculazione ma dalla
riflessione e spiegazione della liturgia della Chiesa universale. Il vescovo di Ip-
pona applica fedelmente l’assioma formulato in seguito dal suo fedelissimo di-
scepolo Prospero di Aquitania (390-463): “la Chiesa esprime la sua fede
attraverso la preghiera” (lex orandi statuit legem credendi). La sua argomenta-

esiste un “destino” 
voluto da dio?

angeLo grande, oad



zione infatti si basa sulla Bibbia, sulla tradizione e sui riti ed invocazioni che ac-
compagnano l’amministrazione del battesimo e la celebrazione della eucaristia.
L’argomento di Agostino è stringente: la Chiesa prega per la conversione degli
infedeli e per la perseveranza dei credenti; perché chiedere a Dio ciò che si può
ottenere con la buona volontà e con le buone opere? Sarebbe una finzione chie-
dere ciò che è in nostro potere (cfr. Epistola 217). “Se la Chiesa chiede a Dio que-
ste cose ma poi pensa di potersele dare da se stessa, allora fa delle preghiere non
autentiche, ma guardiamoci bene dal pensarlo!” (Il dono della perseveranza,
23.63). 

L’insistenza di Agostino sull’argomento è originata dal diffondersi della dot-
trina del monaco Pelagio (364-420 circa) il quale ridimensionando gli effetti ne-
gativi del peccato originale giungeva a sottovalutare la necessità del battesimo
nei bambini, prassi ammessa dalla chiesa anche se non ancora universalmente
adottata. Il pelagianesimo, affermando che la condizione spirituale umana non
è totalmente pregiudicata dal peccato originale rischiava di ridimensionare ec-
cessivamente il valore dell’opera redentrice di Cristo; l’argomentazione agosti-
niana vuole condurre all’umile confessione della totale dipendenza da Dio senza
per altro negare la validità e la necessità della cooperazione da parte dell’uomo;
basti pensare l’importanza per la propria conversione che lo stesso Agostino at-
tribuisce alle preghiere della madre Monica. Anche dopo il peccato originale
l’uomo gode del libero arbitrio cioè della capacità di scegliere tra il bene e il male
ma per scegliere effettivamente il bene egli ha bisogno di un particolare dono di
Dio: la grazia. 

Naturalmente il lavoro di padre Lorivaldo,  condotto con rigore scientifico,
documenta la genesi e l’evolversi della teoria agostiniana con abbondanti cita-
zioni dagli scritti, dai sermoni e dalle lettere di S. Agostino ed accenna alle dif-
ficoltà insolute ammesse dallo stesso  e rimaste insolute ed accettate con un
appello al mistero: perché alcuni si salvano ed altri no? Perché alcuni bambini
ricevono il battesimo ed altri ne sono privati? Domande che attendono una spie-
gazione anche se una risposta è contenuta nella parola rivelata che afferma ine-
quivocabilmente la efficace volontà salvifica di Dio che si estende a tutti gli
uomini come chiaramente dichiara e dimostra Gesù che è venuto ed è morto per
tutti.

Come è stato osservato autorevolmente durante la discussione della tesi, il
tema della teologia agostiniana della predestinazione si può paragonare ad un
cammino percorso innumerevoli volte in una foresta che sempre rimane ine-
splorata. Essersi inoltrati in essa guidati dalla argomentazione liturgica utilizzata
da S. Agostino vescovo e pastore di anime ne ha facilitato la conoscenza.    q

24

Esiste un “destino” voluto da Dio?



25

Ci sprona a continuare la lettura, seppur veloce, dei documenti del Concilio
Vaticano II l’affermazione di Benedetto XVI. «Giovanni XXIII ha compiuto

un gesto grande e irrepetibile affidando ad un Concilio universale il compito di
comprendere in modo nuovo la Parola della fede. Soprattutto il Concilio ha ri-
preso e assolto il grande compito di definire in modo nuovo sia la missione, sia
il rapporto della Chiesa con la modernità ed anche il rapporto della fede con
questo tempo, con i suoi valori. Ma trasformare in vita quello che è stato detto,
rimanendo in ciò nella profonda continuità della fede, è un processo molto più
difficile che non il Concilio stesso; soprattutto in considerazione del fatto che il
Concilio è stato recepito dai mass media e non attraverso i suoi testi che quasi
nessuno legge» (Luce del mondo, pag 99).

“A tutti” potrebbe essere la traduzione della locuzione latina “Ad Gentes” con
le quali si apre il decreto sull’attività missionaria della Chiesa approvato e pro-
mulgato il 7 dicembre 1965. 

Il documento si riferisce originariamente all’attività della Chiesa nei Paesi in
cui il cristianesimo è minoranza numerica ma, a distanza di quaranta cinque
anni, ha qualcosa da dire anche ai cattolici di quei Paesi che vedono sempre più
isterilirsi le radici che avevano alimentato e favorito la loro civiltà, preoccupante
processo del quale è chiamato a farsi carico il Pontificio Consiglio per la Promo-
zione della Nuova Evangelizzazione, costituito il 12 ottobre 2010.

Non si deve affievolire l’impegno missionario di annunciare, con la parola e
la vita ad essa coerente, confondendo il diritto alla libertà religiosa con il super-
ficiale relativismo che evita di approfondire le motivazioni della propria fede o
non fede. Non si viola la coscienza di alcuno se si rispetta la fondamentale regola
di proporre senza imporre.

«… Tutto quanto il Signore ha una volta predicato o in lui si è compiuto per la sal-
vezza del genere umano deve essere annunziato e diffuso fino agli ultimi confini della
terra … in modo che … ottenga il suo effetto in tutto il corso dei secoli» (3).

Lo stesso Gesù «inviò i suoi Apostoli nel mondo intero, come egli a sua volta era
stato inviato dal Padre, e comandò loro: “Andate dunque e fate miei discepoli tutti i po-
poli”» (Mt 28,19) (5).

«La ragione di questa attività missionaria discende dalla volontà di Dio, il quale vuole
che tutti gli uomini siano salvi e giungano alla conoscenza della verità.  Vi è infatti un
solo Dio e un solo mediatore tra Dio e gli uomini, l’uomo Gesù Cristo, che ha dato se
stesso in riscatto per tutti” (1 Tim 2,4-6), e non esiste in nessun altro salvezza (Atti

Documenti conciliari

“a tutti”
P. angeLo grande, oad



4,12) (…) Perciò non possono salvarsi gli uomini i quali, pur non ignorando che la
Chiesa Cattolica è stata da Dio, per mezzo di Gesù Cristo, fondata come necessaria, non
vorranno entrare in essa o in essa perseverare» (7).

Ci siamo dilungati nelle citazioni per confermare che la Chiesa continua ad
avere piena coscienza della propria missione e responsabilità. Tale coscienza è
spesso contrastata da chi la giudica una pretesa arrogante, ed è ignorata da quei
cattolici disposti a sacrificare la verità in nome di un malinteso rispetto o pacifi-
smo appoggiati su debolezze o equivoci. Lo dicevano già gli antichi quando as-
serivano di preferire l’amicizia della verità a quella degli amici (“Amicus mihi
Plato sed magis amica veritas”). 

La fedeltà a tale principio rende meno spedito il dialogo con altre religioni e
all’interno della varie confessioni cristiane ma lo mantiene sincero ed onesto e
perciò atto a favorire reciprocamente conoscenza e rispetto e ad incrementare la
collaborazione in difesa di valori quali la sacralità della vita, l’unità della fami-
glia, la libertà di coscienza, la difesa dell’ambiente, ecc … È questa la linea del
magistero della Chiesa ripetuta autorevolmente con la dichiarazione “Dominus
Jesus” circa l’unicità e l’universalità salvifica di Gesù Cristo e della Chiesa (6
agosto 2000).

«Ed effettivamente nella storia degli uomini, anche temporale, il Vangelo è stato sem-
pre fermento di libertà e di progresso, e si dimostra ininterrottamente fermento di fra-
ternità, di unità, di pace» (8).  Infatti anche là dove non possono annunziare
pienamente il Cristo, i missionari sono presenti con molteplici opere di promo-
zione sociale sostenute dalla generosità dei credenti, quali l’educazione della
gioventù, l’assistenza sanitaria, ecc … (cfr 12). 

Il documento prosegue ribadendo che la Chiesa: «proibisce severamente di co-
stringere o di indurre e attirare alcuno … ad abbracciare la fede» (13); detta linee ope-
rative per la graduale formazione di chi abbraccia la fede ed insiste sulla
convenienza e necessità di costituire e sostenere comunità pienamente inserite
nella società e difese dalla discriminazione o integralismo di chi tende ad assi-
milare nazionalità e religione. Autori insostituibili della integrazione con la cul-
tura, le tradizioni, le condizioni economiche sono i sacerdoti indigeni i quali,
preferibilmente, devono essere formati nel loro ambiente ed in esso esercitare la
pastorale (cfr 16). L’opera dei sacerdoti è affiancata e sostenuta dai catechisti ai
quali deve essere assicurata formazione adeguata ed un decoroso tenore di vita
e sicurezza sociale (cfr 17). Preziosa anche l’opera dei religiosi e delle religiose
non solo per le varie attività che essi svolgono ma perché, con la consacrazione
della loro vita: «esprimono l’intima natura della vita cristiana» (18). Queste nuove
comunità sono incoraggiate ad organizzarsi ad agire appunto come chiese par-
ticolari inserite nella grande Chiesa universale (cfr 19-22).

Un intero capitolo, il quarto, tratta della formazione di quanti sacerdoti, reli-
giosi, laici si recano nei paesi di missione e ne ridimensiona la popolare imma-
gine di esploratore e civilizzatore. «Il futuro missionario deve ricevere una formazione
spirituale e morale particolare per prepararsi a questa nobilissima opera (… ) animato
da viva fede e da incrollabile speranza, sia uomo di preghiera; sia ardente per spirito di
virtù, di amore e sobrietà; impari a bastare a se stesso in qualsiasi occasione…» (25). E

26

A tutti



ancora: «… i missionari conoscano a fondo la storia, le strutture sociali, le consuetudini
dei vari popoli, penetrino l’ordine morale, le norme religiose e le idee più profonde …
(che i popoli) hanno già intorno a Dio, al mondo all’uomo» (26). 

Il quinto capitolo del decreto tratta della organizzazione dell’attività missio-
naria e, dopo avere ricordato che: «Per tutte le Missioni e per tutta l’attività missio-
naria uno soltanto deve essere il Dicastero competente, ossia quello “De Propaganda
Fide” , cui spetta di dirigere e di coordinare, in tutto il mondo, sia l’opera missionaria,
sia la cooperazione missionaria…» (29), raccomanda il coordinamento tra i vescovi
di una stessa regione pur evidenziando il ruolo del vescovo locale cui devono
fare riferimento sacerdoti, religiosi e laici per tutto ciò che riguarda l’attività mis-
sionaria. 

Avviandosi alla conclusione il documento ripete: «Poiché tutta la Chiesa è mis-
sionaria e l’opera di evangelizzazione è dovere fondamentale del Popolo di Dio, il Sacro
Concilio invita tutti i fedeli ad un profondo rinnovamento interiore, affinché avendo una
viva coscienza della propria responsabilità in ordine alla diffusione del Vangelo, assu-
mano la loro parte nell’opera missionaria presso le Genti» (35). E si elencano espres-
samente comunità cristiane, vescovi, sacerdoti, religiosi, laici.

In questi ultimi decenni la sensibilità e la collaborazione dei cattolici verso i
tradizionali paesi di missione sono cambiate. Si è notevolmente ridotto il flusso
dei missionari sia per la difficoltà di reclutare nuove leve sia grazie all’incre-
mento delle vocazioni indigene; si cura maggiormente la preparazione specifica
di inserimento culturale; più numerosi sono i missionari sacerdoti diocesani e i
laici, ecc. Da notare che la coscienza missionaria, sempre più viva, spinge anche
le chiese di recente fondazione ad una maggiore collaborazione con la Chiesa
universale e ad una più convinta ricerca di unità con le varie confessioni cri-
stiane. 

Ma l’attività missionaria è condizionata e frenata da atteggiamenti non posi-
tivi come la accentuata indifferenza religiosa e un malinteso concetto di libertà
di coscienza e di religione.

La storia della Chiesa non è nuova alle crisi e alle difficoltà e continua ad es-
sere guidata da Colui che disse: «Ecco sono con voi tutti i giorni fino alla fine dei
tempi. Andate dunque fate discepoli tutti i popoli (Mt 28,19» (20).   q

27

A tutti



28

La musica e il canto, se ci pensiamo bene, raccontano la passione e le passioni
dell’uomo. La passione e le passioni di Dio. La musica non è solo un fatto

acustico, ma si apre a una dimensione spirituale. 
Se pensiamo alla creazione, possiamo paragonarla a una bellissima sinfonia

in 6 momenti, uno più bello dell’altro, ciascuno dei quali porta a un crescendo
la narrazione fino ad arrivare al cuore di Dio, al quadro che Dio stesso definisce
“cosa molto buona”: la creazione dell’uomo a Sua immagine e somiglianza.

Quattro secoli fa un ecclesiastico gesuita di nome Kircher inventò “l’organo
biblico”, la cui tastiera era così composta: Do, rappresentava la Creazione della
luce; Re, del firmamento; Mi, della terra che produce germogli; Fa, del sole e
della luna, ovvero il giorno e la notte; Sol, dei pesci e degli uccelli; La, dell’uomo
e della donna. La settima nota era esclusa perché rappresentava il riposo di Dio.
Un organo capace di cantare i giorni della Creazione…

Ascoltiamo queste bellissime espressioni di Papa Benedetto XVI: «Vorrei con-
cludere le mie considerazioni con una bella parola del Mahatma Gandhi che ho
trovato una volta su un calendario - scrive il Papa nel saggio sulla teologia della
musica sacra pubblicato nel I° volume dell’Opera Omnia a lui dedicata, nel ca-
pitolo "L'immagine del mondo e dell'uomo propria della liturgia" - nel mare vi-
vono i pesci e tacciono, gli animali sulla terra gridano, ma gli uccelli, il cui spazio
vitale è il cielo, cantano. Del mare è proprio il tacere, della terra il gridare e del
cielo il cantare. L'uomo però partecipa di tutti e tre:  porta in sé la profondità del
mare, il peso della terra e l'altezza del cielo, e per questo sono sue anche tutte e
tre le proprietà, il tacere, il gridare e il cantare. Oggi, vorrei aggiungere, vediamo
come all'uomo privo di trascendenza rimane solo il gridare, perché vuole essere
soltanto terra e cerca di far diventare terra anche il cielo e la profondità del mare.
La liturgia giusta, la liturgia della comunione gli restituisce la sua interezza. Essa
gli insegna nuovamente il tacere e il cantare, aprendogli la profondità del mare
e insegnandogli a volare, che è il modo di essere dell'angelo; elevando il suo
cuore fa nuovamente risuonare in lui il canto che era stato sepolto».

La musica, quindi, come il canto, dialoga con l’Assoluto; è un dialogo appas-
sionato con una Presenza,  aperto al "misterioso e altero" amore divino. La voce
umana che sale su note altissime per poi scendere verso il basso attraverso spirali
infinite di suono vuole sfiorare l'infinita trascendenza di Dio. La musica, con i
suoi mezzi espressivi, rinnova costantemente il messaggio della trascendenza e
della preghiera. Essendo una delle sette Arti, essa coltiva il senso estetico della
bellezza come specchio dell’Assoluto. La musica, nella sua immediatezza, co-
munica a chi l’ascolta il piacere della gioia e apre una porta sull’Infinito. E nel

Dalla clausura

“cantaRe è pRopRio di chi ama”
Sr. m. giacomina, oSa e Sr. m. Laura, oSa



flusso di note che sembra non voler mai finire, l’Infinito lascia il suo segno,
chiama gli occhi, gli orecchi, la mente e il cuore a riconoscerlo, a cercarlo. 

«Cantate a Lui un cantico nuovo. Spogliatevi di quanto è in voi vecchio: avete
conosciuto il cantico nuovo. Nuovo uomo, Nuovo Testamento, nuovo cantico.
Il cantico nuovo non compete a uomini vecchi: lo apprendono solo gli uomini
nuovi, rinnovati dalla vecchiaia per mezzo della grazia, che già appartengono
al Nuovo Testamento, che è il Regno dei cieli. Ad esso sospira tutto il nostro
amore, e canta il nuovo cantico… Canta nel giubilo. Che significa giubilare? In-
tendere senza poter spiegare a parole ciò che con il cuore si canta. Infatti coloro
che cantano, sia mentre mietono, sia mentre vendemmiano, sia quando sono oc-
cupati con ardore in qualche altra attività, incominciano per le parole dei canti
a esultare di gioia, ma poi, quasi pervasi da tanta letizia da non poterla più espri-
mere a parole, lascian cadere le sillabe delle parole, e si abbandonano al suono
del giubilo. Il giubilo è un certo suono che significa che il cuore vuol dare alla
luce ciò che non può essere detto. E a chi conviene questo giubilo se non al Dio
ineffabile? Ineffabile è infatti ciò che non può essere detto: e se non puoi dirlo,
ma neppure puoi tacerlo, che ti resta se non giubilare, in modo che il cuore si
apra a una gioia senza parole, e la gioia si dilati immensamente ben al di là dei
limiti delle sillabe? Bene cantate a lui nel giubilo» (S.Ag, Esp. Sal. 32,II, Disc. 1,8).

Anche il canto e la musica, come qualsiasi talento, possono essere messi al
servizio della Parola. Lorenzo Perosi, sacerdote-compositore, ha dato vita a pa-
gine memorabili con le quali ha cercato di avvicinare gli ascoltatori ai misteri
della fede. Egli era solito affermare: «se gli uomini del mio tempo non vogliono
leggere il Vangelo, glielo farò conoscere attraverso la mia musica».

Mettere la musica al servizio dei valori, al servizio del grande valore che è la
fede. Un uomo non può vivere senza una ragione più grande, senza la fede. So-
prattutto la musica sacra è in grado di comunicare questo, è al servizio dell'uomo
che è immagine di Dio. Chi canta  e suona le lodi di Dio, mette la propria voce
al servizio della fede, del "credere", e al servizio della Parola che semina la pace
in mezzo alle persone, che semina il rispetto per l'altro. La musica sacra pervade
chi l’ascolta  del senso del mistero. Uno dei più grandi direttori d’orchestra, Ric-
cardo Muti, afferma che «ogni musica che ha ispirazione viva e profonda porta
in sé un senso di mistero e diviene espressione dello spirito che a sua volta è
espressione di Dio».

L’uomo medievale comunicava anche attraverso la musica la necessità di
ascoltare, vedere, quasi toccare le verità racchiuse nei testi evangelici.

La nostra vita è tutta una sinfonia, la sinfonia del SI’. Come quella dello Sposo,
Cristo; come quella della Sposa, la Chiesa; come quella della Madre, Maria. Per-
ché è la sinfonia dell’amore…

«Mi è venuta in mente una parola di sant'Agostino che dice: “cantare amantis
est”, cantare è proprio di chi ama (Discorso 336,1). Fonte del canto è l'amore. Il
canto è espressione dell'amore. Ho sentito nei vostri canti questo grande amore
… per questa terra donataci dal Signore. E nel grazie, nell'amore per la terra, è
presente e risuona anche l'amore per il Creatore, l'amore per Dio che ci ha donato
questa terra, questa nostra vita di gioia; una gioia che vediamo ancor di più nella
luce della nostra fede, la quale ci dice che Dio ci ama» (Benedetto XVI, Lorenzago
di Cadore, luglio 2007).

29

“Cantare è proprio di chi ama”



***

Voglio cantarti il canto nuovo
con le note dolcissime e soavi dell’amore 
che hai riversato nei nostri cuori.
Lasciare che la voce si accordi con le corde dell’anima 
sempre in tensione verso di Te.
Voglio imparare a mantenere la nota della tua Parola 
che ogni giorno mi offri attraverso la tua Chiesa
e ritrovarmi nel grande coro,
con tutti coloro che ti lodano,
non solo con le labbra ma, con l’intera vita.

Voglio lasciare che il mio orecchio 
si sintonizzi con il battito del tuo cuore 
che scandisce il nostro tempo
ricolmandolo di speranza.
L’intero mio corpo si ribella quando sente stonature
e vorrebbe gustare sempre l’armonia di voci
curate e attente, 
frutto della fatica di anni di lavoro
e di profonda riflessione.
Il bel canto non si improvvisa...
Così per cantare all’unisono con Te
il cuore e la mente si devono accordare alla tua melodia, Signore,
lasciare che le altre voci scivolino via prima che prendano troppo spazio
soffocando la gola...

Sei tu, Signore, il canto nuovo,
che il nostro cuore cerca,
che la nostra voce vuole imitare...
Tu il cantus firmus che attraversa le nostre vite
invitandoci a modularci con Te...

Tu il maestro di coro che doni il tempo giusto
perché impariamo ad andare d’accordo
a cantare uniti... senza bucare, senza stonare...

A Te e con Te, Signore, voglio cantare per  sintonizzarmi con l’intero creato
che con la sua bellezza canta le tue lodi.
Cantare con arte perché la tua Parola venga esaltata 
con la melodia di una vita nascosta
come fu la tua a Nazaret.
Comprendo il tuo dolore quando mi senti stonare,
quando non cammino come vorresti Tu...
Aiutami ancora, ancora una volta dammi il La, 
insieme a Te riuscirò a trasformare la mia vita
a renderla un canto d’amore come lo è stata la tua.   q

30

“Cantare è proprio di chi ama”



31

P. angeLo grande, oad

– I confratelli del Brasile continuano
nel loro slancio missionario e realiz-
zano una nuova presenza nel loro
vasto Paese. Ci scrive P. Doriano Ce-
teroni: «sto inviando le foto della
presa di possesso di Frei Carlos Topa-
notti come parroco della nuova Par-
rocchia dedicata al Beato Giovanni
XXIII, in Colider (una cittadina di
circa 30.000 abitanti, con una unica
parrocchia) nello stato del Mato
Grosso, centro ovest del Brasile. Nella
Messa domenicale delle 19:30 del 06
febbraio passato, il vescovo Mons.
Gentil Delazari, ha così accolto uffi-
cialmente gli Agostiniani Scalzi nella
sua diocesi. La comunità è composta
da Frei Francisco Luis Ferreira, Priore
e Frei Marcos Mezzalira, Vicario par-
rocchiale. Erano presenti Frei Alvaro
Agazzi, Priore Provinciale, Frei Air-
ton Mainardi e Frei Gelson Briedis,
Consiglieri provinciali». 

Completiamo con alcune notizie in-
viateci da P. Airton: «La parrocchia è
grande quanto la cittadina, più o
meno tremila kmq, con circa trentu-
nomila abitanti. Ci sono 72 punti di
celebrazione (o cappelle), alcuni di
questi sono comunità organizzate
guidate da laici dove il sacerdote ce-
lebra i sacramenti una volta al mese
quando le visita. La chiesa parroc-
chiale, molto grande e di recente co-
struzione, è conosciuta e visitata per
la rappresentazione dell’ultima Cena
collocata dietro l’altare: si tratta di un
lavoro in legno intagliato (mogno) di
proporzioni grandiose, metri 3,65 per

11. Il giorno dell’affidamento della
parrocchia hanno partecipato alla ce-
rimonia circa 1200 persone. È stata
una grande festa per la parrocchia.
Ha presieduto il vescovo diocesano
Mons. Gentil Delazzari che, nella bel-
lissima celebrazione, ci ha accolti con
stima e benevolenza. Durante la cele-
brazione sono stati ricordati anche i
Padri Sacramentini che con tanta de-
dizione ci hanno preceduto nella cura
della parrocchia. La gente ci ha ac-
colto molto bene, speriamo che tutto
concorra per il bene della Chiesa e
dell'Ordine. Abbiamo trovato una
parrocchia molto ben organizzata,
con vari gruppi, che qui chiamiamo
“pastorais” con un CPP molto impe-
gnato sia nell'aspetto di amministra-
zione pastorale che economica. Tutto
con laici operanti in collaborazione
con la guida del parroco».

– Il maltempo che tanti disastri ha
provocato in varie regioni del Brasile
ha interessato anche la cittadina di
Bom Jardim (RJ) dove sono presenti i
confratelli. Il paese è rimasto isolato
per il crollo di un ponte, diverse abi-
tazioni hanno subito danni rilevanti,
ma le due case religiose: parrocchia e
scuola con annesso seminario sono
state risparmiate.

– Sempre a Bom Jardim, nella chiesa
parrocchiale dedicata alla Immaco-
lata, il 13 febbraio ha emesso la pro-
fessione solenne Fra Leandro Edmar
Nandi al quale vanno gli auguri di
costante e generoso cammino.

Dal BRaSIlE

vita nostRa



32

Vita nostra

Colider - MG - La chiesa 
parrocchiale “B. Giovanni XXIII”

Bom Jardim - RJ - Il neo professo solenne 
fra Leandro Edmar Nandi e confratelli

Colider - MG - Il Vescovo consegna al
nuovo parroco il libro dei Vangeli



33

Vita nostra

-  Il 2 febbraio ha avuto luogo l’inau-
gurazione della struttura che ospiterà
decine di ragazzi i quali daranno vita
alla “città dei Ragazzi”. Riceviamo, e
volentieri pubblichiamo, da P. Luigi
Kerschbamer il quale, grazie al soste-
gno di tanti collaboratori, ne è il prin-
cipale ideatore e realizzatore. 
«Parlando di S. Teresa, nelle sue catechesi
settimanali, Benedetto XVI ricordava
come la santa fosse stata influenzata, du-
rante la sua adolescenza ,dalla lettura di
buoni libri tanto da voler partire, dodi-
cenne, e diventare martire e così per “poter
vedere Dio”. Oggi l’influenza dei media si
è estesa dai libri, ai film, ai video, a inter-
net, ecc. Posso dire personalmente che il
film “La città dei ragazzi” con Spencer
Tracy e Mickey Rooney, prodotto nel 1938
e da me visto forse negli anni 60, ha la-
sciato un grande ricordo e la nostalgia di
imitare quel prete che ha messo su una
città governata dai ragazzi stessi. D’altra
parte la storia di Don  Bosco, con i suoi
400 ragazzi, è molto simile. Il film riedito
dalla San Paolo nel 2009, mette bene in ri-
salto “che nessun ragazzo è cattivo se gli
dai una possibilità”. Gli anni sono passati
e, dal momento che il Signore supera sem-
pre di una spanna i nostri desideri, ecco
presentarsi l’opportunità o meglio la ne-
cessità di realizzare qualcosa di simile
nell’area di missione: le Filippine dove i
numerosi “ragazzi di strada” che dormono
nei sottopassaggi o sui marciapiedi e chie-
dono l’elemosina, mi rattristano e mi in-
terrogano. Possibile – mi sono detto
infinite volte – che nessuno tra gli assi-
stenti sociali o tra la stessa polizia faccia
qualcosa per risolvere questa grave situa-
zione? Poi, con insistenza, la domanda mi
ha interpellato direttamente, i desideri
hanno preso la forma prima dei sogni e poi
dei progetti per cedere il posto, dopo molti
anni alla realtà. Finalmente, il 2 di feb-
braio scorso è stata inaugurata la prima

fase della città dei Ragazzi, vicino a Puerto
Bello, Leyte, dove abbiamo già la casa di
noviziato e il Santuario di S. Rita. L’edifi-
cio sorge su un bellissimo terreno di cin-
que ettari donato per questa finalità. Pur
essendo in riva al mare, con una spiaggia
di oltre cento metri e nella vicinanza di un
bacino adibito all’allevamento di pesci, il
luogo è protetto da eventuali tsunami o
onde anomale – non infrequenti nel-
l’oceano Pacifico – dalla grande baia di
Ormoc e dalla sua posizione sopraelevata
di circa 30 metri. Il progetto e la sua rea-
lizzazione ancora in corso sono il frutto di
mille idee, di mille mani, di mille inizia-
tive. La spinta decisiva è venuta  nel ve-
dere le condizioni in cui vivevano i ragazzi
che erano stati raccolti dagli assistenti so-
ciali, sistemati nelle ex carceri comunali ed
affidati, per non dire abbandonati, alle
cure di alcuni volontari. Tra le mille per-
sone, mille idee, mille iniziative – di cui di-
cevo – voglio ricordare il video: “Un
servizio d'amore nelle Filippine”, tra-
smesso da Rai 3 Liguria, diffuso capillar-
mente fra amici, gruppi, parrocchie e visto
in internet da 8.390 visitatori
(http://www.gloria.tv/?media=16506).
C’è poi il supporto del sito: www.missio-
nariconpadreluigi.org sempre a portata del
clic per informazioni aggiornate. Segnalo
ancora la simpatica favola illustrata: “Un
ponte di aquiloni” che con migliaia di
copie diffuse nelle scuole elementari e al-
trove, è stata un'altra man forte in appog-
gio all’iniziativa, “un sacco di cemento”
per la città dei ragazzi e ha creato una cul-
tura missionaria e di solidarietà nei più
piccoli e meno piccoli. Tante altre inizia-
tive hanno raggiunto il cuore di persone
sensibili e generose: lotterie, concerti, in-
terviste televisive, raccolte, inserti pubbli-
citari. Tutto ha contribuito a sensibilizzare
e sollecitare, a favore dell’iniziativa, mol-
tissime persone. 
Il 2 febbraio il Vicario Generale della dio-

DallE FIlIPPINE



34

Vita nostra

cesi di Palo, alla presenza di tanti confra-
telli agostiniani scalzi, amici e benefattori
locali e perfino di alcuni sostenitori prove-
nienti dall’Italia in rappresentanza dei
molti che hanno collaborato, ha benedetto
la nuova costruzione a due piani, con un
interrato come locale di lavoro e di ricrea-
zione. Con il prossimo giugno, quando ini-
zierà l’anno scolastico, verrà completato
anche l’arredamento e gli ambienti sa-
ranno così abitati, con vivacità e serenità,
da una quarantina di ragazzi. Con la be-
nedizione dei locali è stata fatta una pre-
ghiera speciale per chi vi deve lavorare:cioè
per gli educatori, o meglio, per coloro che
vi dovranno fare da genitori. I primi re-
sponsabili sono due confratelli, appoggiati
a tutta la comunità, e alcuni laici col com-
pito specifico di occuparsi del lato burocra-

tico.
La “città dei ragazzi” è affiancata dall'of-
ficina meccanica, la cui attrezzatura, arri-
vata in due containers consecutivi, è stata
offerta dalla diocesi di Bolzano. Alla offi-
cina meccanica si affiancherà anche fale-
gnameria e pian piano, le necessità e le
possibilità si svilupperanno altre attività.
Frattanto continua a giungere ogni anno
con regolarità un altro container, organiz-
zato dalla parrocchia di S. Nicola in Ge-
nova Sestri, carico di ogni ben di Dio:
pacchi di pasta e scatole di tonno; zucchero
e panettoni; attrezzi da lavoro e materiale
per l’igiene. Con il crescere dell’attività
aumenta l’impegno per ciascuno e cresce
il numero di coloro che ringraziano, anche
con la preghiera, chi si ricorda di loro». q

Puertobello, Leyte -La nuova casa della “Città dei Ragazzi”



Tenendo conto degli elevati costi
di stampa e spedizione,

la Redazione di “Presenza Agostiniana”
rivolge un accorato invito

ai lettori 
confratelli consorelle amici

a diffondere la Rivista 
e a rinnovare l’abbonamento
perché continui ad esistere



Titolo

36

OAD


