
ormar

tur mie.stimi prtvnmw. qin.nfhp
opti funr pnnap;

Mini ndns wtn.

* fpiti.im acme q^um.fct
‘ intc dtaimamie
• nitcnrìnm.trtiwf^
; te mqivwn timarnmat
ì ^.W.Confitdprtibz
t wmme intntocD^ rnco
LwupT
| biv tntDX'fitni-i

L mtù maliai*?
L©icx- famu}^'a-cK^tui^ i 05‘

ora ncantnt.ctni
p e rivi mine rrlmqu.

tur.midn ncquo n

presenza
agostiniana

AGOSTINIANI SCALZI 3-5 Maggio- Ottobre 1994



presenza agostiniana
Rivista bimestrale dei PP. Agostiniani Scalzi

Anno XXI - n. 3-5 (114) Maggio-Ottobre 1994

SOMMARIO

Editoriale 3 P. Eugenio Cavallari
Centenario

L'Ordine agostiniano:
La Fondazione, le caratteristiche 4 P. Barbino Rano
Le Bolle di Fondazione dell'Ordine 16 Papa Innocenzo IV
Le Congregazioni di Osservanza 18 P. Pietro Bellini
Il Messaggio dei movimenti di Riforma

nell'Ordine Agostiniano 27 P. Eugenio Cavallari
Costituzioni e Carisma

Le Costituzioni Ratisbonensi 44 P. Gabriele Ferlisi
Antologia

Dalle Costituzioni Ratisbonensi 53 P. Gabriele Ferlisi

Inno Agostiniano della Carità 58 S. Agostino
Filippine

Nelle Filippine 60 P. Pietro Scalia
Brasile

I Chierici brasiliani: Noterelle di un viaggio 66 P. Aldo Fanti
L'Albero fecondo 67 P. Francesco Spoto

Vocazioni
La gratuità nella mia vita consacrata 68 Sr. Martina Messedaglia
Campo "Genesi '94" 69 Fra Gregorio Cibwabwa
Dal noviziato 70 Fra Carlo Moro

Notizie
Vita Nostra 72 P. Pietro Scalia

Bibliografìa
Bibliografìa OAD 77 P. Pietro Scalia
La storia "unica" di P. Pietro Pastorino 81 Piero Ottonello
Libri pervenuti 83 * * *

Copertina e impaginazione: P. Pietro Scalia
la di copertina: Allegretto Nuzi: Particolare di S. Agostino che presenta la Regola, nel
Trittico "Regula ad servorum Dei", sec. XIV (Fabriano, Pinacoteca civica)
Testatine delle rubriche: Sr. Martina Messedaglia
Direttore responsabile: P. Pietro Scalia
Redazione e Amministrazione: PP. Agostiniani Scalzi, Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma -
Tel. (06) 5896345; Fax (06) 5898312
Autorizzazione Tribunale di Genova n. 1962 del 18 febbraio 1974
Approvazione Ecclesiastica
ABBONAMENTI: Ordinario L. 15.000, Sostenitore L. 30.000, Benemerito L. 50.000, una
copia L. 3.000
C.C.P. 46784005 intestato a: Agostiniani Scalzi - Piazza Ottavilla, 1-00152 Roma

Stampa: Tip. "Nuova Eliografica" snc - 06049 Spoleto (PG) - Tel. e Fax (0743)48698



Questo numero di Presenza Agostiniana esce in edizione speciale per
commemorare due eventi di grande rilievo: il 750° anniversario di fon¬
dazione dell'Ordine Agostiniano e l'inizio di una nuova missione del no¬
stro Ordine nelle Filippine. I due fatti sono in certo modo collegati fra lo¬
ro. Il primo ci invita a volgere lo sguardo indietro, cioè alle origini, per sco¬
prire sempre meglio gli aspetti essenziali della vita consacrata agostiniana:
l’umiltà, la carità, l'unità; il secondo ci stimola a guardare avanti, allar¬
gando l’orizzonte dei progetti futuri, per ridare slancio nuovo alla nostra
presenza nella Chiesa.

Talvolta il Signore sembra interrompere la sua opera, per poi riprenderla
molto tempo dopo. Anche questo fa parte, non solo delle instabili vicende
storiche, ma della misteriosa volontà di Dio. Anche a noi è accaduto co¬
sì in Asia, ove i nostri missionari operarono per 125 anni. Infatti partiro¬
no alla volta della Cina e del Tonchino (Vietnam del Nord) il 6 dicembre
1696, e terminarono la loro splendida epopea missionaria il 29 gennaio
1821, con la morte di P. Adeodato di S. Agostino in Manila (Filippine).

Oggi, questo ritorno nel continente asiatico è veramente la conferma
della parola di Gesù: «Se il chicco di grano caduto in terra non muore, ri¬
mane solo; se invece muore, produce molto frutto» (Gv 12,24). Difatti, do¬
po 173 anni dalla morte dell'ultimo missionario, germoglia per una nuo¬
va messe il sacrificio e il martirio dei nostri confratelli: per questo ce li sen¬
tiamo particolarmente vicini e a loro affidiamo la nuova missione.

La decisione di "aprire" con le Filippine è maturata nell'ottobre 1988. Ci
offrirono subito la loro collaborazione vocazionale le Monache agostiniane
di S. Lucia (Roma), le Suore del Divino Amore e i Padri Agostiniani di Ce-
bu. Essi sono stati veramente Io strumento della divina Provvidenza,
perché ci hanno dato la possibilità di formare i primi giovani filippini.

Insieme a loro desidero ringraziare i confratelli della Delegazione bra¬
siliana, che hanno messo a disposizione P. Luigi Kerschbamer e P.Jandir
Bergozza per dare inizio a questa missione, nonché P. Javier Pipaón
Monreal, Priore Generale dei Recolletti, e i suoi confratelli filippini per la
squisita ospitalità offertaci.

Questa nuova fondazione deve aprire il cuore di tutti alla speranza e al¬
la generosità. Da oggi vi invito ad accompagnare con la preghiera e la col¬
laborazione i nostri confratelli nel loro lavoro apostolico nelle Filippine.

P. Eugenio Cavallari, OAD

3



L’ORDINE AGOSTINIANO
La Fondazione, le caratteristiche

Balbino Rano, OSA (*)

Originalità della fondazione

Il 25 giugno 1243, dopo diciotto mesi di sede vacante, ad Anagni (FR), fu elet¬
to Papa all'unanimità il nobile genovese Card. Sinibaldo Fieschi, che prese il nome
di Innocenzo IV. Era uno dei più rinomati canonisti del tempo e abilissimo diplo¬
matico. Trasferitosi a Roma nel 1226, l'anno seguente era stato creato Cardinale da
Gregorio IX. Energico e deciso, amava l'ordine giuridico, e non a caso aveva avu¬
to grande influsso nella elaborazione della dottrina sulle persone giuridiche. Non
è dunque strano che, conoscendo la situazione di molti eremi o gruppi di eremiti
cenobiti, sparsi per l'antica Tuscia (Toscana, Lazio superiore e alcune parti limitrofe
dell'Umbria), e sapendo quanto bene recavano alla Chiesa i francescani e i do¬
menicani, egli determinasse, neppure sei mesi dopo la sua elezione, di impianta¬
re nella Chiesa un nuovo Ordine, simile nella natura a questi due, integrando in
unità l'insieme di quegli eremiti.

II nuovo Papa aveva avuto l'opportunità di conoscere da tempo la situazione dei
suddetti eremiti. Adesso, divenuto Papa, ne fu informato - non sappiamo se dietro
sua o loro richiesta - dall'eremita Stefano e da altri tre eremiti, i cui nomi iniziano
in latino con le lettere: H, G, P, come ci vengono indicati nella Bolla Incumbit no-
bis. II Papa fece conoscere la sua volontà con le Bolle Incumbit nobis e Praesentium
vobis del 16 dicembre 1243. Esse erano dirette «a tutti gli eremiti di Tuscia, ecce¬
zion fatta dei Fratelli di S. Guglielmo».

La Praesentium vobis espone le modalità con cui doveva essere effettuata
l'unione. In essa si dice che ogni loro casa doveva inviare uno o due rappresentanti
presso la Sede Apostolica nel tempo indicato da Riccardo, Cardinale Diacono di S.
Angelo, costituito loro giudice (corrector et provisor) per obbedire alla disposizione
del Papa sulla riforma del loro genere di vita lordo).

L' Incumbit nobis è, quantunque breve, la "charta magna" della fondazione
dell'Ordine Agostiniano. In essa, il Papa premette che compete a lui, in forza del suo
ufficio pastorale, sia impiantare un Ordine sia promuovere quello già impiantato e,

(*) L'Autore ha tenuto sullo stesso argomento una conferenza all'Augustinianum il 12 luglio
1994, durante il Convegno internazionale di spiritualità agostiniana per il 750° anniversario
di fondazione dell'Ordine. Il P. Rano è stato archivista generale ed è storico apprezzato del¬
l'Ordine; lo ringraziamo per la collaborazione.

4



per quanto possibile, con¬
fermare tutti e ciascuno nel
loro santo proposito, af¬
finché non avvenga che,
venendo meno l’appoggio
della Sede Apostolica, non
progrediscano nell’opera
iniziata, bensì piuttosto de¬
sistano o si affievoliscano.
Il Papa dichiara ancora che
agisce dopo essersi con¬
venientemente informato
dall’eremita Stefano e dagli
altri tre sul genere di vita
che essi conducevano.
Perciò, non volendo che i
suddetti eremiti «vaghino
senza pastore, come pe¬
core sperdute dietro le or¬
me dei greggi» (cf Zc 10,2;
Mt 9,36; Me 6,34), ordina
che tutti si conformino a
un medesimo genere di vi¬
ta regolare: il che equiva¬
leva a ordinare di fondare
un Ordine religioso. E cioè:

Innocenzo IV (1243-1254), il Papa della" Incumbit Nobis",
la Bolla di Fondazione dell'Ordine Agostiniano

1) assumere la Regola e il genere di vita di S. Agostino; 2) elaborare le Osservan¬
ze o Costituzioni, senza contraddire tuttavia i principi istituzionali di questo gene¬
re di vita; 3) emettere la professione in avvenire secondo questo genere di vita (la
Regola), fatte salve le Costituzioni; 4) provvedersi, mediante elezione canonica, di
un Priore Generale idoneo, cui prestare la debita obbedienza e reverenza; 5) nel ca¬
so insorgesse qualche difficoltà su quanto stabilito, ricorrere a Riccardo, Cardina¬
le Diacono di S. Angelo, nominato dal Papa loro giudice (corrector ac provisor)1.

Il Capitolo, o riunione, venne celebrato a Roma - non ne conosciamo il luogo -
nel marzo 1244, e prima del giorno 23, data della Bolla Vota devotorum, sotto la
presidenza del citato Card. Riccardo Annibaldi e con l’assistenza di due cistercen¬
si: gli abati di Fàlleri e Fossanova. In tal modo ci si adeguava alle disposizioni del
Concilio Lateranense IV, che ordinava di chiamare due abati cistercensi viciniori du¬
rante i primi capitoli, in qualità di esperti, data la loro lunga esperienza in proposito.

II Capitolo era formato da rappresentanti di ogni casa o eremo, in numero di uno
o due delegati per ciascuno. Quasi tutti gli storici affermano che, praticamente, i
convocati erano “forze disperse”, procedenti dalle fondazioni monastiche di S. Ago¬
stino che il Papa avrebbe voluto unire in un Ordine moderno ben organizzato. Al¬
cuni poi aggiungono che in tal modo si espressero prima Innocenzo IV e poi Ales¬
sandro IV. Ma ciò è assolutamente falso. Infatti non si è potuto trovare nemmeno
una casa o eremo, di coloro che si unirono per formare l’Ordine, che avesse la Re-

1 Le Bolle si trovano in B. van Luijk, osa, Bulllarium Ordinis Er. S. Augustini, Periodus formationis, 1 187-
1256, Wiirzburg 1964, pp. 32-33. Sul pensiero di Innocenzo IV, cf Giordano da Sassonia, Vitasfratrum,
ed. cr. di W. Hùmpfner-R. Arbesmann, OSA, New York 1943, 1,14, pp. 46-47.

5



gola di S. Agostino. Ancora recentemente è stato affermato che almeno l'eremo di
Rosia aveva la Regola di S. Agostino già nel 1228, come lo farebbero arguire le pa¬
role: “fratres heremitarum de Rosia Ordinis S. Augustini" della Bolla Conquesti sunt,
del 7 marzo dello stesso anno2. Questa Bolla però non è di Gregorio IX, bensì di
Gregorio X, e perciò del 1273. Consta invece che entrarono nella formazione
dell’Ordine eremi che avevano la Regola di S. Benedetto. Infatti con le Bolle Cum
vos e Cum a nobis, rispettivamente del 26 e 28 marzo 1244, il Papa dispensa i fra¬
telli dell’eremo di Murceto dall’osservanza della Regola di S. Benedetto, confer¬
mando a tutti la dispensa che era stata loro concessa dal Card. Riccardo di osser¬
vare il genere di vita (ordo) di S. Benedetto o qualunque altro3.

L’intenzione della Sede Apostolica, nella persona di Innocenzo IV, non fu altra che
quella di fondare un nuovo Ordine di vita mista: contemplativo e apostolico. Così
risultò l’unico Ordine fondato direttamente dalla Sede Apostolica, e perciò dalla
Chiesa, come già misero sostanzialmente in chiaro Ermanno da Schildesche nel
1344 e Giordano da Sassonia non più tardi del 1357, malgrado il loro interesse a
voler provare una discendenza diretta da S. Agostino4.

S. Agostino nell’Ordine

Dal momento in cui il Papa dispose che il nuovo Ordine assumesse la Regola di
S. Agostino insieme ai principi generali che erano soliti aggiungersi per coloro che
la accettavano (il che si chiamava ordo o genere di vita del Santo), l’Ordine resta¬
va integrato nelV ordo canonicus o famiglia di S. Agostino. I suoi membri erano ve¬
ramente considerati figli di S. Agostino, e quindi S. Agostino era veramente il loro
Padre5. In tal senso, il nuovo Ordine faceva parte della Famiglia di S. Agostino, del¬
la quale erano considerati una componente molto antica i Canonici Regolari.

Una circostanza molto singolare fece sì che l'Ordine divenisse il primo, tra
quelli di nuova fondazione, quanto a culto, devozione, imitazione della persona di
Agostino e quanto a studio e sequela della sua dottrina: il fatto di non avere un Fon¬
datore, concretizzato in una persona fìsica. Mentre alcuni Ordini, come ad esem¬
pio i Domenicani, accentuavano legittimamente la loro particolare affiliazione ad un
fondatore immediato, S. Domenico, oppure altri facevano riferimento ad una par¬
ticolare devozione alla Santissima Vergine o ad un Santo o ad un Mistero Divino, gli
Agostiniani intensificarono la loro coscienza corporativa in riferimento ad Agosti¬
no, dedicando al Santo le proprie chiese, superando a volte grosse difficoltà. A Ro¬
ma solo il 15 aprile 1296 riuscirono a porre la prima pietra della chiesa di S.
Agostino, la prima dedicata al Santo nel centro della cristianità.

Cominciano a chiamare S. Agostino con titoli significativi: il B. Clemente da Osi-

2 Cf B. van Luijk, o.c., p. 16; B. Rano, osa, San Agustin y los origenes de su Orden: Regia, Monastero
de Tagaste y Sermones ad fratres in eremo, in La Ciudad de Dios 200 (1987), pp. 664-667. Si è par¬
lato di una unione nel 1228: è un superficiale errore. E' stato anche detto che nel 1243 già esisteva
una "Congregazione delle tredici celle" o eremi: la data 1243 è un errore, la vera data relativa alla sud¬
detta espressione è il 1247, e ciò cambia di molto in quanto posteriore alla fondazione dell'Ordine.
Cf B. Rano, Documentazione lucchese dei secoli XII e XIII attinente all'Ordine Agostiniano. Alle ori¬
gini dell'Ordine, in Analecta Augustiniana, 46 (1983), pp. 113-256.

3 Cf B. van Luijk, o.c., pp. 34-35.
4 H. da Schildesche, osa, Sermo de beato Augustino, ed. di B. Rano, in San Agustin y su Orden en al-

gunos Sermones de Agustinos del primer siglo (1244-1344), in Analecta Augustiniana 53 (1990), pp.
60-62; G. de Sassonia, o.c., 1,19, pp. 67-70.

5 Cf Umberto de Romans, op, Eruditio Praedicatorum, lib. 2, tract. 1, Roma 1739, p. 88.

6



mo, nel 1272, lo
chiama “nostro Padre
il Beatissimo Agosti¬
no”6. Mettono la sua
immagine anche nei
sigilli dell’Ordine: in
quello del Capitolo
Generale di Firenze
del 1287, S. Agosti¬
no viene rappresen¬
tato con gli abiti epi¬
scopali e con ai lati,
in atteggiamento di
venerazione, due re¬
ligiosi dell’Ordine.
Belle anche le parole
con le quali il Capito¬
lo Generale di Bolo¬
gna del 1306 ordina
ai Fratelli dell’Ordine
di digiunare nella vi¬
gilia della sua festa
«ad onore e lode del
beatissimo Agostino
nostro Padre, e per¬
ché egli si degni di in¬
tercedere efficace¬
mente dinanzi a Dio
per tutto l’Ordine e
per tutti i suoi mem¬
bri come suoi figli de¬
voti»7.

Anche i Papi, già
nei secoli XIII e XIV,
propongono agli Ago¬
stiniani S. Agostino
come Patrono spe¬

Pavia, basilica di S. Pietro in Ciel d'Oro: Arca di Sant'Agostino (sec.
XIV). Nel 1327 l'Ordine Agostiniano, con la Bolla "Veneranda Sanctorum
Patrum" di Giovanni XXII, viene chiamato a custodire la tomba del Santo.

ciale e come motivo per favorire l’Ordine. Nicolò IV, ad esempio, nelle Bolle Licet
is e Piani est del 6 febbraio 1289, concede agli Agostiniani alcune indulgenze
«per riverenza al santissimo confessore il beato Agostino, vostro Patrono, sotto la
cui Regola militate, che illustrò la Chiesa con ammirevoli parole e dottrine»8. In tal
senso, la Bolla principale è quella di Giovanni XXII, la Veneranda Sanctorum Patrum
del 20 gennaio 1327. Il Papa concede agli Agostiniani una cosa che sembrerebbe
quasi impossibile: fondare una casa a Pavia, proprio accanto alla tomba del San¬
to, che era proprietà dei Canonici Regolari. In tal modo si realizzò una delle mag¬
giori aspirazioni dell’Ordine: sentirsi unito con un nuovo titolo al proprio "capo spi-

6 S. Lopez Z., osa, Chartularium conv. S. Geminiani, Roma 1929, p. 12.
7 Acta Capitali, in Analecta Augustiniana 3 (1909-10), p. 58.
8 L. Empoli, osa, Bullarium Ord. Er. Sancti Augustini, Roma 1628, p. 260; Langlois, Les registres de Ni¬

col. IV, Parigi 1886, p. 92, n. 480.

7



rituale", secondo le parole del Capitolo Generale di Venezia del 13329. Il Papa in
questa sua Bolla propone la figura di S. Agostino come il massimo fra i Dottori del¬
la Chiesa, affermando che egli non soltanto diede norme di vita religiosa, ma
egli stesso le praticò per primo. A questo proposito cita il Sermone 356 del Santo,
che descrive la vita comune dei suoi chierici. Il Papa fornisce quindi il motivo per
cui ritiene degno e conveniente che l’Ordine Agostiniano renda un culto speciale a
S. Agostino dinanzi alla sua Tomba, oltre a quello che gli rende la Chiesa universale,
affermando: «Poiché voi vivete e militate con santa osservanza sotto la Regola di
questo Padre e vi date alla lode divina, vi impegnate nella preghiera, vi dedicate al¬
la predicazione, vi applicate allo studio e attendete con impegno alla salvezza del¬
le anime, credo degno e conveniente che Io onoriate in una maniera speciale di mo¬
do che, uniti come membri al proprio capo, come figli al padre, come discepoli al
maestro, come soldati al proprio generale, possiate, con l’appoggio dell’autorità
apostolica, cantare con voce più gaudiosa e intima a Dio e al Santo medesimo, nel¬
lo stesso luogo dove sapete che furono sepolte le reliquie del vostro maestro, pa¬
dre, generale e capo»10.

Queste parole descrivono tutto un ambizioso programma di vita, ancora attua¬
le per l’Ordine. Ad esse si rifaranno d’ora in poi gli scrittori agostiniani per sostenere
che S. Agostino fu il "Padre e Patrono singolare" o Fondatore dell’Ordine Agosti¬
niano, cercando argomentazioni di ogni tipo e inventando addirittura leggende per
comprovare una ininterrotta continuità della vita agostiniana da S. Agostino fino al
secolo XIII. Tutto ciò non era altro che il frutto, un poco esagerato, della coscien¬
za della singolare paternità agostiniana che l'Ordine aveva acquisita per mezzo del¬
la devozione, imitazione e intercessione del Santo, nonché per mezzo dello studio
delle sue opere e dell’assimilazione della sua dottrina, ben cosciente che la sua fi¬
liazione agostiniana si doveva a queste prerogative e non ad una sua specifica fon¬
dazione da parte di S. Agostino. Anche i titoli, che Giovanni XXII aveva attribuito ad
Agostino, erano proprio quelli che, quasi un secolo prima, il domenicano Umber¬
to da Romans, aveva già applicato a tutti coloro che seguivano la Regola di S. Ago¬
stino: «Quel Dottore di giustizia (Agostino) è stato dato a coloro che vivono sotto la
sua regola come padre, pastore, patrono, maestro, esemplare, generale»11. In que¬
sto testo manca solo la parola "capo” che, peraltro, non aggiungerebbe nulla di più.

E tale è la paternità di S. Agostino a cui si richiamarono gli Agostiniani per
quasi tutto il primo secolo di vita del loro Ordine. Infatti il B. Giacomo da Viterbo
(+1307/8) dichiara che "famiglia" di S. Agostino sono «tutti gli Ordini che vivono se¬
condo la sua Regola»12. Pertanto la leggenda, secondo la quale l’Ordine Agostiniano
sarebbe stato una fondazione diretta di S. Agostino, è certamente posteriore al
1308, e probabilmente sorse intorno al 132713. Gli Agostiniani avrebbero voluto
avere il più presto possibile la dichiarazione di un Papa, attestante che S. Agostino
era loro Fondatore, ma dovettero attendere fino al 3 luglio 1376 quando Gregorio
XI, nella Bolla Sacrae vestrae religionis, concedeva al Provinciale di Lombardia la
possibilità di fondare un convento a La Spezia «in onore di Dio e del beato Agostino,
fondatore del vostro Ordine»14.

$ Acta Capitali, in Analecta Augustiniana 4 (1911-12), pp. Ili e 140.
10 L. Empoli, o.c., p. 197.
11 U. da Romans, o.c. , p. 88.
12 Sermones, Biblioteca Vaticana, Capitolo S. Pietro, Ms. D 213, c. 124.
13 CfB. Rano, Agostiniani, in Dizionario degli Istituti di Perfezione (DIP), voi. 1, Roma 1974, p. 294.
14 L. Torelli, osa, Secoli Agostiniani, voi. 6, Bologna 1680, p. 171.

8



Ad ogni modo, malgrado tutte le leggende e apologie, gli scrittori agostiniani fu¬
rono sempre ben consapevoli della fragilità delle loro argomentazioni. Perciò,
quasi per liberarsi dall'angoscia di un incubo, a cominciare da Ermanno da Schil-
desche, formularono una tesi, ben fondata: quale sia l'Ordine che debba consi¬
derarsi più vicino ad Agostino. Egli afferma: «Lasciando da parte ogni altro dubbio,
considero argomento più certo di qualsiasi altra prova il seguente: quelli che più me¬
ritatamente si possono gloriare di avere il primato della Regola, sono quelli che con
maggior dignità e fervore ne osservano il contenuto. E se potessi esprimere una
scelta, preferirei trovare ciò in questo Ordine, piuttosto che sia stato S. Agostino a
portare il nostro abito e a darci per primo la Regola»15.

Frutto della Riunione o Capitolo della Fondazione: le Costituzioni
1 fratelli eremiti si congregarono sotto la presidenza del Card. Riccardo, non per

discutere sull’opportunità o meno di fondare un nuovo Ordine religioso: su ciò non
c'era nulla da discutere, in quanto c’era stata già una decisione inappellabile del Pa¬
pa. Il frutto principale del Capitolo è stato invece l'approvazione delle Costituzio¬
ni dell'Ordine e l’elezione canonica del primo Priore Generale.

La principale legge interna dell’Ordine è sempre stata la Regola di S. Agostino, in
virtù della quale, attraverso i Capitoli Generali, ottengono valore le Costituzioni
dell’Ordine. Perciò, a differenza di quanto è avvenuto in altri Ordini, che si ispira¬
no ugualmente alla Regola di S. Agostino, nella formula della professione dell’Or¬
dine Agostiniano da sempre non è stata mai fatta menzione delle Costituzioni, ma
solamente della Regola: l’agostiniano professa “secondo la Regola di S. Agostino”.

Le prime Costituzioni sono state approvate nel Capitolo della fondazione dell’Or¬
dine: ciò viene affermato dallo stesso Innocenzo IV nella Bolla Cum a nobis del 25
febbraio 1254. In questo Capitolo, afferma il Papa, i rappresentanti compilarono «le
Costituzioni, con il consiglio di Riccardo Card. Diacono di S. Angelo, e degli Abati
Cistercensi di Fàlleri e di Fossanova, basandosi sull'autorità del mandato» pontifìcio.
Con questa Bolla dunque il Papa le conferma, come anche farà Alessandro IV con
la Bolla Litteras quasdam del 15 luglio 125516.

Oggi conosciamo una breve sintesi, ma molto interessante, di queste Costituzioni
primitive, fatta alla fine del secolo XVI dall’agostiniano Maurizio Terzi da Parma, in
base all’esemplare che si trovava a Lucca. La riproduco, tradotta in italiano.
QueU'esemplare conteneva almeno una parte degli Atti della celebre Riunione o Ca¬
pitolo di Fondazione:

«Nel mese di marzo 1244, per mandato del Papa Innocenzo IV, si sono con¬
gregati in Roma, dinanzi al Signor Riccardo, Cardinale Diacono di S. Angelo, i
Priori e gli altri Fratelli degli Eremiti di Tuscia per stabilire in perpetuo la loro vita re¬
golare. Tutti hanno ricevuto la Regola del Beato Agostino e hanno accettato di fa¬
re la professione in avvenire in base ad essa, e di recitare l'Ufficio (divino) secon¬
do la Curia romana, eccezion fatta del Salterio, che sarà al modo dei Cistercensi. Es¬
si sono assolti d'altro Ufficio e professione.
- Nel capitolo sono state fatte delle Costituzioni.

II Priore Generale sarà eletto per un triennio, e i Visitatori, come suoi soci, per un
anno.

15 H. DA Schildesche, o.c., p. 62; cf G. da Sassonia, O.C., 2,14, p. 173.
16 Cf B. van Luijk, o.c., pp. 91-92 e 109.

9



Si stabilisce che il Capitolo Generale sia celebrato ogni anno, ma non sempre nel¬
lo stesso luogo, a meno che la Curia romana non decida diversamente. Fra tutti i
presenti, quattro saranno eletti Definitori dallo stesso Capitolo Generale. Questi, in¬
sieme con i Visitatori, soci del Priore Generale, provvederanno lì.

Sono state ordinate molte altre cose sull'autorità del Priore Generale, come
anche sui Visitatori e sulle altre cose.
- Oltre al resto, le Costituzioni qui contengono ciò che segue.

I vestiti che usano i Fratelli non siano tinti, né di fogge strane; ma essi possono
usare qualunque veste salvaguardando il decoro dell'Ordine. Tutti portino cintura
di cuoio sull'abito, eccezion fatta quando dormono; allora, invece di queste cinture,
possono usare cingoli non appariscenti. Neppure sono obbligati a indossare l’abi¬
to quando dormono nelle nostre case. Tutti gli abiti saranno neri e con cappuccio;
gli scapolari di tutti saranno bianchi, cinti con cingoli.

I novizi, durante il tempo della probazione, usino tuniche bianche, scapolari bian¬
chi come quelli degli altri fratelli, cappe nere Fino ai talloni, cinture di cuoio e
coltelli; e venga assegnato a loro un maestro.
- Molto più avanti le Costituzioni hanno quanto segue.

I mercoledì e venerdì di Quaresima digiunino “in uno pulmento"; nel pranzo d'al¬
tri giorni possono avere “duo pulmenta". I venerdì della prima, terza e ultima
settimana si alimentino con pane, acqua ed erbe; tutti i fratelli bevano con le due
mani e seduti.
- Formula di professione.

Io, Fratello N., prometto obbedienza a Dio, e alla Beata Maria, e a te, Padre, se¬
condo la Regola del Beato Agostino, e di vivere senza alcunché di proprio e in ca¬
stità.

AI Vescovo così: Io, Fratello N., ti prometto obbedienza, Signore Vescovo, la¬
sciando in salvo il mio Ordine.

I professi non vadano per le città e castelli senza l’abito, e a cavallo, ecc.

lo, Riccardo, cardinale Diacono di S. Angelo, costituito giudice (corrector et
provisor) dei detti Fratelli dal suddetto Sommo Pontefice, ho fatto corroborare con
la forza del mio sigillo la sopraddetta scrittura, per maggior efficacia di quanto so¬
praddetto e a perpetua memoria»17 .

Il Cardinale Riccardo e i primi Priori Generali

Senza dubbio il Card. Riccardo Annibaldi deve occupare un posto di primo pia¬
no nella storia dell'Ordine Agostiniano. Egli curò con prudenza e amore l’Ordine, dal
suo sorgere e fino al 1276, anno della sua morte. Ben lo conosceva Alessandro IV
quando, nominandolo cardinale Protettore, scriveva il 29 marzo 1257 nella Bolla
Inter alias sollicitudines: «I suddetti fratelli ti hanno avuto da tempo come padre be¬
nevolo, e tu li hai abbracciati nel Signore con sincera carità. Questi fratelli e l'Ordine,
con l'aiuto di Dio, potranno giungere a un grande incremento sotto la tua prote¬
zione»18.

Con ogni probabilità il Card. Annibaldi è stato la personalità più eminente del col-

17 Archivio Generale Agostiniano (AGA), Portogallo-Precedenza, Ms. Cc 60, ff. 652r-653r. Il testo lati¬
no è pubblicato in B. Ramo, S. Agustin y tos origenes de su Orden, ibid. , pp. 652-654.

18 L. Empoli, o.c., pp. 23-24.

10



legio cardinalizio di quel
tempo. Nacque intorno al
1200-1210; nel 1237 fu
creato Cardinale Diacono
di S. Angelo. Dal 1254 fino
alla morte ebbe l'incarico
di Arciprete della basilica
di S. Pietro, allora ufficio
importantissimo e di gran¬
de influenza nella Curia ro¬
mana. Durante gli anni
1240-1252, fu Reggente
delle Province della Cam¬
pagna e Marittima; per
qualche tempo fu anche
Vicario del Papa a Roma.
Fu amico intimo di S.
Tommaso d’Aquino. I suoi
resti mortali riposano nel¬
la basilica di S. Giovanni
in Laterano, in una tomba
che è una preziosa testi¬
monianza dell’arte di Ar¬

Alessandro IV, ( 1254-1261 ), il Papa della "Grande Unione"

dell'Ordine sembra essere stato Fratello Matteo. Lo conosciamo semplicemente co¬
sì, senza alcuna aggiunta, e certamente era Priore Generale il 3 maggio 1250. Il se¬
condo fu Fratello Adiuto de Cactanis da Garfagnana. Il suo nome appare con il ti¬
tolo di Priore Generale in un documento del 1252, a proposito della fondazione del
convento di Faenza. Egli era “Maestro" ed ebbe diversi incarichi nell’Ordine, so¬
prattutto quello di Visitatore Generale. Il terzo fu Filippo da Parrana: egli fu Priore
Generale al tempo della “Grande Unione”. Il Card. Riccardo voleva che egli conti¬
nuasse come Priore Generale anche dopo la Unione, ma, vista la sua tenace
quanto umile opposizione, accettò la sua rinuncia, nominando il quarto Priore Ge¬
nerale dell’Ordine: Lanfranco da Milano.

nolfo di Cambio19.
Il primo Priore Generale

La Grande Unione del 1256

L’importanza eccessiva che è stata data a questa Unione, è dovuta al desiderio
di voler provare a tutti i costi che l’Ordine era stato fondato in forma specifica da S.
Agostino. In effetti essa non fu altro che la fusione di diversi Ordini in quello
Agostiniano. E non si trattò neppure di unire soltanto quelli di indirizzo agostinia¬
no; infatti l’unione comprendeva anche i Guglielmiti, che professavano la Regola di
S. Benedetto. Il progetto del Papa, con questa proposta di unione, era di ingrandire
l’Ordine che la stessa Sede Apostolica aveva fondato.

Soltanto nel secolo XV è cominciata la confusione fra gli storici. Anteriormente
era stata detta sempre la verità, e cioè: non si era trattato dell’unione, in un Ordi-

19 CfT. Roespelug-Montecchi, Riccardo Annibaldi Cardinal de Saint-Ange, in Rivista di storia della chie¬
sa in Italia, 46 (1992), pp. 30-50.

11



ne, di eremiti che procedevano da S. Agostino e che, in un modo o in un altro, se¬
guivano e coltivavano il suo spirito. Una tale situazione non esisteva in precedenza.

La lunga controversia fu causata dal benemerito storico agostiniano Giacomo Fi¬
lippo Foresti da Bergamo con la sua opera Supplementum Chronicarum (Venezia,
1483). Secondo il Foresti e i suoi seguaci, quella iniziata da Innocenzo IV fu una
unione di membri dello stesso Ordine, per ridurre tutti sotto la giurisdizione di un
solo Priore Generale. I diversi nomi con i quali venivano designati (Guglielmiti,
Giamboniti, Brettinesi, ecc.), erano soltanto una denominazione secondaria, sen¬
za che per questo cessassero di essere agostiniani. II Foresti paragona queste de¬
nominazioni con quelle che venivano prendendo, in quel periodo, i diversi gruppi
di francescani: come Bernardini, Amadeiti, ecc., senza che il titolo aggiunto li
escludesse dall’appartenenza all'Ordine20.

Diffìcile, per non dire impossibile, sarebbe stato, in altra maniera, il comporta¬
mento di Alessandro IV: continuare cioè ad approvare norme di governo e a con¬
cedere grazie e privilegi dopo la promulgazione della Bolla Cum quaedam salubria,
del 15 luglio 1255, e che miravano al futuro del governo dell’Ordine: essi non avreb¬
bero avuto alcun senso, se l’Ordine avesse dovuto cessare con la predetta unione.

La Bolla confermatoria dell'Unione Licet Ecclesiae Catholicae del 9 aprile 1256
Io dice espressamente, dichiarando che l’unione fu fatta «nella unica professione
e osservanza regolare dell'Ordine degli Eremiti di S. Agostino»: titolo non nuovo,
ma deH’Ordine fondato a Roma nel 1244. Continuava Io stesso titolo, la stessa for¬
mula di professione, Io stesso abito, ecc. dell’Ordine fondato dalla Sede Apostolica:
continuava dunque lo stesso Ordine. Pertanto avevano ragione i primi storici
dell’Ordine, come conferma la Nota sopra l'Unione, che si trova presso l’archivio
generale agostiniano21.

Alla celebrazione del Capitolo Generale dell’Ordine a S. Salvatore in Gavina, co¬
mune di Vico Pisano (PI), oggi “Le Mandrie di Sotto”, il 3 maggio 1250 partecipa¬
rono rappresentanti di 61 case dell’Ordine: ma non erano rappresentate tutte. Il nu¬
mero di fratelli nell’Ordine in quel momento poteva essere di circa 300. Imme¬
diatamente dopo l’unione del 1256, le case salirono a circa 180, e al momento del¬
la morte del Cardinale Protettore Riccardo Annibaldi potevano essere circa 30022.
L’unione significò dunque una forte crescita dell'Ordine. Oltre che in Italia, esso or¬
mai era presente in Inghilterra (1249), Spagna (1254), e nel 1255 almeno in
Francia, Germania e Svizzera.

Il carisma o finalità dell’Ordine Agostiniano

L’errata prospettiva storica che si era divulgata sull'origine e le caratteristiche
dell’Ordine Agostiniano, a cominciare dagli anni precedenti al XV centenario della
morte di S. Agostino (1930) e principalmente in occasione del rinnovamento ri¬
chiesto dal Concilio Vaticano II, produsse molta confusione. Di fatto si prescinde¬
va dalla volontà e dalle intenzioni del vero fondatore, cioè della Sede Apostolica os¬
sia la Santa Madre Chiesa. Si sosteneva che si doveva riportare l’Ordine allo stato

20 Cf G. F. Foresti, o.c., ed. Venezia 1483, p. 51; ed. Venezia 1513, ff. 162v-163r, 219v-220r, 225,
23Iv, 232v. Qualche confusione era già cominciata con A. Massari da Cori, osa, nel Defensio Ordinis
Er. S. Augusti™, Roma 1481, e nella Chronica Ordinis, Roma 1482, ma restava salvo l’essenziale.

21 AGA, LI 2, copertina. Cf B. Rano, ibid., pp. 654-655: Herrera conobbe tutta la Nota, cf Responsio pa¬
cifica, Bologna 1635, pp. 227 e 239.

22 CfB. Rano, Frente a la "Gran Union" con el P. Francis Roth, in Casiciaco 9 (Valladolid, 1955), pp. 239-
246. Ringrazio T. Zazzeri, OSA, per l'identificazione della sede del Capitolo.

12



nel quale lo aveva
fondato S. Agosti¬
no. Si arrivò perfi¬
no ad affermare
che «il nostro idea¬
le (carisma) non è
costituito da un la¬
voro determinato,
ma da un genere
di vita»23. La ve¬
rità è che l’Ordine
venne fondato con
uno scopo aposto¬
lico: l’evangelizza¬
zione e il servizio
pastorale alle per¬
sone, insieme con
una intensa vita
comune nella pre- Brettìno presso Fano (PS): antico eremo della Congregazione
ghiera e nel-l’azio- Agostiniana Brettinese (anteriore al 1227), in una recente foto
ne. Dunque, due
aspetti di uno stesso ideale o carisma, che non devono contraddirsi l'un l'altro, ma
devono essere vissuti in perfetto equilibrio. La vita del-I’Ordine Agostiniano è
stata infatti considerata sempre una vita mista: contemplazione e azione apostolica.
In questo binomio, la contemplazione è la sorella e la madre dell’azione24.

Due buone definizioni del carisma dell’Ordine Agostiniano sono: 1) Essere nel¬
la Chiesa, con la Chiesa e per la Chiesa quanto più Comunità fraterna, contem¬
plativa, apostolica; 2) Essere nella Chiesa, con la Chiesa e per la Chiesa Comunità
concordissima di Cercatori di Dio e Annunziatori del suo Regno.

L’aspetto apostolico del carisma agostiniano ci viene così proposto dall’esimio
teologo e canonista Agostino d’Ancona (+1328): «La santa Madre Chiesa ha istituito
gli Ordini della Povertà principalmente per queste due ragioni: primo, perché i fra¬
telli, dediti allo studio delle scienze sacre, illuminino gli altri con la verità della dot¬
trina; secondo, perché vivendo regolarmente e religiosamente, edifichino gli altri
con il buon esempio»25.

Tante volte è stato detto che l’apostolato e la presenza dei fratelli agostiniani den¬
tro le città e i paesi cominciarono a partire dal 1256. Anche questo non è esatto. Ba¬
sti citare, ad esempio, l’ingresso nelle città di Roma (S. Maria del Popolo) e di Fi¬
renze (Santo Spirito) avvenuto nel 1250. Lo stesso Innocenzo IV segnalava con la
Bolla Vota devotorum del 23 marzo 1244, il carattere apostolico dell’Ordine,
quando, in risposta alle aspirazioni dei fratelli, concedeva a coloro che erano sa¬
cerdoti di poter confessare tutti quelli che lo richiedessero e «proporre ai popoli la
parola di Dio attraverso coloro ai quali il Signore delle virtù aveva concesso la scien-

23 Documento L'Ordine Agostiniano nel mondo d'oggi, Roma 1974, n. 72.
24 B. Alonso de Orozco, osa, Instrucción de religiosos, cap. 21, Sevilla 1551, ff. 75v-76r. Cf B. Rano,

La ricerca di Dio nella tradizione dell'Ordine Agostiniano. La ricerca di Dio, esigenza della vita di co¬
munità e fonte di apostolato, in La.ricerca di Dio. La dimensione contemplativa della esperienza ago¬
stiniana, Roma 1981, pp. 222-238.

25 A. d'Ancona, osa, Sermones de Sanctis, Roma Biblioteca angelica, Ms. lat. 158, f. 129r. Cf B. Rano,
La orden de San Agustin: su origen y su carisma, in Claretianum 30 (1990), pp. 310-333.

13



za e la grazia della predicazione». Per loro, e dev’esserlo per tutti, era chiaro che
l’Ordine Agostiniano non era un Ordine di monaci, ma di fratelli di attività apostolica.
Voler applicare agli Agostiniani quanto S. Agostino scriveva per i monaci in senso
stretto, sarebbe rinunziare al carisma conferito all’Ordine dalla sua fondatrice, la Ma¬
dre Chiesa. Quanto di Agostino sia contrario o diverso da ciò che la Madre Chiesa
volle per l’Ordine Agostiniano, non può essere considerato patrimonio o principio
o norma dell’Ordine.

Giordano da Sassonia, il migliore trasmissore della vera immagine dell'Ordine,
scrisse ripetutamente sul suo carisma o finalità: «Il nostro Ordine si basa princi¬
palmente sulle opere spirituali che fanno riferimento alla vita contemplativa, come
ad esempio può essere: cantare l’ufficio divino, servire all’altare, salmodiare, ap¬
plicarsi nella lettura o studio della Sacra Scrittura, insegnare e predicare la parola
di Dio, ascoltare le confessioni dei fedeli, procurare la salute delle anime con la pa¬
rola e con l'esempio»26.

Altre caratteristiche deH’Ordine
Mi limito ad indicarle. La maggior parte procedono direttamente dal momento

della fondazione dell’Ordine, ma molto spesso sono rafforzate dalla vita e dalla dot¬
trina di S. Agostino. Alcune procedono direttamente dalla dottrina del Santo, e so¬
no state scelte e formulate dagli scrittori agostiniani, a partire dal primo Maestro del¬
la scuola agostiniana, Egidio Romano (+1316).

1) La Fraternità apostolica o Povertà evangelica, espressioni che indicano l’ap¬
partenenza ai cosiddetti Ordini mendicanti, con tutti i loro pregi ed esigenze.
L’Ordine Agostiniano è il terzo degli Ordini mendicanti. Questa caratteristica è quel¬
la che più si richiama alla sua origine.

2) L'Agostinianità, che indica il diritto e il dovere di seguire S. Agostino e la sua
eredità religiosa quanto più possibile. Questo è per l’Ordine Agostiniano qualcosa
di sostanziale. Fra tutti gli Ordini di fraternità apostolica esso si distingue princi¬
palmente per la sua agostinianità: impegno a seguire globalmente S. Agostino.

3) L’Ecclesialità, che include la profonda esigenza di sentirsi Chiesa, di dover
amare e servire la Chiesa in quanto essa è Madre con un titolo tanto singolare, qual
è quello di essere stato fondato da essa, ossia dalla Sede Apostolica. La dottrina e
l’amore di Agostino per la Chiesa-Madre ha dato ancora maggior forza a questa ca¬
ratteristica.

4) L'Evangelismo, o spiritualità eminentemente evangelica, che esige un impe¬
gno intenso a vivere l’amore assoluto a Dio e al prossimo, come è indicato all’ini¬
zio della Regola. Già nel secolo XIII, almeno nel 1287, le Costituzioni dell’Ordine
chiedono al Maestro dei novizi di far sì che ogni novizio «legga avidamente, ascol¬
ti devotamente, e approfondisca con entusiasmo la Sacra Scrittura». Questa ca¬
ratteristica spiega l'aureo equilibrio del tipo di vita agostiniana.

5) La vita contemplativa, eremo, interiorità. Questo aspetto deriva dal genere di
vita che conducevano i primi membri dell’Ordine, e venne consolidata con la ricca
dottrina e con l’esempio di vita di S. Agostino.

6) La vita di comunità e la comunione di vita verso Dio. Anche questo aspetto,
iniziato con la fondazione dell'Ordine, ricevette la sua maggior spinta e maturità
dall’esempio e dalla dottrina di Agostino. È l’aspetto interno più tipico del carisma

26 G. da Sassonia, o.c., 2,26, p. 260.

14



dell’Ordine; a questo proposito l'agostiniano Basilio T. Roseli ha scritto che «l'Or¬
dine Agostiniano era per eccellenza l’Istituto della vita comune»27.

7) La vita apostolica è parte del carisma, finalità o ideale dell'Ordine. Si ispira al¬
lo zelo apostolico e alla dottrina di S. Agostino sull'apostolato, ma non alle strutture
delle fondazioni strettamente monastiche iniziate dal Santo: queste ultime non cor¬
rispondono al carisma fondazionale dell’Ordine.

8) La vita di studio è essenziale all’Ordine a motivo della sua fondazione come
Istituto di fraternità apostolica, ed anche in ragione dell'esempio e della dottrina di
S. Agostino.

9) L'Universalità di dottrina, di indirizzi apostolici, di culto e devozioni, apertu¬
ra a nuovi orizzonti, ecc. Molto suggestiva una frase del citato Egidio Romano: «A
nessuno sia preclusa la via per essere di parere contrario, quando sia possibile sen¬
za pericolo della fede..., giacché il nostro intelletto non dev’essere prigioniero in os¬
sequio agli uomini, ma in ossequio a Cristo»28.

10) Speciale devozione all'umanità di Cristo, e in modo singolare a Gesù Cro¬
cifìsso. Procede in buona parte dalla devozione degli eremiti che s’integrarono
nell'Ordine.

11) Tenera devozione alla Vergine Maria. Anche questo procede dall’ambiente
della fondazione dell’Ordine. La Vergine Maria è la Patrona dell'Ordine, ma senza
limitare il suo patrocinio ad una particolare invocazione. La festa principale è sta¬
ta quella della Annunciazione o Incarnazione, il 25 marzo, chiamata: Maria Vergi¬
ne della Grazia. Hanno avuto un’accoglienza singolare le invocazioni con i titoli: del¬
la Grazia, del Soccorso o Perpetuo Soccorso, di Consolazione e del Buon Consiglio.

12) Sequela dello spirito religioso più genuino di S. Agostino.
13) L'assunto essere stati creati ad immagine di Dio, come principio fonda¬

mentale e fonte di spiritualità, seguendo S. Agostino.
14) Primato di Gesù Cristo. Cristo, nostro migliore aiuto e via, Cristo umile, Cri¬

sto medico, Cristo totale (S. Agostino).
15) Primato della Grazia.
16) Primato della Carità29.

Il ramo femminile
Già esisteva questa parte dell'Ordine nel 1264. Forse cominciò prima, nel 1244.

Finora non si conoscono documenti anteriori al 1264.

P. Balbino Rano, OSA

27 B. T. Rosell, E1 monacato o Tardes monàsticas, Valencia 1787, p. 89.
28 E. Romano, De gradibus a formarum, parte 2, cap. 6.
29 In italiano Io studio più completo sull’origine dell'Ordine Agostiniano e il suo sviluppo è ancora: B.

Ramo, Agostiniani, DIP, voi. I, Roma 1974, cc. 278-381; id., Agostiniane, Monache e Suore, ib., cc.
155-192; V. Grossi-L. Marin-G. Ciolini, osa, Gli Agostiniani. Radici, storia, prospettive, Palermo
1993; ultimo studio sul tema, B. Rano, Augustinian Origins, Charism, and Spirituality, Villanova (PA,
USA), Augustinian Press, 1994.

15



LE BOLLE DI FONDAZIONE
DELL'ORDINE AGOSTINIANO

Incumbit Nobis
di Innocenzo IV (16 dicembre 1243)

Dilectis filiis universis Eremitis, exceptis Fratribus S. Guilelmi, per Tli¬

sciarli constitutis, Sahitem etc.

Incumbit Nobis ex officii debito pastoralis el plantare sacraci Religionem et fovere
piantataci et, quantum in Nobis est, universos et singulos in pio proposito confir¬
mare, ne si favore fuerint Apostolico destituii non proficiant in incepto, sed deficiant
potius vel tepescant.

Clini enim per dilectos filios fratres S(tephanum), H(ugonem), G(uidonem) et
P(etrum) eremitas propositum vestrum fuisset Nobis expositum diligente!'; Nos
nolentes vos sine pastore sicut oves errantes post gregum vestigia evagari universitari
vestrae per Apostolica scripta mandamus, quatenus in unum vos regolare propositum
conformantes, Regulam Beati Augustini et Ordinem assumatis ac secundum eum pro-
fiteamini de caetero vos victuros: salvis observantiis seti constitutionibus faciendis a
vobis, dummodo eiusdem Ordinis non obveniet institutis. Provisuri vobis nihilominus
de Priore (Generali) idoneo per electionem canonicam, cui praestetis oboedientiam
et reverentiam debitam impendatis. Si vero super praemissis aliquid difficultatis
emerserit ad dilectum filium nostrum Richardum Sancii Angeli Diaconum Cardi-
nalem, quem vobis correctorem ac provisorem deputavimus, recurratis.

Datimi Laterani XVII KalendasJanuarii Pontificatus nostri anno primo.

(Traduzione italiana)
A tulli i (riletti figli Eremiti della Tuscia, eccetto i Fratelli di San Guglielmo, Sa¬
lute etc.

Siamo tenuti dal nostro ufficio di pastori sia di iniziare una famiglia religiosa sia di in¬
crementarla e, per quanto dipende da noi, confermare tutti i singoli in tale pio proposito af¬
finché non capili loro, venendo meno l'appoggio della sede apostolica, di non progredire nel¬
l'opera iniziala, bensì piuttosto di desistere e di affievolirsi.

Infatti, informati diligentemente del vostro proposito dai diletti figli i fratelli eremiti Ste¬
fano, Ugo, Guido e Pietro, vi manifestiamo la nostra volontà con lettera apostolica di non vo¬
lervi come pecore erranti dietro alle orme del gregge e, pertanto, che vi conformiate ad un so¬
lo regolare proposito, prendendo la Regola e T Ordine del bealo Agostino e professando di vi¬
vere in avanti secondo esso. Le osservanze o Costituzioni saranno opera vostra, senza con¬
traddire tuttavia alle finalità istitutive dello stesso Ordine. Eleggerete anche, secondo le
norme dell'elezione canonica, un priore generale adatto, a cui presterete obbedienza e il dovuto
rispetto. Se, su quanto stabilito sopra, emergerà qualche difficoltà, ricorrerete al diletto figlio
Riccardo, Cardinale Diacono di S. Angelo, che è stato da noi nominalo vostro correttore e prov¬
veditore.

Dal Luterano, il 16 dicembre 1243, anno primo del nostro pontificato

16



Originale della Bol¬
la Incombit Nobis di
Innocenzo IV, con¬
servata nell'Archivio
Generale Agostinia¬
no (AGA)

Praesentium vobis
di Innocenzo IV (16 dicembre 1243)

Dilectis filiis universis Eremitis, exceptis Fratribus S. Guilelmi, per Tu-
sciam constitutis, Salutem etc.

Praesentium vobis auctoritate mandamus quatenus de singulis domibus vestris
unum vel duos in termino quem dilectus filius noster Richardus S. Angeli Diaconus
Cardinalis, quem vobis correctorem et provisorem deputavimus, duxerit praefi-
gendum, ad Sedem Apostolicam transmittatis super reformationem Ordinis vesti i no-
stris beneplacitis parituros.

Datum Luterani XVII KalendasJanuarii Pontificatus nostri anno primo.

(Traduzione italiana)
A tulli i diletti figli Eremiti della Tuscia, eccetto i Fratelli di San Gziglielmo, Sa¬
lute etc.

Con la presente autorità vi ordiniamo di inviare alla Sede Apostolica, nel tempo stabilito
dal nostro diletto figlio Riccardo, Card. Diacono di S. Angelo, che abbiamo nominato vostro
correttore e provveditore, uno o due frati di ogni singola comunità perché obbediscano alla no¬
stra volontà riguardo alla riforma del vostro Ordine.

Dal Luterano, il 16 dicembre 1243, anno primo del nostro pontificato

17



LE CONGREGAZIONI DI OSSERVANZA
Pietro Bellini, OSA (*)

PREMESSA
Il 4 novembre 1387 il generale dell’Ordine Agostiniano, fra Bartolomeo da Ve¬

nezia, scriveva una lettera al Provinciale della Provincia di Siena in questi termini:
«Prendiamo sotto la nostra giurisdizione e sottoponiamo al governo immediato del
nostro ufficio fra Nicola dei Cerretani da Siena, lettore e priore del convento della
Selva del Lago, insieme allo stesso convento. Non vogliamo che sia rimosso dal det¬
to priorato da qualsiasi nostro inferiore». E dopo aver assegnato alla comunità di
Lecceto 4 religiosi, conclude: «Stabiliamo che nessuno inferiore a noi possa ri¬
muoverli senza nostro permesso esplicito» (AA V,221).

In questo atto formale gli storici riconoscono l’inizio di un fenomeno che con¬
dizionerà, nel bene e nel male, la storia dell’Ordine nei secoli che seguiranno: i mo¬
vimenti di osservanza o, con termine tecnico, le "Congregazioni di Osservanza”. Fu
un fenomeno che nell’Ordine durò 560 anni e terminò in un tempo relativamente
recente, nel 1949, quando l’ultima Congregazione di Osservanza sopravvissuta al¬
le vicende storiche, la Congregazione siciliana di S. Maria de Nemore, si unì alla ri¬
spettiva provincia (AGA, Dd 281,246 [26 aprile 1949]). [11 26 seti. 1947 si era uni¬
ta alla Provincia Napoletana la Congregazione di S. Giovanni alla Carbonara: AGA,
Dd281, 170].

Il vasto fenomeno delle Congregazioni di Osservanza interessa ora soprattutto
il campo della ricerca storica. Ma merita di essere trattato specificamente in questo
convegno sulla spiritualità e il carisma dell’Ordine per due motivi:

a) Per il grande impatto che la loro presenza ha significato nella vita dell’Ordine.
Fu infatti un fenomeno non marginale, ma di vaste proporzioni, che ha interessa¬
to e coinvolto l’Ordine intero.

b) È un fenomeno che interessa ancora oggi, perché la motivazione della loro esi¬
stenza obbedisce ad un valore assoluto e ad un principio universale valido in
ogni tempo e per ogni istituzione religiosa, e per la Chiesa intera: l’esigenza di una
riforma continua ("Ecclesia semper reformanda"), postulata dall’esigenza evangelica
della conversione.

La riforma (o rinascita, o aggiornamento, o rifondazione), al di là del termine che
si preferisce usare, rientra nella natura di un istituto religioso e costituisce parte es¬
senziale della sua vita e vitalità.

I. LA RIFORMA NELL’ORDINE
«La riforma si manifesta come una costante nella storia della vita religiosa;

non c’è infatti né progresso né una decadenza continui. L’alternanza dei modelli co-

(*) Conferenza tenuta all'Augustinianum il 12 luglio 1994 durante il Convegno internazio¬
nale di spiritualità agostiniana per il 750° anniversario di fondazione dell'Ordine. L'Auto¬
re è attualmente Vicario generale e storico dell'Ordine; lo ringraziamo per la collaborazio¬
ne.

18



stituisce la norma. Di ogni riforma
si possono fissare gli inizi, l'apice,
il declino, e i sociologi arrivano a
determinare il periodo di tempo
entro cui quasi necessariamente
si manifesta una riforma, pena
l’estinzione del gruppo» (J. Gri-
bomont, in Riforme, DIP 7,
1750).be motivazioni fondamen¬
tali che sono alla base di una
riforma sono due:

a) 0 si tratta di porre rimedio
ad una decadenza morale e di¬
sciplinare, che si è andata diffon¬
dendo nell’Istituto;

b) o si tratta di adattare la vita
e la struttura dell’istituzione, ri¬
sultate inadeguate alle necessità
del tempo presente, cioè di un
aggiornamento all’evoluzione cul¬
turale della società.

La storia della riforma è per¬
tanto ampia quanto la storia degli
istituti religiosi. E l’esigenza di
continui adattamenti è tanto im¬
pellente che in genere ogni rifor¬
ma, a distanza di tempo, ha bi¬

B. Clemente da Osimo, Priore generale dell'Ordine.
Quadro di Tito Troia (c. 1905). Curia generale OSA

sogno a sua volta di essere riformata.
Per quanto concerne l’Ordine Agostiniano, la sua storia corre parallela a quella

degli altri Ordini Mendicanti, con i quali condivide gran parte delle vicende storiche,
degli orientamenti fondamentali, della stessa struttura interna.

Le riforme che hanno segnato profondamente la vita degli Ordini Mendicanti nei
quasi otto secoli della loro storia si possono suddividere in due gruppi principali:

a) la riforma dei secoli XlV-metà sec. XVI, chiamata l”’Osservanza”, con la sua
struttura giuridica delle Congregazioni (Congregazioni di Osservanza);

b) la riforma postridentina a partire dalla seconda metà del sec. XVI, che va sot¬
to il nome di Recollezione o Scalzismo.

Due generi di riforma diverse per ambiente storico/sociale in cui sono sorte, per
finalità, per come si sono evolute. Per questo verranno trattate in due conferenze
separate. Si potrebbe forse dire, con un giudizio sintetico e molto generale, salvo
meliori judicio, che mentre le Congregazioni di Osservanza tendono ad un “ag¬
giornamento” dell'Ordine, la Recollezione è orientata verso una "rifondazione"
dell’Ordine stesso.

II. LE CONGREGAZIONI DI OSSERVANZA
Questo termine indica, come già accennato, un moto di riforma, iniziatosi tra la

seconda metà del sec. XIV e il primo trentennio del sec. XVI, e che ha interessato
tutti gli Ordini religiosi della Chiesa occidentale, sia gli Ordini Monastici che quel¬
li Mendicanti. Artefice di questa spinta di riforma è stata tutta la Chiesa nelle sue va¬
rie componenti: concili, papi e vescovi, laici, e naturalmente i religiosi stessi. La de-

19



lusione e il senso di impotenza vissuti dolorosamente dalla Chiesa nel suo insieme,
durante i secoli XIV-XVI, nel tentativo inutile di riformare se stessa (la Chiesa ar¬
riverà ad una seria riforma soltanto dopo lo shock della divisione luterana) riu¬
scirono se non altro a produrre questo fenomeno positivo all'interno della vita re¬
ligiosa.

È utile far notare a questo punto che, a differenza di come avverrà poi nella rifor¬
ma della Recollezione, la riforma dell'Osservanza non ha interessato il ramo fem¬
minile degli Ordini religiosi, ma soltanto quello maschile. A motivo della differen¬
te struttura interna infatti (il ramo maschile è centralizzato, i monasteri femminili
sono autonomi tra loro), la riforma delle monache durante i secoli XIV-XVI viene
portata avanti individualmente o dai vescovi o dai superiori dell’Ordine cui ap¬
partengono, o dai conventi maschili che avevano abbracciato l'osservanza.

1) Breve storia dell’Osservanza nell’Ordine Agostiniano
Il 1387, come accennato, segna l’inizio della prima congregazione di osservanza

nell’Ordine: la congregazione di Lecceto, sorta all’interno della Provincia agostiniana
di Siena con punto di riferimento il celebre eremo di Lecceto, che proprio in quel
tempo stava vivendo il periodo più interessante della sua storia.

La decisione del generale Bartolomeo da Venezia venne confermata dal Capitolo
generale del 1400, che in questo modo sancì giuridicamente la nascita e l’esistenza
nell’ambito dell’Ordine di congregazioni di osservanza.

Dopo quella di Lecceto vennero riconosciute o costituite negli anni successivi al¬
tre congregazioni, soprattutto in Italia (teniamo presente che allora in Italia erano
presenti numericamente i due terzi dell’Ordine): la Congregazione di S. Giovanni al¬
la Carbonara (Napoli, 1399/1419), la Congregazione Perugina o di S. Maria del Po¬
polo (Lazio, Abruzzi, Umbria, 1431), la Congregazione di Monte Ortone (Veneto,
1436), la Congregazione di Lombardia (Italia del Nord, 1422), la Congregazione Bat-
tistina (Liguria, 1472) la Congregazione di Deliceto (Puglia, 1487), la Congregazione
di Calabria (Calabria, 1501), la Congregazione di Dalmazia (Domini veneziani
sulla costa dalmata, 1511).

Fuori dell'Italia, ebbe una grande importanza per l'Ordine e una vasta risonan¬
za nella Chiesa la Congregazione di Sassonia, iniziata a partire dal 1419, e che in¬
teressò le varie Province del grande impero germanico. Venne direttamente coin¬
volta nella riforma protestante, essendo Lutero figlio di questa Congregazione, che
per il resto fu molto benemerita per la riforma dell’Ordine.

Nella Spagna la riforma della vita agostiniana iniziò fin dal 1412, anche se la con¬
gregazione osservante venne giuridicamente costituita solo nel 1438 dal generale
Gerardo da Rimini. L'osservanza fece in Spagna passi decisivi per l'intervento
dei re cattolici Ferdinando e Isabella che richiesero a tutti gli Ordini religiosi un for¬
te impegno per la riforma dei loro conventi. L'opera paziente e costante di grandi
riformatori nominati dai generali dell’Ordine, quali Giovanni da Siviglia, Pietro
da Toro e Giovanni Battista da Napoli raccolse i suoi frutti nel capitolo provinciale
di Toledo del 1504, al quale parteciparono rappresentati della provincia e dell’os¬
servanza. Si stabilì di fondere le due entità in una, che si chiamò “Provincia
dell'Osservanza di Spagna". È l’unico esempio nella storia dell’Ordine in cui una
congregazione di osservanza raggiunse pienamente il suo scopo di riformare l’Or¬
dine in una determinata regione. L’unione fu confermata nel Capitolo del 1505 e,
anche se seguirono sette anni di difficoltà, dal 1511 diventò definitiva e gettò le ba¬
si per quello che, anche per l’Ordine Agostiniano, divenne il "secolo d’oro" della
Spagna.

In Portogallo la Provincia costituitasi nel 1482 accettò l'osservanza intorno alla

20



metà del secolo XVI e nel 1572
diede vita alla Congregazione del¬
le Indie Orientali, che scrisse pa¬
gine immortali di dedizione e di
eroismo nella evangelizzazione
delle colonie portoghesi.

In Francia, che all’inizio del XVI
secolo contava quattro Province
agostiniane, l’Ordine si riformò
non tramite Congregazioni di os¬
servanza, ma tramite comunità
locali riformate che trassero alla
riforma altre comunità delle ri¬
spettive Province. Sono le cosid¬
dette “Communautés" riformate,
che non si resero indipendenti dal¬
la rispettiva provincia, ma rima¬
sero sotto la giurisdizione del pro¬
vinciale. Un’esperienza originale,
diversa da quella delle altre parti
dell’Ordine.

In Irlanda il movimento osser¬
vante fu presente fin dal 1423,
con diversi conventi che seguiva¬
no gli statuti degli osservanti d’Ita¬
lia, Spagna o Germania, senza co¬

B. Agostino Novello, Priore generale dell'Ordine.
Quadro di Tito Troia (c. 1905). Curia generale OSA

stituirsi in una vera e propria congregazione.
Come sorgeva una congregazione di osservanza? Così ce lo descrive sintetica¬

mente P. David Gutierrez nella sua storia dell’Ordine.
«Il desiderio di ritornare alla lettera e allo spirito della propria Regola fu sentito

tra gli agostiniani, come negli altri Ordini, da religiosi esemplari, che non manca¬
vano nelle Province e che non si erano lasciati convincere da dispense o da con¬
suetudini abusive, perché conservavano vivo il ricordo dei propri santi, perché pre¬gavano bene e perché non avevano dimenticato le esigenze dell’imitazione di
Cristo. Per attuare il loro ideale, questi promotori della riforma procuravano di co¬
minciarla in se stessi e guadagnare poi adepti per introdurla nella propria comunità.
Quando la maggioranza dei religiosi di una casa si mostrava favorevole al desiderato
rinnovamento, rivolgevano al superiore dell’Ordine una domanda, che giudicavano
necessaria per porre in salvo la loro riforma: essere cioè esenti dalla giurisdizione
dei superiori delle rispettive province, per vivere sottomessi alla giurisdizione
immediata del Generale dell’Ordine. Questi approvava poi un breve regolamento,
che conveniva nella sostanza con la Regola e con le Costituzioni, e nominava il su¬
periore della comunità osservante, chiamato rettore nei riguardi dei sudditi e vicario
in quelli del Generale. Questo ritorno all'osservanza cominciò sempre in un con¬
vento, al quale poi i superiori dell’Ordine ne unirono altri della stessa regione nel
sec. XV. Nacquero in questo modo le Congregazioni di Osservanza» (D. Gutierrez,
in Lecceta tra storia e leggenda; Gutierrez, 1 ,2,133-134).

2) I valori sottolineati dall’Osservanza
In che cosa consisteva concretamente la riforma che le Congregazioni di Os¬

servanza perseguivano? Sostanzialmente, come dice il termine stesso, nella “re-

21



gularis observantia" o nella "strictior observantia regularis”, ossia in una osservanza
più rigida e coerente della Regola agostiniana e delle Costituzioni dell'Ordine. Si trat¬
tava di attuare il desiderio di un ritorno al fervore primitivo che aveva caratterizzato
il primo secolo di vita dell'Ordine, attraverso una intensificata unione con Dio
(maggiore frequenza dei sacramenti e preghiera fatta meglio e dedicandovi più tem¬
po) e l’osservanza delle norme costituzionali (rifiuto delle dispense personali e co¬
muni, piuttosto frequenti, in materia di povertà e di vita comune). Almeno nei pro¬
motori della riforma si nota un certo radicalismo (inteso in senso positivo), più o
meno accentuato, con cui si voleva rivivere l'esperienza delle origini, anche se
nell'Ordine Agostiniano non ci furono posizioni esasperate come in altri.

Le tendenze ideali, comuni alle Congregazioni di osservanza, possono ridursi al¬
le seguenti:

a) Vita comune e clausura.
Ripristino totale della vita comune, con la proibizione del peculio e delle “pro-

visiones", di qualunque forma di proprietà privata; ripristino dell’uguaglianza dei
frati nelle abitazioni, nei vestiti e nel vitto; obbligo di partecipare a tutti gli atti del¬
la vita comune (preghiera, mensa...), abolendo ogni esenzione (per quanti avevano
gradi accademici) e privilegi (per cariche ricoperte); osservanza rigida delle norme
delle Costituzioni che regolavano le uscite dei frati dal convento e l'ingresso di estra¬
nei.

In alcune congregazioni e movimenti (ad es. nelle congregazioni dell’Italia me¬
ridionale, in Irlanda e in Castiglia) si nota una tendenza accentuata a ripristinare i
romitori, ad abbandonare o a limitare fortemente forme di apostolato diretto, a da¬
re poca importanza alla formazione culturale (teologica e no). L’aspirazione ro-
mitoriale, esaltata secondo un filone letterario che è stato sempre presente nell'Or¬
dine, intendeva evidentemente riallacciarsi alle radici eremitiche del secolo Xlll.

b) L’austerità della vita
Una seconda linea ideale dell'Osservanza era l’austerità della forma di vita,

che si concretizzava in due direzioni:
- nella assoluta comunione dei beni (più che sull’estrema povertà, caratteristica que¬
sta tipica dell’osservanza francescana), con esclusione di ogni forma di proprietà
privata;
- con un’ascesi più rigorosa, che toccava particolarmente questi campi:

* rigore nell’osservanza dell’astinenza e del digiuno nei giorni stabiliti dalle
Costituzioni, che non erano pochi, con aggiunta di altri giorni e periodi a discrezione
delle singole congregazioni;

* rispetto del silenzio che era quasi assoluto (a dimostrazione dell’importanza che
si dava al silenzio anche esteriore nel-l’ascesi dei tempi passati);

* alcune congregazioni introducono la disciplina (cilicio, flagellazione volonta¬
ria...), che le Costituzioni dell'Ordine non hanno mai imposto, anche se non la proi¬
biva.

c) La preghiera e la meditazione
La terza linea ideale dell’Osservanza era costituita dall’insistenza sull'esatta e re¬

golare osservanza degli impegni della preghiera corale, sull’unione con Dio e il rac¬
coglimento, sul “grande silenzio".

Erano molte le ore che i frati passavano in coro (per avere un termine di para¬
gone: più di quanto non facciano ora le monache di vita contemplativa). Ogni gior¬
no tutti i frati partecipavano alla Messa conventuale e al canto integrale dell’ufficio

22



sia diurno che notturno, notevol¬
mente più lungo dell’attuale. Nes¬
suno era dispensato dal coro, se
non per esigenze improrogabili
della comunità o per motivi di sa¬
lute. Ogni giorno si recitava an¬
che l’ufficio della Madonna e la
veglia mariana "Benedicta Tu".
Ogni giorno della settimana inoltre
aveva la sua particolare devozione
comune.

Fu nelle comunità riformate
dell’osservanza che nacque e pre¬
se piede la pratica della medita¬
zione, intesa come metodo siste¬
matico di orazione mentale. Sarà
uno degli elementi principali della
spiritualità post-tridentina.

d) Gli studi
Un neo nelle linee programma¬

tiche delle Congregazioni di Os¬
servanza è costituito dal deprez¬
zamento che, in genere anche se
non dappertutto, esse ebbero per
gli studi, che venivano visti come
possibile pericolo per l’umiltà

// Card. Egidio da Viterbo, Priore generale dell'Ordine.
Quadro di Tito Troia (c. 1905). Curia generale OSA

(fonte di orgoglio), per l’ugua¬
glianza dei frati (i graduati erano ritenuti e si ritenevano di prima categoria) e per
l’osservanza stessa, che tendeva a formare l"’homo spiritualis”. Questi pericoli in
verità non erano irreali, se uno dei motivi della decadenza dell’Ordine era costituito
proprio dai privilegi e dalle esenzioni di cui godevano i graduati nell’Ordine (lettori,
baccellieri, maestri), i quali avevano introdotto numerosi abusi contro la vita co¬
mune e la vita spirituale della comunità.

Il divieto assoluto di accettare e di accedere ai gradi accademici e la riluttanza agli
studi, più accentuati nel primo secolo dell’Osservanza, vennero poi mitigati da va¬
ri fattori, tra cui: le esigenze della pastorale nella società rinascimentale, la sfida del¬
la riforma protestante, la presenza all’interno dell’Osservanza di uomini che sa¬
pevano armonizzare perfezione religiosa e scienza. Si tenga presente, ad esempio,
che fecero parte dell’Osservanza agostiniani che oltre ad essere tra i Generali più si¬
gnificativi dell’Ordine in quel periodo, furono tra i maggiori rappresentanti della cul¬
tura agostiniana rinascimentale, teologica e profana: Alessandro Oliva da Sasso¬
ferrato (generale negli anni 1459-1460), Anseimo da Montefalco (gen. 1486-
1496), Mariano da Genazzano (gen. 1497-1498), Egidio da Viterbo (gen. 1507-
1518), Girolamo Seripando. Fu proprio il Seripando a regolare nel 1542 gli studi nel¬
la provincia riformata di Castiglia.

3) La struttura giuridica dell’Osservanza
La nascita dell’Osservanza introdusse una nuova figura giuridica che si aggiun¬

se alla struttura tipica dell’Ordine, rappresentata da un’organizzazione centralizzata,

23



a tre livelli, con differente grado di autonomia: locale, provinciale e generale. Si in¬
trodusse la figura della “Congregazione”, duplicato quasi completo della provincia,
con un governo proprio e una indipendenza dalla provincia, ma soggetta al priore
generale. Così accanto alle province sorsero le rispettive congregazioni. L'Ordine
arriverà ad avere 16 congregazioni di osservanza.

All'inizio le congregazioni venivano costituite sulla base di concessioni o permessi
dati dal priore generale: erano, se così si può dire, di diritto generalizio. Il priore ge¬
nerale, quando veniva richiesto da un certo numero di frati o di case disposti ad ac¬
cogliere o ad introdurre la riforma, sottraeva alla giurisdizione dei provinciali le ca¬
se (e i frati) dove si voleva istaurare l’Osservanza, le sottopovena alla propria giu¬
risdizione diretta, le governava tramite un proprio vicario (chiamato "vicario ge¬
nerale", nel senso di “vicario del P. Generale"), intervenendo direttamente nel lo¬
ro governo e nelle loro vicende interne. In questo senso si può dire che le Con¬
gregazioni di Osservanza nel nostro Ordine furono volute e incoraggiate dai prio¬
ri generali.

Si passò poi ad un secondo periodo, nel quale le Congregazioni, pur rimanendo
nell’Ordine, divennero per così dire di diritto pontifìcio. Fu quando intervennero i
papi o per dirimere questioni sorte tra le stesse Congregazioni e i Priori Generali o
le province, oppure per approvare i loro statuti. Così la Congregazione leccetana
fondata nel 1387, ottenne la conferma papale nel 1443; quella di S. Giovanni alla
Carbonara, fondata nel 1399, nel 1464; quella lombarda, fondata nel 1439, nel
1470.

In forza dell'approvazione papale, le Congregazioni acquistarono più autonomia
anche rispetto al priore generale. Il desiderio e la corsa ad un’autonomia sempre più
ampia, rivendicata dagli "osservanti" come assolutamente necessaria per assicu¬
rare la continuità e la purezza dello spirito dell’osservanza, fu la causa di intermi¬
nabili attriti e contese all’interno dell’Ordine. I nostri archivi ne son pieni. L’auto¬
nomia divenne quasi completa per quanto riguarda la più grande ed importante del¬
le congregazioni di osservanza, quella lombarda, il cui legame con il priore gene¬
rale si ridusse verso il 1498 alla professione con il voto di obbedienza al Generale
e a qualche altro insignificante legame che non toccava il governo della congre¬
gazione.

III. UN GIUDIZIO STORICO

L’esperienza delle Congregazioni di Osservanza fa ormai parte integrante della
storia dell’Ordine e un giudizio su quello che hanno significato nella vita dell'Ordine
stesso è necessariamente di carattere storico. Ma dobbiamo guardarci dalla ten¬
tazione di giudicare l'osservanza dal punto di vista dei “conventuali", che finalmente
si son tolti d'attorno la presenza scomoda degli “osservanti” (la stessa cosa per
quanto riguarda il giudizio sulla recollezione). La storia dell’osservanza è storia no¬
stra, è stata vita della nostra vita, come personaggi quali Egidio da Viterbo o Gi¬
rolamo Seripando li riteniamo “nostri" al cento per cento.

Una prima domanda che ci si pone può essere la seguente: l’osservanza ha svol¬
to storicamente il ruolo che le era stato affidato?

Il motivo per cui i Priori generali hanno promosso il sorgere delle Congregazio¬
ni di Osservanza era che esse divenissero uno stimolo per la riforma di tutto l’Or¬
dine. È chiaro anzitutto che l'Ordine aveva bisogno di essere riformato, nei due sen¬
si di cui si parlava all'inizio: sia perché era venuto meno il fervore delle origini con
l'introduzione di abusi nella vita ordinaria delle comunità; sia perché l’Ordine
aveva bisogno di aggiornare la sua presenza in una società in continuo, anche se

24



lento, movimento.
Nella mente dell’Ordine la congre¬

gazione doveva essere «una struttura
funzionale dentro l’unità dell’Ordine,
atta ad assicurare con una autonomia
giurisdizionale quasi totale, il conso¬
lidamento e l’espansione dell'Osser¬
vanza, ma destinata a scomparire
quando tutti i conventi o la massima
parte di essi fossero osservanti» (M.
Fois, Congregazioni di osservanza,
DIP 6, 1040).

Per quanto riguarda l'Ordine Ago¬
stiniano, ciò avvenne con la Congre¬
gazione di Castiglia, e i frutti furono
meravigliosi. Il secolo d’oro della Spa¬
gna agostiniana e la sua grande spin¬
ta evangelizzatrice nel nuovo mondo
si deve al fatto che agli inizi del sec.
XVI la congregazione di Castiglia ave¬
va introdotto l’osservanza in tutti i
conventi della Provincia, cosicché nel
1504 la congregazione scomparve,
dando luogo alla "Provincia osser¬
vante di Castiglia”.

Ma le altre congregazioni non rag¬

// Card. Girolamo Seripando, Priore generale
dell'Ordine. Quadro di T.Troia (c. 1905).

Curia generale OSA
giunsero questo obiettivo: conservarono la propria organizzazione, parallela alle
province, anche dopo la riforma tridentina, fino al secolo XIX quando, a causa del
regalismo assoluto, della rivoluzione francese e della soppressione napoleonica, la
maggior parte di esse scomparvero. Soltanto alcune sopravvissero fino ai nostri
tempi.

L’esperienza osservante ebbe certamente i suoi limiti. Tra questi possiamo ac¬
cennare ai contrasti con i superiori dell’Ordine per la questione dell’autonomia (ma
quanto è da addebitare agli “osservanti” per uno smodato desiderio di indipendenza
e quanto ai superiori dell’Ordine per la preoccupazione di difendere la propria au¬
torità più che la riforma?); alle manifestazioni di disprezzo di osservanti nei confronti
dei conventuali; alle discussioni interminabili ed inutili sulla foggia dell’abito, su chi
era “più agostiniano”, sul modo di rappresentare i santi e i beati dell’Ordine,
ecc...; all’imposizione dell’osservanza attraverso l’astuzia, i colpi di mano, il denaro
e la forza secolare (la conquista dei conventi); al calo della tensione ideale degli ini¬
zi, soprattutto a partire dal sec. XVI, ed in alcune congregazioni anche alla deca¬
denza e alla inosservanza, costituendo così, all’interno dell’Ordine, un doppione
strutturale inutile e dannoso perché fonte di continui litigi tra osservanti e con¬
ventuali.

Ritengo che sia stato per questa serie di motivi, documentati con dovizia negli ar¬
chivi dell’Ordine, che la maggior parte degli studiosi agostiniani, interpellati nel 1983
dall’allora generale P. Theodore Tack sulla ipotesi di costituire “comunità con¬
templative” sul modello dell’osservanza, diedero un parere sostanzialmente ne¬
gativo (cfr. Acta OSA, 28-1983, fase, spec., pp. 27*-29*).

Gli aspetti positivi tuttavia furono superiori a quelli negativi. Anzitutto una co-
siderazione "ad hominem”: le congregazioni di osservanza esistettero perché furono

25



giudicate necessarie. L’osservanza è stata un fenomeno generale che ha interessato
tutti gli istituti religiosi dei secoli XIV-XVI: è stata la risposta, voluta e sostenuta dal¬
la Chiesa, all’esigenza sentita della riforma. L’Ordine aveva certamente bisogno di
una riforma: i Priori Generali furono i primi a riconoscerlo e ad esserne preoccupati.
E da essi venne la spinta a far sorgere nelle varie parti dell’Ordine movimenti di
riforma, aiutando ed incoraggiando singole persone e comunità che erano sensibili
al bene della Chiesa e dell’Ordine stesso. Se poi le cose non sono andate come si
voleva all’ inizio... questo fa parte della imponderabilità del futuro.

Le Congregazioni di osservanza hanno certamente costituito una presenza sti¬
molante per tutto l’Ordine, sia per quello che hanno effettivamente espresso in san¬
tità, testimonianza ed opere apostoliche, sia contribuendo indirettamente a diffon¬
dere nell'Ordine intero gli ideali della riforma, a tener desto il desiderio del ritorno
alle origini, a fissare l'attenzione dei responsabili dell'Ordine sulla esigenza di
una riforma continua.

I movimenti di riforma, anche se la loro presenza dialettica e scomoda ha crea¬
to tensioni e divisioni, sono espressione genuina dell'organicità e della vitalità di un
istituto religioso, e ne assicura la vivacità e la continuità.

IV. CONCLUSIONE: LA RIFORMA OGGI
Il Concilio Vaticano II ha individuato nell'"aggiornamento” (termine moderno, co¬

niato da Giovanni XXIII, per indicare la riforma) la sfida che gli istituti religiosi deb¬
bono affrontare per poter svolgere il loro specifico ruolo nella Chiesa e nel mondo
di oggi. Conosciamo bene i tentativi che in questo campo sono stati fatti negli ul¬
timi decenni: daH’aggiomamento delle Costituzioni, ad una struttura interna più agi¬
le e moderna; da un maggiore studio e interesse per le nostre radici, alla riscoperta
dei valori portanti della vita religiosa agostiniana; da una presa di coscienza per¬
sonale dell’essere religioso, ai tentativi per rendere più umane e più agostiniane le
nostre comunità. E conosciamo anche le delusioni, le frustrazioni a volte, il senso
di impotenza che a volte sembrano tarpare le ali alla speranza e al futuro.

Viviamo all’interno di un fenomeno generale che viene chiamato “svolta antro¬
pologica" e «che significa un salto discontinuo di qualità, universale e globale» (S.
Burgalassi, Riforme, DIP 7, 1762): ne sono segni evidenti il passaggio quasi brusco
da una millenaria civiltà agricola a quella industriale e l'accelerazione della storia
negli ultimi 50 anni, con tutte le conseguenze che ne derivano e che stiamo vivendo.

Oggi, quando si parla di riforma (intesa come necessario ed indispensabile
adattamento della nostra presenza alle esigenze della Chiesa e del mondo), non è
sufficiente fermarci ad una riformulazione dell'abito, degli orari o dei regolamen¬
ti. Né la rivitalizzazione della vita religiosa può passare attraverso una fedeltà
“sic et simpliciter” a formule che sono andate bene per quasi otto secoli; o attra¬
verso un ripiegamento contestatario della realtà e quindi antistorico.

Si tratta probabilmente di ripensare ai valori portanti della nostra tradizione sto¬
rico-spirituale come Ordine e tradurli, cioè concretizzarli, nel contesto delle cate¬
gorie culturali del mondo di oggi, che è segnato dalla provvisorietà, dalla speri¬
mentazione e dall'autenticità.

Provvisorietà: perché il definitivo non appartiene alla dinamica del nostro tempo.
Sperimentazione: perché è il futuro, non più il passato (che pur rimane punto ob¬

bligato di riferimento) ad indicare le vie più giuste da percorrere.
Autenticità: perché solo un Ordine ecclesialmente autentico, che sia cioè segno

visibile, per gli uomini del nostro tempo, della novità evangelica, ha la garanzia del
futuro (cfr. S. Burgalassi, ib.).

P. Pietro Bellini, OSA

26



IL MESSAGGIO DEI MOVIMENTI DI RIFORMA
NELL’ORDINE AGOSTINIANO

Eugenio Cavallari, OAD

Introduzione
La storia è sempre frutto della grazia di Dio; anzi, alcuni doni Dio li prepara per

la Chiesa in determinate epoche, che reclamano un intervento straordinario di sal¬
vezza. In questo contesto il 750° anniversario di fondazione dell’Ordine Agostiniano
assume un chiaro significato provvidenziale, in quanto invita tutti a "fare memoria”
della propria identità per attualizzare nel modo migliore il nostro carisma. Senza
dubbio, uno dei "segni dei tempi” più luminosi, di cui Dio ha voluto e vuole servirsi
per far conoscere il suo progetto di salvezza, è Agostino, lucerna posta sul can¬
delabro perché faccia luce a tutti coloro che sono nella casa1, e fuori casa.

Come Agostino, così gli Agostiniani possono e devono essere uno dei molti se¬
gni pasquali di speranza e di rinascita per la Chiesa e per il mondo. Se a noi è toc¬
cata la grande ventura di essere suoi figli spirituali, a noi spetta anche la formida¬
bile responsabilità di tramandare intatti i valori della sua esperienza di monaco, mi¬
stico e pastore. Egli vuole che noi siamo “giorno”, non solo singolarmente, ma “uni¬
co giorno” perché cementati dalla carità: «Tutti i santi... nel loro complesso sono
giorno, purché vivano nella più perfetta concordia e unità; anzi, proprio questa unità
che vige fra tutti forma l'unico giorno. Come infatti non si dovranno chiamare uni¬
co giorno coloro di cui negli Atti degli Apostoli si dice: Avevano un'anima sola e un
sol cuore nel Signore?»2.

In questo clima di gioia, che unisce la Famiglia agostiniana, saluto cordialmen¬
te il Priore Generale, P. Miguel Angel Orcasitas, e i confratelli agostiniani, ringra¬
ziando con loro il Signore per le testimonianze di santità, cultura, opere apostoli¬
che e missionarie che in 750 anni sono fiorite in seno all’Ordine.

Esprimo anche gratitudine per l’invito, rivoltomi dagli organizzatori di questo Con¬vegno, ad esporre sinteticamente il messaggio dei movimenti di riforma, con
particolare riferimento alla riforma degli Agostiniani Scalzi, in quanto strettamen¬
te collegata al movimento più generale di riforma dell’Ordine Agostiniano, inizia¬
to quattro secoli or sono in Spagna con gli Agostiniani Recolletti, e in seguito dif¬
fusosi in Francia e in Portogallo3.

Gli Agostiniani Scalzi hanno celebrato nel 1992 il IV Centenario di fondazione.
Giovanni Paolo II, nella Lettera indirizzata loro, ha auspicato che il ricordo vivo e
partecipe del passato, soprattutto il fervore degli inizi, rilanci decisamente «il pro-

(*) Conferenza tenuta all'Augustinianum il 13 luglio 1994 durante il Convegno internazionaledi spiritualità agostiniana per il 750° anniversario di fondazione dell'Ordine agostiniano.
1 CfMt5,15.
2 Disc. 260/D.l. Le citazioni agostiniane sono tratte dall’Opera Omnia, pubblicata dalla Nuova BibliotecaAgostiniana presso l'editrice Città Nuova, Roma.
3 Queste ultime due Congregazioni furono soppresse tra la fine del secolo XVIII e l'inizio del secolo XIX.

27



posito di un continuo rinnovamento interiore e di un maggiore impegno per la fu¬

tura missione»^ . Anche Agostino delinea questa esigenza in modo molto lucido:
«Chi compie un lavoro deve tener presente l’inizio e il termine, perché in ogni mo¬
vimento della propria azione, se non si volge a guardare l'inizio, non preordina la
fine. E' necessario quindi che il proposito che si volge in avanti sia rilanciato dalla
memoria che si volge indietro, perché se si dimenticherà di aver cominciato l'ope¬
ra, non si troverà il modo di finirla»8. Quest’opera, cioè il ritorno alle proprie origini,
pur datata storicamente per le singole famiglie religiose agostiniane, in realtà è ini¬
ziata idealmente per il monacheSimo agostiniano quel giorno benedetto dell’anno
388, quando Agostino con i primi compagni cominciò a far vita comune, secondo
il modello degli Atti degli Apostoli, a Tagaste46. Ma l’opera non è ancora compiuta;
perciò, volgendoci a guardare il nostro inizio, potremo verificare l’ininterrotta fedeltà
creativa al progetto delle origini per conferire nuova vitalità al presente, in continuità
con la nostra autentica tradizione.

Nella relazione esaminerò i contenuti fondamentali della nostra spiritualità
riformata, verificandone la sostanziale aderenza alla spiritualità di Agostino e del¬
la vita consacrata agostiniana7 9.

I - LA STORIA

1. Dal Concilio di Trento al 1592

Parlando delle origini della Riforma, non si può fare a meno di risalire a questo
Concilio, che ha fissato le linee di fondo di una radicale riforma spirituale per la
Chiesa del tempo, inquinata dai costumi pagani dell’umanesimo e lacerata dallo sci¬
sma protestante.

Il 4 dicembre 1563, esso emanò il Decreto di riforma degli Ordini monastici, strut¬
tura portante della Chiesa, in cui fra l’altro si legge: «Poiché il santo Concilio non
ignora quale splendore e utilità la Chiesa di Dio riceva dai monasteri ben discipli¬
nati e guidati, giudica necessario ordinare che tutti i Regolari, sia uomini che
donne, organizzino la loro vita conformemente alla Regola che hanno abbracciata,
affinché la disciplina antica e regolare sia più facilmente e prontamente ristabilita...
Anzitutto essi osservino con fedeltà tutto ciò che riguarda la perfezione della loro
professione religiosa, cioè i voti di obbedienza, povertà e castità, e tutti gli altri vo¬
ti e precetti propri delle singole Regole e Ordini, nonché la loro natura specifica e
la salvaguardia dell’osservanza della vita comune, del cibo e del vestito partico¬
lare»8. In base a questo principio, il Concilio si preoccupava non solo di restaura¬
re l’antica disciplina regolare, ma anche di offrire ai religiosi l’opportunità di attuare
una osservanza più radicale dei consigli evangelici. Il concetto di riforma dunque
si deve intendere nel senso più ampio: restaurare la disciplina antica, mitigata o
deformata da concessioni, abusi e consuetudini contrarie, e formulare leggi per una
osservanza più stretta, allo scopo di raggiungere la perfetta sequela ChristP.

4 Giovanni Paolo II, Lettera all'Ordine, 26 aprile 1992, n. 1.
5 Città di Dio VII,7.
6 Possidio, Vita di Agostino, 33; cf Disc. 355,1-2.
7 Per la storia e la spiritualità degli Agostiniani Scalzi: I. Barbagallo, Togliti i calzari... la terra che calpesti

è santa, Roma 1978; E. Cavallari, Servire lAltissmo in spirito di umiltà, Lettera all'Ordine per il IV Cen¬
tenario di fondazione, in Presenza Agostiniana, marzo-agosto 1992.

8 Decreto "Ut vetus regularis disciplina", sess. XXV, can. 1.
9 Cf G. Raimondo, Gli Agostiniani Scalzi, Genova 1955, pag. 417.

28



Frontespizio del libro "Sacra Eremus Augustiniana"
di P. Maurizio della Madre di Dio, che narra l'origine

degli Agostiniani Scalzi di Francia (Cambiai 1658)

Nel maggio 1564, il Capitolo
generale dell’Ordine Agostinia¬
no fece proprio il Decreto del Tri-
dentino, e avviò la riforma all’in-
terno dell’Ordine: restaurare la
vita comune attraverso l’osser¬
vanza dei voti e delle norme di¬
sciplinari. Nascono così le rin¬
novate Costituzioni del 1581, che
rimarranno in vigore fino a Leone
XIII e influenzeranno tutti i mo¬
vimenti di riforma.

Si deve notare che nell’Ordi¬
ne Agostiniano, ancor prima del
Concilio Tridentino, era già in
corso una forte tendenza rifor¬
matrice, che aveva dato vita alle
Congregazioni di Osservanza,
molto attive anche in Italia. Fra
queste ultime, si devono ricor¬
dare le Congregazioni: di Lom¬
bardia, dell'Umbria, dei Battistini,
di Lecceto, di S. Giovanni di Car¬
bonara, di Centorbi, perché for¬
nirono gli uomini migliori alla no¬
stra Riforma. Ma soprattutto al¬
cuni insigni agostiniani del seco¬
lo XVI influirono decisamente,
con la loro cultura e santità, sul
rinnovamento spirituale dell’Or¬
dine Agostiniano. Essi hanno
preparato la nascita dei Recol¬
letti in Spagna e degli Scalzi in

Italia: S. Tommaso da Villanova, B. Alfonso de Orozco, Luigi di Montoya, France¬
sco da Villafranca, P. Tommaso di Gesù.

Ma è il Capitolo Provinciale di Toledo (Castiglia), celebrato nel 1588 sotto la pre¬
sidenza del Priore Generale, P. Gregorio Petrocchino, che costituisce l’inizio vero e
proprio della Riforma Agostiniana. Il 5 dicembre viene approvato il Decreto che au¬
torizza la fondazione di tre o più monasteri, sia maschili che femminili, nei quali vi¬
vere un sistema di vita più austero. Il 19 ottobre 1589 inizia la vita riformata nel mo¬
nastero di Talavera, ed è approvata la Forma de vivir, elaborata da Fra Luis de Leon,
che è la regola di vita della Recollezione spagnola10.

2. Gli inizi della Riforma in Italia (1592-1620)

Il 19 maggio 1592 il centesimo Capitolo Generale dell’Ordine Agostiniano, riu¬
nito a Roma nel convento di S. Agostino, con il Decreto Et quoniam satis, prescri-

10 II documento, in quattordici capitoli, traduce il desiderio di maggior vita contemplativa e perfezione
evangelica, accentuando le esigenze della vita comunitaria secondo il modello classico delle riforme
post-tridentine: contemplazione, ascesi, vita comune. Cf A. Cuesta, Il contesto storico-ecclesiale del¬
la Riforma agostiniana, in “Presenza Agostiniana”, 1992, nn. 2-4.

29



ve la riforma a tutti i conventi dell’Ordine, in ottemperanza alle direttive del Concilio
di Trento. Ecco il testo: «Poiché è fin troppo evidente che non pochi religiosi
dell’Ordine si sono talmente allontanati dall’osservanza delle norme morali e del¬
le leggi canoniche che a mala pena si può riconoscere nella loro condotta la fisio¬

nomia della carità fraterna e dell’antica disciplina religiosa; e, d’altra parte, desi¬
derando ardentemente di far rifiorire il nostro Ordine per santità di vita e di opere,
facendolo splendere nel mondo come esempio luminoso di ogni virtù, i Padri
del Definitorio hanno decretato che per primo sia riformato il nostro cenobio ro¬
mano, poi sul suo modello anche i conventi viciniori, infine, se sarà opportuno, tut¬
ti i cenobi e monasteri del nostro Ordine. E ciò, sia per correggere i costumi, sia per
sradicare qualsiasi abuso in materia di proprietà dei beni, sia per rimuovere ogni
macchia o colpa, fino al più piccolo difetto»11.

L’appello del Capitolo Generale fu accolto prontamente a Napoli, ove alcuni re¬
ligiosi - provenienti sia dall’Ordine Agostiniano che dallo stato laicale - formarono
la prima comunità nel convento di S. Maria dell’Olivella. Gli iniziatori furono P. An¬
drea Diaz12, agostiniano spagnolo della Congregazione siciliana di Centorbi, e P. An¬
drea da Sicignano, agostiniano del convento di S. Agostino di Napoli; ad essi si uni¬
rono poco dopo altri sei religiosi13. Il 20 luglio 1592, «tutti rivestiti di rozza lana, si
scalzarono», dando così inizio formale alla Riforma. Essi si possono considerare in
blocco i fondatori morali del nostro Ordine, poiché reinterpretarono la Regola di S.
Agostino in tutta la sua esigente portata, secondo le direttive del Concilio di Tren¬
to e del Capitolo Generale del 1592. Fra il 1592 e il 1598, anno in cui saranno ap¬
provate le prime Costituzioni, essi modellarono con il loro stile di vita la fisionomia
tipica del carisma degli Agostiniani Scalzi in seno alla Famiglia Agostiniana.

Del loro genere di vita riformato, e della vita interna della comunità dell’Olivel¬
la, ce ne parla il primo storico della Riforma, P. Epifanio di S. Gironimo: «Ci s’alzava
alla mezanotte a dire il mattutino, dopo il quale, nel tempo dell’inverno si faceva
un'ora di orazione mentale, avanti la quale si dicevano le litanie de' Santi... Tutti sta¬
vano in coro all’uffìzio e anco all'orazione mentale, alla quale si stava secondo la
devozione del frate: e chi stava ginocchioni, chi bocconi, chi disteso a terra, chi con
le braccia aperte e chi d’una maniera e chi d’un'altra. Si facevano le discipline tre
volte la settimana dopo il mattutino. Questa disciplina durava un buono quarto d'ora
cantandosi ad alta voce il Miserere e il De profundis. Si digiunava tre dì della set¬
timana: il lunedì, mercoledì e venerdì... Alla tavola si leggeva del continuo e quel-

11 Questo Decreto dà inizio a quel radicale processo di rinnovamento della vita interiore e dell’osser¬
vanza regolare, che costituisce l'avvio ideale della riforma agostiniana. Il nuovo Priore Generale, P.
Andrea Securani da Fivizzano, la raccomanda caldamente con la lettera del 9 giugno 1592, la Onus
arduum.

12 P. Andrea Diaz (per alcuni: Diez), agostiniano spagnolo e membro della Congregazione dei Centorbani
di Sicilia, il 28 giugno 1592 arriva nel convento di S. Agostino a Napoli. Per alcuni storici proviene di¬
rettamente dalla Spagna ed appartiene già a quella Riforma (Croniche di P. Epifanio di S. Geronimo,
Lustri storiali di P. Giambartolomeo di S. Claudia, Storia generale di P. Andrea di S. Nicola, Gli Ago¬
stiniani Scalzi di P. Gabriele Raimondo), per altri proviene da Roma, ove aveva già fondato per con¬
to della Congregazione dei Centorbani il convento dei Ss. Marcellino e Pietro (Memoria manoscritta
del 1607 di P. Giacomo di S. Felice, Opere di P. Ignazio Barbagallo). Egli, dopo aver consultato il Prio¬
re di S. Agostino in Napoli, si unisce a P. Andrea da Sicignano. Questi era un agostiniano, molto sti¬
mato per la sua grande bontà e carità, soprattutto verso gli ammalati; conduceva vita eremitica se¬
condo la povertà evangelica con un fratello converso nel conventino di S. Maria del Salvatore (in se¬
guito chiamato “S. Maria dell'Oliva" o "deH'Olivella”), situato fuori Porta Costantinopoli, da lui stes¬
so fondato. Così inizia la Riforma degli Scalzi in Italia. Cf anche A. Cuesta, o.c., pagg. 80-81.

13 Fra Andrea Maglietta, Fra Lorenzo della Tolfa, P. Ambrogio Staibano, P. Giovanni Battista Cristallino,
P. Giulio, calabrese, e P. Giovanni Battista, bolognese.

30



lo che leggeva stava in piedi,
sebbene qualche volta leggeva
un sacerdote nel suo luogo...
Le mortificazioni erano spesso
il mangiare in terra e le disci¬
pline per li difetti le faceva il
superiore in questo modo: si
levava il cappuccio e sulle
spalle il superiore con un fa¬
scette di tredici verghette le¬
gate insieme batteva dicendo il
Miserere... Si viveva con gran¬
de simplicità, carità e pace e
con fervore di spirito... Si sfor¬
zavano a gara rubare il merito
del compagno: alcuni si alza¬
vano la notte secretamente e
facevano li servizi umili del
convento senza sapere chi
l'avesse fatti; l'obedienze ben¬
ché ardue si facevano pronta¬
mente. Insomma si viveva con
gran fervore di spirito in quel¬
li principi»14.

Nel 1593 P. Andrea Diaz
venne eletto Vicario Generale
dei Centorbani e lasciò la
Riforma per obbedire al Priore
Generale.

Il 16 novembre 1593, P. An¬
drea Securani da Fivizzano,

Ven. P. Tommaso di Gesù', Portoghese:
«Autore della Riforma Agostiniana Scalza più stretta... scris¬
se quell'aureo libro I Patimenii di Gesù, adattissimo a forti¬
ficare le anime vacillanti...» (Incisione di E. De Groos ed epi¬
grafe di E. Himlstejn, dal "Virorum lllustrium", Praga 1675).

Priore Generale dell’Ordine Agostiniano, con il decreto Cum Ordinis nostri splen-
dorem riconobbe giuridicamente la Congregazione dei Frati Scalzi dell’Ordine de¬
gli Eremitani di S. Agostino, e nominò P. Ambrogio Staibano primo Vicario Gene¬
rale della Riforma. Il 22 dicembre 1594, anche Clemente Vili, con il Breve Decet Ro-
manum Pontifìcem approvò formalmente la Riforma.

Il 7 aprile 1598 si riunisce nel convento di S. Paolo alla Regola (Roma) il primo
Capitolo Generale per esaminare e approvare il testo delle Costituzioni, così de¬
nominate: Constitutiones Reformatorum Discalceatorum Ordinis S. Augustini (21
aprile 1598).

Il 10 luglio 1599, Clemente Vili, il Papa riformatore, con il Breve De religiosorum
quorumlibet, nomina il carmelitano scalzo spagnolo P. Pietro Villagrassa della
Madre di Dio, Sovrintendente Apostolico della Riforma Agostiniana d’Italia. Egli ri¬
marrà alla guida degli Agostiniani Scalzi fino alla morte (26 agosto 1608).

II 10 dicembre 1599, nella chiesa di S. Stefano Rotondo (Roma), egli fa rinnovare
la Professione religiosa ai membri delle due comunità romane, per convalidare quel¬
le dubbie, facendo aggiungere, non senza aver consultato il Papa, un quarto voto:
quello di umiltà.

14 Epifanio di S. Geronimo, OAD, Croniche et Origine della Congregatione de' Padri Scalzi Agostiniani,
1650, manoscritto, fol. 33.

31



Nel 1609 le nuove Costituzioni codificano il quarto voto. Paolo V le approva il 28
settembre 1610 con il Breve Christi Fidelium,e, in forma specifica, il 5 maggio 1620,
con il Breve Sacri Apostolatus Ministerio.

Il - IL CARISMA

1. La riforma: rinascere dall’alto

«Se uno non rinasce dall’alto, non può vedere il Regno di Dio»15. Questa paro¬
la di Gesù a Nicodemo è la migliore definizione della riforma: la vita dello Spirito,
come fiume di acqua viva, sgorga dal seno di Dio per colmare il grembo della Chie¬
sa e rinnovare la vita del mondo. Ciò soprattutto quando si tratta di quel dono spe¬
ciale, elargito dallo Spirito per l’utilità comune: il carisma.

Il carattere profetico del carisma della vita religiosa sta proprio in questa aperta
testimonianza dello Spirito, che precede e procede verso il bene di tutti. Esso ha due
elementi fondamentali: uno delinea la specifica forma di spiritualità nell’ambito più
generale della vita della Chiesa, l’altro fornisce il metodo pratico per rispondere nel
modo migliore alle esigenze della santificazione e della missione.

Anche la Lumen gentium sottolinea che il carisma è una «grazia speciale, utile al
rinnovamento e alla maggiore espansione della Chiesa» (n. 12), che essendo for¬
mata da uomini, conosce la stagione della giovinezza e della vecchiaia, quindi ha
bisogno di rinnovarsi continuamente alle sorgenti della vita divina. Ebbene, la vi¬
ta religiosa, nel senso più genuino del termine, è il dono suscitato dallo Spirito San¬
to per accrescere la santità dei fedeli o per riaccenderla. In questa particolare
prospettiva si può affermare che tutti gli Istituti religiosi, per definizione, hanno la
funzione specifica di alimentare la santità e la giovinezza della Chiesa. Ne conse¬
gue però che essi, più di tutti, devono possedere la vitalità giovanile dello Spirito16.

In questa opera di rinnovamento si deve tener conto anche della volontà dei Fon¬
datori o, meglio, dell’ispirazione divina che li ha guidati nel fondare il loro Istituto.
Essi, interpretando la volontà di Dio attraverso le direttive della Chiesa e i segni dei
tempi, hanno voluto proporre una particolare accentuazione del messaggio evan¬
gelico. La loro Regola è utile alla Chiesa sia in se stessa sia in rapporto ad un par¬
ticolare momento storico.

Pertanto l’identità con il carisma originario della propria fondazione è anche la ra¬
gion d'essere che giustifica la nostra presenza, oggi, nella Chiesa. L’urgenza che ha
motivato la fondazione deve essere la stessa che reclama la nostra presenza in que¬
sto particolare momento storico.

Dal Concilio Vaticano II ad oggi, gli Ordini religiosi hanno compiuto un notevo¬
le lavoro di riflessione e di riforma, sia interiore che strutturale, per rispondere fe¬
delmente alle direttive della Chiesa. Si può affermare a questo proposito che la rifor¬
ma o conversione, intesa come continuo processo di rinnovamento della Chiesa,
deve essere istituzionalizzata a tutti i livelli. Tanto più Io deve essere per l’Ordine

15 Gv 3.3.
16 II documento Mutuae relationes, elencando le qualità del carisma autentico, sottolinea alcuni

aspetti che si ricollegano direttamente al tema. Per mantenere vivo e attuale il proprio carisma, gli Isti¬
tuti religiosi devono fare continua verifica della fedeltà al Signore e allo Spirito, prestare attenzione
intelligente ai segni dei tempi; inoltre avere volontà di inserirsi nella Chiesa, subordinazione alla ge¬
rarchia, ardimento nelle iniziative, costanza nel donarsi, umiltà nel sopportare i contrattempi, in con¬
nessione con la Croce (nn. 12; 51).

32



agostiniano, che ha per fondatore Agostino, un convertito in perenne stato di
conversione.

2. Agostino e gli Agostiniani Scalzi

Una indagine seria sul proprio carisma non può prescindere né da Agostino né
dalla tradizione dell’Ordine agostiniano né dal modello di vita dei nostri primi
Confratelli.

La conversione di Agostino coincide con la sua piena adesione a Cristo e alla
Chiesa, secondo il versetto della lettera ai Romani: «Rivestitevi del Signore nostro
Gesù Cristo»17 .

Da questo momento prende contorni definiti anche il disegno, già abbozzato a
Cassiciaco, di vivere l’ideale monastico secondo il modello della primitiva comu¬
nità di Gerusalemme. Egli, identificandosi con Cristo, Capo e Corpo, vuole attingere
la quiete profonda dello spirito, vivendo in comunità i valori tipici del Vangelo:
l’umiltà, la carità, la povertà. Nella Regola propone ai suoi compagni di essere «un
cuor solo e un’anima sola protesi verso l’unione perfetta con Dio». E così, con la
prima comunità di laici, fondata a Tagaste, realizza il progetto di essere tutto di Dio:
«Entrerò nella tua casa con olocausti. Il tuo fuoco consumi completamente tutto ciò
che è mio, sicché niente di ciò che è mio rimanga in me, ma tutto sia tuo»1Q. Vivere
nell'unità di Dio e dei fratelli costituirà ormai l’anelito profondo della sua vita, e sarà
il valore tipico della sua spiritualità, tanto monastica quanto sacerdotale. Infatti, se
dalla comunione della Trinità discende tutta la vita cristiana, nell’unità si identificano
logicamente tutte le vocazioni, comprese quella religiosa e quella sacerdotale: la pri¬
ma è vivere nell’unità al punto di costituire “un sol uomo’’ (il monaco); la seconda
è “offrire se stesso” per le membra di Cristo che sono una “cosa sola” in Lui19. E
questo sarà il criterio cui ispirerà la sua testimonianza monastica e il ministero pa¬
storale: «Tutti coloro che sono perfetti, in forza del Vangelo e della grazia di Dio, non
vivono quaggiù se non per gli altri; poiché la loro vita in questo secolo non è più lo¬
ro necessaria. La loro dedizione è necessaria agli altri»2®.

La scelta che Dio ha operato in lui, egli la attribuisce ai suoi peccati, e quindi al¬
la misericordia di Dio: non solo la conversione e il battesimo, ma la chiamata alla
vita religiosa e sacerdotale. A proposito di quest’ultima, scrive al vescovo Valerio:
«Mi fu fatta violenza a causa dei miei peccati: non so infatti a che altro debba pen¬
sare»21. Ciò che meraviglia in questo testo è l’aver attribuito tale scelta violenta ai
suoi peccati; per il peccato, infatti, ogni intervento di Dio è sempre un atto di
violenza. Del resto, tutta la vita di Agostino è un fatto di misericordia e di conver¬
sione: celebrazione rinnovata delle sue miserie e della misericordia di Dio. Egli ri¬
marrà sempre legato nel profondo dell’animo a questa concezione della chiamata
di Dio, che resta comunque un atto di misericordia e di salvezza. Come religioso e
pastore, si sente perentoriamente chiamato da Dio ad amministrare la miseri¬
cordia divina verso se stesso e verso tutti.

Il centro di questo mistero di misericordia è la Croce di Cristo. Essa è riconci¬
liazione con Dio, morire a se stessi, liberazione dalle molte cose, fare della propria
vita un unico sacrifìcio di amore per unirci in santa comunione con Dio e con i fra-

17 Rm 13,14.
18 Esp. sai. 65,18.
19 Cf Esp. sai. 132.
20 Esp. sai. 30,II,d.2,5.
21 Lett. 21,1.

33



Ven. P. Andra Diaz, Spagnolo:
«...venne in Italia, dove inaugurò un Istituto Agostiniano de¬
gli Scalzi più rigido, poco prima iniziato nelle Spagne, con il
favore di Clemente Vili...» (Incisione di E. De Groos ed epi¬
grafe di E. Himlstejn, dal "Virorum 11lustrium" , Praga 1675).

telli: «Questo è il sacrifìcio dei
cristiani: "molti, ma un corpo
solo in Cristo”»22. Il frutto del¬
la Croce è la comunione.

A questo punto, la traiettoria
della vita consacrata secondo
Agostino è veramente com¬
piuta: ministero di misericor¬
dia, conversione personale,
umiltà sacrificale, servizio di
comunione e per la comunio¬
ne. Lo sottolinea splendida¬
mente una espressione della
tradizione agostiniana più ge¬
nuina e antica, contenuta nel¬
le prime Costituzioni del 1290.
Durante il rito della vestizio¬
ne, alla domanda del Supe¬
riore: «Che cosa chiedi?», il
novizio risponde: «La miseri¬
cordia di Dio, e la vostra»23.
Questa espressione viene, per
così dire, esplicitata nel rito
analogo degli Agostiniani Scal¬
zi: «La misericordia di Dio, la
croce di Cristo, la comunità dei
fratelli»24

26.

Questa concezione della vita
religiosa traspare molto chia¬
ramente anche dalle opere di
Agostino, e soprattutto dalla

sua Regola, che si può ben definire: lettera sull'umiltà e sulla carità. Questi due va¬
lori cristiani offrono due distinte chiavi di lettura, ma sono un’unica e indissociabile
dimensione dell’amore. Tant’è vero che egli conclude il discorso sulla carità e
sull’unità dicendo: «Tutti dunque vivete unanimi e concordi e, in voi, onorate re¬
ciprocamente Dio di cui siete fatti tempio»23. L’umiltà è proprio il santo timore con
cui onoriamo Dio e i fratelli custodendo l’armonia, l’obbedienza e l’unità; essa, in
fondo, è il buon profumo di Cristo23.

L’umiltà e la carità, valori fondamentali della vita cristiana, diventano peculiari
del carisma agostiniano. Egli li fonde nelle celebri formule: humilitas caritatis,
caritas unitatis. Basti citare un solo testo: «Tutti godiamo nell’unica carità. Dove poi
è carità, c'è pace, e dove c’è umiltà, c'è carità»27 .

Ecco perché il Capitolo Generale dell’Ordine Agostiniano, volendo promuovere

22 Città di Dio 10,6.
23 Gap. XV, n. 98.
24 Caeremoniale ecclesiasticum iuxta ritum romanum usumque Fratrum Eremitarum Discalceatorum

Ordinis S. P. Augustini, Roma 1704, L. V, c.III, p.336.
25 Reg. 9.
26 Reg. 46.48.
27 Comm. 1 Gv, Prologo.

34



la riforma, parla esplicitamente di ritorno ad una genuina testimonianza di umiltà
e di carità. Questo è precisamente il modello, cui si ispirarono i primi riformati..

3. Elementi costitutivi del carisma degli Agostiniani Scalzi

Le attuali Costituzioni degli Agostiniani Scalzi, in linea con la più pura tradizione
che da Agostino passa attraverso l’Ordine Agostiniano e confluisce nelle prime Co¬
stituzioni del 1598, ne definiscono così la natura e il fine specifico: «Sull'esempio
di S. Agostino e della prima comunità agostiniana di Tagaste... ci proponiamo con
l’aiuto della grazia, di raggiungere la perfezione dell'amore evangelico, cercando e
godendo comunitariamente, in un peculiare atteggiamento di umiltà, Dio, che è be¬
ne comune, non privato, ed è la somma di tutti i beni»28. Per raggiungere questo
fine, essi utilizzano, nel comune lavoro di santificazione, i seguenti mezzi: l’asce¬
si penitenziale, che rende nitida l'immagine trinitaria, impressa nella nostra anima
ma offuscata dal peccato (n.4); la professione dei consigli evangelici, per vivere at¬
traverso la "sequela Christi” la densità del mistero di Cristo e della Chiesa (n.5); la
vita contemplativa, che raccoglie dalla dispersione esteriore alla interiorità, apre al
dialogo soprannaturale con Dio, rende docili alle mozioni dello Spirito Santo, tra¬
sforma la vita in una perenne lode di Dio (n. 6); la vita apostolica, che è ricerca ap¬
passionata di quelle forme pastorali che permettono di portare il prossimo alla lo¬
de di Dio attraverso tutti i valori (n. 7); la pienezza della vita comune, che è dialogo
e amicizia spirituale, condivisione del tempo e dei beni, unione di mente e di
cuore, valorizzazione della personalità del singolo (n. 8)29.

In questo contesto, assume un ruolo tutto speciale il voto di umiltà. Esso non è
solo interdizione all'ambizione umana, ma è un peculiare atteggiamento interiore,
che favorisce la povertà, la mortificazione e il distacco dal mondo; rende più di¬
sponibili al servizio di Dio e del prossimo; facilita la vita fraterna in comunità. Ta¬
le è il significato spirituale più profondo anche della “scalzatura”, come lo esprime
il Ven. P. Giovanni di S. Guglielmo, la figura più rappresentativa della Riforma: «En¬
tra scalzo in questa terra, perché è santa. Spoglia prima i piedi, cioè gli affetti
dell’anima tua, e rimangano nudi e liberi» (n.9)30.

Contempliamo infine in Maria, Immacolata Madre della Grazia e di Consolazio¬
ne, il tipo perfetto della Chiesa, il modello della vita consacrata, il segno grandio¬
so della speranza e della consolazione (n. 10).

Questa rapida sintesi dottrinale aiuta ad inquadrare gli aspetti essenziali del ca¬
risma degli Agostiniani Scalzi: l'umiltà, la conversione, la contemplazione, la co¬
munione, tenendo presente questo testo prezioso: «La vita religiosa, in tutte le sue
espressioni, è culto perenne a Dio. Esso ci fa mettere al primo posto la testimo¬
nianza della contemplazione delle cose divine e dell’unione costante con Dio nel¬
la preghiera, come anima della nostra vita consacrata, comunitaria e apostolica»
(Cost. n. 11).

a) L’umiltà: nascosti in Dio
II 10 dicembre 1599, dunque, i primi confratelli delle due comunità romane rin¬

novarono la professione religiosa nella chiesa di S. Stefano Rotondo. Il Sovrin¬
tendente Apostolico, per volere di Clemente Vili, fece aggiungere il quarto voto di
umiltà, ossia di non ambire gli uffici ecclesiastici e dell'Ordine.

28 Cost. n. 3.
29 Costituzioni OAD. Roma 1983, Natura, spiritualità, fine dell'Ordine, Parte I, 1-10.
39 Ven. P. Giovanni Nicolucci di S. Guglielmo, OAD, La scala dei quindici gradi, Grado V, Genova 1615.

35



In questo fatto si deve riconoscere un intervento dall'Alto attraverso il magistero
della Chiesa, che rivelò quale doveva essere il carattere specifico della spiritualità
degli Agostiniani Scalzi, dando il sigillo compiuto al momento carismatico dei
primi anni della nostra Riforma. Non si tratta quindi di innovazione, estranea al ca¬
risma dell’Ordine agostiniano, e tanto meno alla natura della Riforma, ma di in¬
terpretazione autentica della nostra genuina spiritualità. Pertanto non si può com¬
prendere il nostro carisma, se non cogliendo la ricchezza profonda di questo valore
squisitamente evangelico e agostiniano.

L’umiltà è un grande valore non solo in se stesso, ma anche in rapporto agli al¬
tri valori della nostra spiritualità, perché li collega e li fonde insieme: la conversione,
la contemplazione, la comunione sono i tre frutti preziosi dell’umiltà.

Si dice che l’umiltà è la caratteristica del carisma degli Agostiniani Scalzi, ed è ve¬
ro; ma è ancor più vero che essa è la caratteristica di ogni cristiano perché lo fu di
Cristo. Cristiano dice Cristo, e Cristo dice umiltà. Che cosa resterebbe di Cristo e del
Vangelo togliendo l’umiltà? Risponde S. Agostino: «Non c’è quasi pagina nella S.
Scrittura, dove non si dica che Dio resiste ai superbi e dà grazia agli umili»31. La vi¬
ta di Cristo è tutta intessuta di gesti sublimi di umiltà: dalla nascita nella grotta di Be-
tlem fino all’annientamento dell’Eucaristia, della Croce, del Sepolcro. L’umiltà, che
spinge Cristo a nascere e a morire per noi, assurge a prova inoppugnabile della sua
divinità: «Il segno di Cristo è la sua umiltà»32.

Anche l’insegnamento di Gesù è centrato sull’umiltà, come condizione fonda¬
mentale per accogliere ed essere accolti dall’Amore. Essa è la nuova sapienza ce¬
leste, rivelata ai piccoli e ai poveri. Cristo la proclama in due momenti solenni del
suo magistero: «Beati i poveri in spirito, perché di essi è il regno dei cieli»33 35; «Ti be¬
nedico, o Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai tenuto nascoste queste
cose ai sapienti e agli intelligenti e le hai rivelate ai piccoli. Sì, o Padre, perché co¬
sì è piaciuto a te... Venite a me, voi tutti, che siete affaticati e oppressi, e io vi ri¬
storerò. Prendete il mio giogo sopra di voi e imparate da me, che sono mite e umi¬
le di cuore, e troverete riposo per le vostre anime. Il mio giogo infatti è dolce e il mio
carico leggero»3^. Questi due testi sono l’alfa e l’omega dell’insegnamento di Cri¬
sto sull’umiltà, che si può compendiare nell’assioma: «Chi si esalta sarà umiliato,
e chi si umilia sarà esaltato»33.

Anche la vita nascosta di Cristo getta luce su tutto il disegno di Dio, mistero na¬
scosto da secoli nella mente divina36, e su tutta la vita cristiana: «La vostra vita è
nascosta con Cristo in Dio»37 .

Il messaggio cristiano raccomanda l’umiltà in ogni momento, poiché essa è ini¬
zio della conversione e della salvezza, itinerario costante di perfezione, beatitudi¬
ne suprema: «Proprio per insegnare questa umiltà necessaria alla salvezza, nostro
Signore Gesù Cristo umiliò se stesso. A questa umiltà si oppone una, chiamiamola
così, ignorantissima scienza che è ben lontana dalla vera dottrina»33.

Chi parla è Agostino, che, prima di convertirsi, fu fino in fondo figlio spirituale del

31 Dottr. cr. 111,23,33.
33 Comm. Vg. Gv. 3,2.
33 Mt 5.3.
34 Mt 11,25-30.
35 Le 7,11.
36 Ef3,9; Col 1,26.
37 Col 3,3.
38 Lett. 118.4,23.

36



suo tempo e coltissimo quanto
ad orgoglio ed ambizione. La
sua conversione è il risultato fi¬
nale di un tormentato cammino
dalla cieca fede nell’orgoglio
umano alla luminosa fede
nell’umiltà di Cristo. Dice di sé:
«Non avevo ancora tanta umiltà
da possedere il mio Dio, rumile
Gesù, né conoscevo ancora la
lezione della sua debolezza. Il
tuo Verbo... eleva fino a sé co¬
loro che piegano il capo»^. Pie¬
gare il capo al giogo di Cristo,
scendere nel cuore, inginoc¬
chiarsi: ecco la conversione!

Agostino si commuove di
fronte al gesto supremo di Cri¬
sto, che si annienta nell’umilia¬
zione della incarnazione e mor¬
te. Per lui il testo fondamentale
su cui misurarsi, sarà sempre
la lettera ai Filippesi, che com¬
menterà oltre mille volte nelle
sue opere: «Abbiate in voi gli
stessi sentimenti che furono in
Cristo Gesù, il quale, pur es¬
sendo di natura divina, non
considerò un tesoro geloso la
sua uguaglianza con Dio, ma
spogliò se stesso, assumendo

Ven. P. Matteo di S. Francesca, della Lorena:
«Per primo introdusse nelle Gallie l'istituto della Riforma
Agostiniana e lo rese stabile con un tenore di vita regolare,
osservato perfettamente...» (Incisione di E. De Groos ed cpi-
grafedi E. Himlstejn, dal "Virorum Illustrium”, Praga 1675).

la condizione di servo e divenendo simile agli uomini; apparso in forma umana,
umiliò se stesso facendosi obbediente fino alla morte e alla morte di croce»4®. Ec¬
co perché esorta con tanta insistenza i suoi fedeli a meditare l’umiltà di Cristo: «Fra¬
telli, meditate sull’umiltà di Cristo. Ve ne parli lui dentro di voi... Vi mostri lui la gra¬
zia della sua umiltà. Aggrappatevi a questa solida verità»3941.

Non è assolutamente possibile abbracciare questa sterminata materia, ma solo
indicarne alcuni significati fondamentali. Ecco una sorta di “decalogo” dell’umiltà,
una piccola summa del pensiero agostiniano su questo tema: entrare dentro di sé42,
riconoscere ciò che siamo43, confessare il proprio peccato44, conoscere se stessi,
guardando Cristo45, via per giungere a Cristo46, entrare in Cristo47, essere poveri

39 Confess. VII, 18,24.
40 Fil 2,8.
41 Comm. Vg. Gv. 3,15.
42 Comm. Vg. Gv. 25,15.
43 Comm. Vg. Gv. 1,4.
44 Comm. 1 Gv. 1,6.
45 Esp. sai. 76,15.
46 Esp. sai. 103,d.3,9.
47 Comm. Vg. Gv. 25,18.

37



di spirito48, portare il Signore49, riconciliarsi con i fratelli50, costruire l’unità51.
Come ben si vede, Agostino identifica l’umiltà con tutti gli aspetti della perfezione

evangelica. Se essa non «precede, accompagna e segue tutte le nostre buone
azioni in modo che l’anteponiamo per averla di mira, la poniamo accanto per
appoggiarci ad essa, ci sottoponiamo ad essa perché reprima il nostro orgo¬
glio»52, esso ci strapperà di mano tutto il risultato e il merito.

A questo punto è utile verificare in quale misura la dottrina agostiniana sull’umiltà
è stata recepita e codificata nelle Costituzioni OSA del 1290. Ecco solo alcuni testi:
«Il maestro dei novizi dia esempio soprattutto di umiltà e obbedienza»53’, «L'abito
agostiniano, nelle intenzioni dei Padri fondatori, è segno di innocenza e di
umiltà»54; «Il priore esorti frequentemente i suoi fratelli all’umiltà, all’obbedienza,
alla povertà, alla castità»55; «Non sia inviato all’università di Parigi per gli studi teo¬
logici se non chi, oltre alla preparazione culturale di base, è persona veramente umi¬
le»55. Ma il testo seguente è, a mio avviso, il più importante, perché rivelatore del
carisma agostiniano originario; in esso è contenuta la primissima definizione del¬
la vita consacrata agostiniana: «Coloro che hanno abbandonato il mondo con le sue
vanità per dedicarsi nel monastero al culto di Dio... si impegnino assiduamente a
servire Dio in umiltà»57; definizione, ripresa dal P. Generale, Taddeo da Perugia,
presentando le Costituzioni del 1581: «Altissimo famulemur», e per gli Agostinai-
ni Scalzi canonizzata da Paolo V: «Servire l’Altissimo in spirito di umiltà»55.
b) La conversione: rivolti al Signore

Agostino concludeva spesso le sue omelie con una preghiera che iniziava così:
Conversi ad Dominum, rivolti al Signore. Questa espressione acquista un sapore
particolare in bocca a un convertito, che, dopo aver voltato le spalle a Dio per get¬
tarsi nell’amplesso delle creature, era ritornato nelle braccia del Padre. Egli viveva
con la psicologia del convertito, cioè in un atteggiamento di permanente conver¬
sione, proteso con tutte le forze verso l’unione perfetta con Dio.

Anche la spiritualità agostiniana è fortemente permeata dal valore della con¬
versione, di cui la penitenza è solo un aspetto. E tanto più lo deve essere per coloro
che professano un genere di vita “riformata”, cioè ricondotta allo spirito genuino del¬
le origini.

Del resto, Gesù inizia la sua predicazione proprio con un perentorio richiamo al¬
la revisione di vita: «Convertitevi e credete al vangelo»59. La metanoia è il cam-

48 Esp. sai. 73,24.
49 Comm. 1 Gv. 7,2.
50 Comm. Vg. Gv. 58,4-5.
51 Comm. Vg. Gv. 6,10.
52 Lett. 118,3,22.
53 Cap. XVII, n. 113.
54 Cap. XVIII, n. 116.
55 Cap. XXXI, n. 231.
58 Cap. XXXVI, n. 329. A questo riguardo, Egidio Romano, appena eletto Priore generale nel 1292, scri¬

ve ai Provinciali: "Favorite con la massima cura gli studi di teologia, perchè è necessario che il nostro
Ordine attraverso la cultura cresca sia nell'osservanza regolare sia nell’umiltà” (An. Aug. IV,203. Ci¬
tato da G. Ciolini in Gli Agostiniani, ed. Augustinus, p. 249).

57 Cap. XLIV, n. 467.
58 Breve Sacri apostolatus ministerio del 5 maggio 1620, che approva in forma specifica le Costituzioni

OAD.
59 Me 1,14.

38



biamento radicale di vita, che la mente umana non può neppure concepire; Agostino
la traduce molto bene con l’antitesi: aversio-conversio.

Questo processo di conversione include sostanzialmente due momenti fonda¬
mentali: entrare in se stessi e volgersi verso Dio. «Torna a te. E, una volta rientrato
in te, volgiti ancora verso l’alto: non restare in te. Prima torna in te dal mondo ester¬
no, e poi restituisci te stesso a Colui che ti ha creato, e che ha cercato te, perduto;
ha trovato te, fuggitivo; ha convertito te a se stesso, tu che gli avevi voltato le spal¬
le. Torna a te dunque, e muovi verso di Lui che ti ha creato»^.

Il ritorno a se stesso e in se stesso esige un nuovo tipo di amore personale, che
Gesù chiama paradossalmente “rinnegamento”: «Se con l'amore di sé l'uomo
manda in perdizione se stesso, rinnegandosi si trova»$T In effetti, se la conversione
è il rifiuto di ogni tipo di orgoglio, che conduce l’uomo a considerarsi un piccolo as¬
soluto, la prima forma penitenziale di conversione è ancora l’umiltà: l’ascesa ver¬
so Dio comincia dall’umile discesa verso se stesso.

A questo punto inizia una lotta senza quartiere per debellare il peccato, che è già
vivere il mistero della Croce: «La croce di Cristo è il grande candelabro. Chi vuol da¬
re luce non arrossisca del candelabro di legno... Sia crocifìsso per voi il mondo, cro¬
cifìggetevi voi per il mondo. Che vuol dire questo? Non dovete attendervi la felicità

del mondo: tenetevene lontani. Se i beni del mondo non ti avranno corrotto, il mon¬
do è crocifìsso per te e tu sei crocifìsso per il mondo. Gloriati sul candelabro: sul
candelabro conserva sempre l’umiltà, o lucerna, per aver sempre luminosità»^ .
L’umiltà è lo splendore della sapienza celeste: la Croce!

Ecco perché la metanoia è comprendere l’inconcepibile: essa è accogliere e
trasformarsi in Cristo Crocifisso: «Voi amate Cristo e, di conseguenza, agite stan¬
do sulla Croce»63. E ciò significa partecipare alla passione di Cristo anche con la no¬
stra passione, che è non solo riscattare se stessi dal peccato personale, ma colla¬
borare alla redenzione degli altri. Infatti nella passione di Cristo c’è la passione di
ogni uomo, di tutti gli uomini. Essa, si può dire, cresce sempre più con la "febbre”
del divino e dell’umano.

Sappiamo bene come Agostino abbia vissuto intensamente questa passione del¬
la vita, con tutti i suoi drammi e lacerazioni. Egli vive misticamente l’esperienza del¬
la sua passione, in unione alla Passione di Cristo, come “ferita di amore”: «Irresi¬
stibili le tue frecce acute... Ma sono benigne tali piaghe. La ferita dell'amore è sa¬
lutare. Quando risana questa ferita? Quando il nostro desiderio s'acquieterà nei be¬
ni eterni. Viene paragonato ad una piaga il perdurare del nostro desiderio che non
è ancora possesso. Giacché l’amore ha questo di particolare che il dolore gli sus¬
siste accanto. Una volta raggiunta la meta, quando il possesso sarà adempimento,
allora il dolore scompare, resta immutato l'amore»^. Egli parla della Passione di
Cristo perché la vive profondamente: passione per non amare il Signore come me¬
riterebbe, passione per non vederlo amato dagli altri.

Dopo di lui, quanti Agostiniani si sono avventurati sulla strada della Croce: S.
Chiara da Montefalco, S. Rita da Cascia, Ven. P. Tommaso di Gesù, Ven. P. Giovanni
di S. Guglielmo, P. Elia di Gesù e Maria, Fra Luigi Chmel...

60 Disc. 330,3.
61 Disc. 330,2.
62 Disc 289,6.
63 Esp. sai. 103,d.l,14.
64 Disc. 298,2,2.

39



La “penitenza”, aspetto non secondario dell’ascesi della Riforma, è quindi ac¬
cogliere il mistero della Passione di Cristo per capire e accettare la nostra passio¬
ne e quella di tutti gli uomini. Essa si sostanzia dei seguenti aspetti: rifiuto di
ogni compromesso con la mentalità del mondo, kenosis ossia svuotamento di sé
nell’obbedienza al Padre e nel dono ai fratelli, crocifissione con Cristo per colmarci
di Lui e partecipare alla sua Passione: «Colui che per noi si è offerto, lo si offra in¬
sieme con noi»05, ma anche alla sua Risurrezione6566

67.

c) La contemplazione: vivendo la Parola
Il frutto della consacrazione a Dio è la vita di comunione con Lui. La stessa na¬

tura dell’uomo e la sua posizione nel creato lo pongono al centro dell’universo, per¬
ché egli unisce in sé il mondo dello spirito e il mondo della materia. Anche il suo
corpo annuncia sacramentalmente la sintesi di tutta la creazione. Cristo, facendosi
uomo, restituisce all’uomo la sua dignità perduta, e lo riabilita ad essere il rap¬
presentante della creazione; anzi, fonda in sé una nuova unità dell’umano nel di¬
vino: il mistero del Corpo mistico.

La vita monastica non può non esaltare con la lode la grandezza di Dio nell’uo¬
mo e dell’uomo nel creato. Il religioso è, per eccellenza, l’uomo della lode che si fa
voce di Cristo e dell’universo: «La mia anima ti Iodi per amarti, ti confessi gli atti del¬
la tua misericordia per lodarti. L'intero tuo creato non interrompe mai il canto del¬
le tue lodi: né gli spiriti tutti attraverso la bocca rivolta verso di te, né gli esseri ani¬
mati e gli esseri materiali, attraverso la bocca di chi li contempla. Così la nostra ani¬
ma, sollevandosi dalla sua debolezza e appoggiandosi alle tue creature, trapassa
fino a te, loro mirabile creatore. E lì ha ristoro e vigore vero»07 .

Agostino conobbe nell’estasi di Ostia tutta la ricchezza di questa calma medi¬
tazione delle cose divine: desiderio, lode, visione. Ma non fu certamente l’unica
esperienza mistica.68 69.

Quando l’anima si dona perdutamente a Dio in questo
slancio di desiderio e di amore, Dio irrompe nella sua vita in modo dilagante, squar¬
ciando il velo che avvolge la vita celeste. Ormai il mondo è solo il nido da cui spic¬
care il volo verso l’infinito. Ecco la contemplazione, valore fondamentale della spi¬
ritualità agostiniana, che deve sostanziare tutta la vita del religioso Agostiniano. Es¬
sa è la visione stessa della vita, intesa come rapporto intimo d’amore sapienziale
con Dio e con tutte le creature: «A questo occorre preparare il cuore: alla visione dei
Padre, del Figlio, dello Spirito Santo»00.

Nell’Esposizione sul salmo 44 si legge un pensiero che si può considerare il prin¬
cipio di fondo dell’antropologia agostiniana: «La somma opera dell’uomo è soltanto
lodare Dio»70. La formulazione, così netta e recisa, presuppone in Agostino una vi¬
sione contemplativa della realtà e dei singoli fatti della vita, che sottintende la ca¬
pacità di riconoscere l’infinitamente grande nell’infmitamente piccolo. Tutto invi¬
ta l’uomo ad amare e lodare Dio: «Le tue opere ti lodano affinché ti amiamo, e noi
ti amiamo affinché ti lodino le tue opere»71. Una lode previa: cercando; una lode
religiosa: pregando; una lode plenaria ed esistenziale: amando. Essa diventa
l’espressione compiuta della vita umana perché include conoscenza, ammirazio-

65 Disc. 342,2.
66 Esp. sai. 32,II,d.1,8.
67 Conf. V,l,l.
68 Conf. IX,10,23-24.
69 Esp. sai. 85,21.
70 Esp. sai. 44,9.
71 Conf. XIII,33,48.

40



ne, compiacenza, stupore, giu¬
bilo, riconoscenza, amore.

Da tutte le opere di Agostino
appare fin troppo chiaro che
la sua vita spirituale è quella
del mistico puro. Ma lui si
preoccupa soprattutto del “lin¬
guaggio” di Dio, che si mani¬
festa attraverso la Parola rive¬
lata. Questo è senza dubbio
un linguaggio di lode che co¬
stituisce la via maestra, trac¬
ciata da Dio stesso, per nutrire
la contemplazione: «Oso dire
che Dio, per essere ben lodato
dall'uomo, ha cantato lui stes¬
so la propria lode e, in tanto
l'uomo ha trovato come lo¬
darlo, in quanto Dio si è de¬
gnato di lodare se stesso»72.
Lode di ben altro genere, cen¬
trata sulla bontà e misericordia
di Dio, centrata su Cristo. Il
fulcro della lode cristiana resta
dunque Cristo, il monte eccel¬
so della creazione, la miseri¬
cordia del Padre che riconcilia
in sé tutti gli uomini: «La lode
più alta è quella dell'Unigenito
Figlio di Dio»73.

Ven. P. Agostino M. della SS.ma Trinità, Savonese:
«Primo Vicario Generale degli Agostiniani Scalzi dopo Am¬
brogio Staibano...» (Incisione di E. De Groos ed epigrafe di E.
Himlstejn, dal "Virorum Illustrium", Praga 1675.

Anche la preghiera, nella concezione agostiniana, è espressione della vita con¬
templativa e dello stato permanente di lode: vivere pregando, pregando agire. Es¬
sa è naturalmente un fatto del cuore: un colloquio d’amore indirizzato a Dio dal
profondo e al profondo del proprio essere, radicalmente impegnato per testimoniare
la miseria della propria creaturalità e l’onnipotente misericordia di Dio. Nella pre¬
ghiera c’è tutto l’uomo e nell’uomo tutto è preghiera74.

È superfluo sottolineare come la vita contemplativa, alimentata da una esperienza
così forte di lode e di preghiera, esiga un ambiente di raccoglimento e di silenzio:
la clausura del cuore e del chiostro. Il chiasso della carne e la vita convulsa po¬
trebbero insidiare sul nascere questo immenso dono.

72 Esp. sai. 144,1.
73 Esp. sai. 108,2.
74 Agostino ha una sua definizione della preghiera, folgorante nella sua semplicità, come accade

sempre per tutte le grandi invenzioni. Egli ragiona così: la vita del cuore è intessuta di desideri, per¬
ciò la preghiera non può che essere l'espressione dei desideri: «Il tuo desiderio è la tua preghiera; se
continuo è il desiderio, continua è la preghiera. Il desiderio è la preghiera interiore che non conosce
interruzione. Qualunque cosa tu faccia, se desideri quel sabato, non smetti mai di pregare... Il tuo de¬
siderio continuo sarà la tua continua voce. Tacerai se cesserai di amare. Il gelo della carità è il silenzio
del cuore; l'ardore della carità è il grido del cuore» (Esp. sai. 37,14). Infatti nel fondo del cuore c'è Dio
che attira irresistibilmente. Il cuore è inquieto finché non placherà il suo desiderio di Dio nell'amore
infinito dell'eternità.

41



Agostino riuscì brillante-
mente ad armonizzare in sé il
contemplativo e l’uomo d'azio¬
ne. Oggi tutti noi ci troviamo
immersi nell'identico proble¬
ma, ma non dobbiamo sepa¬
rare i due campi. Dobbiamo
sentire fortissima l’esigenza
contemplativa e apostolica.
Non sono certo le urgenze
esterne che ci spronano
all’azione, e neppure la nau¬
sea o la pesantezza delle cose
che ci richiamano alla con¬
templazione. Essa giustamen¬
te deve avere priorità nella no¬
stra vita di consacrati perché
l’apostolato stesso è un’esi¬
genza contemplativa e riceve
frutto dalla sua pienezza: «A
questo frutto della contempla¬
zione è ordinato tutto l’impe¬
gno dell'azione»75 76.

d) La comunione: molti
nell’unico amore

Ven, P. Andrea di S. Giobbe, Napoletano:
«...fatta conoscenza con i primi Padri della Riforma, e os¬
servato il loro metodo di vita, chiese ardentemente la loro fra¬
terna Società e l'ottenne con la formula solenne della pro¬
fessione...» (Incisione di E. De Groos ed epigrafe di E. Himl-
stejn, dal "Virorum lllustrium", Praga 1675.

II mistero della redenzione ci
riconcilia con Dio e con gli uo¬
mini: Cristo è l’unico Mediato¬
re, che ha la funzione di unire
tutti gli uomini a sé, affinché
possano «aderire all'Uno, go¬

dere dell'Uno, perseverare nell’Unità»75. Tutti i fedeli, redenti da Cristo, sono in¬
corporati in Lui, e, quindi, sono un solo Cristo: «Rallegriamoci e rendiamo grazie a
Dio: non soltanto siamo diventati cristiani, ma siamo diventati Cristo stesso...
Stupite, gioite: Siamo diventati Cristo! Se Cristo è il Capo e noi le membra, l’uomo
totale è Lui e noi»77 .

Il dono pentecostale della carità ispira l’amore di Dio in noi, che ci fa ardere di de¬
siderio per la comunione dell’unità: «Abbraccia il Dio Amore e abbraccia Dio con
l’amore»7Q. Ecco il mistero della Chiesa: sposa di Cristo, a Lui indissolubilmente uni¬
ta nell'integrità dell’unità, e Gerusalemme celeste, chiamata all’unità trinitaria.

75 Comm. Vg. Gv. 101,5. È molto illuminante un testo di Agostino, che definisce la contemplazione in
rapporto alla Parola di Dio, cioè incarnata prima nel proprio tessuto spirituale e poi manifestata at-
tarverso l'apostolato: «Maria ha scelto la parte migliore, che non le sarà tolta. Ha scelto la contem¬
plazione, ha scelto di vivere della Parola. Che sarà il vivere della Parola senza alcun suono di paro¬
la? Ora, costei viveva della Parola, ma trasmessa attraverso la parola che ha suono. La vita vera, in¬
vece, sarà il vivere della Parola senza alcun suono di parola. La stessa Parola è la vita. Saremo simili
a lui, poiché lo vedremo così come egli è» (Disc. 169,14,17).

76 Trin. IV,7,11.
77 Comm. Vg. Gv. 21,8.
78 Trin. Vili,8,12.

42



Si comprende bene perché Agostino attribuisce immenso valore alla comunio¬
ne. Egli infatti tende con tutte le forze a diventare una cosa sola con Dio e con tut¬
ti gli uomini: «Siamo tutti uno nel Cristo, siamo il corpo di Cristo, noi che quella so¬
la cosa desideriamo, che una sola cosa abbiamo chiesto, che gemiamo nei giorni
delle nostre miserie, che abbiamo fede di vedere i beni del Signore: a noi che sia¬
mo uno solo neH’Unico»70.

Proprio la vita monastica, lungi dal separarci dagli altri, ci fonde nel mistero del¬
la Chiesa; anzi, diventa essa stessa immagine privilegiata della realtà ecclesiale. Ec¬
co il testo classico, in cui Agostino mette in luce l’aspetto ecclesiale della vita con¬
sacrata: «Monos significa uno solo... Eccovi ora della gente che vive nell'unità fino
al punto di costituire un solo uomo, gente che ha veramente un cuor solo e
un'anima sola... E’ ovvio che il nome "monaci" sia sgradito a coloro che ricusano
di abitare nell'unità insieme con i fratelli»7980. La comunità agostiniana, solo se
fondata su questa solida unità, è immagine della Trinità e piccola Chiesa. È logico
dunque che la lode piena e convincente dei monaci sta proprio nel loro volersi be¬
ne, per tendere sempre più all’unità perfetta: «La benedizione si trova là dove i fra¬
telli vivono nell’unità... Se sei in discordia, non benedici il Signore» 81.

Questa serie di testi è già sufficiente a promuovere un approfondito esame di co¬
scienza sulla vita comune. Essa resta lo specchio, la cartina tornasole, per verificare
l’autenticità della nostra vita rispetto al carisma agostiniano. È proprio dalla “san¬
ta convivenza” che emana il buon profumo di Cristo, lievito santo, testimonianza
convincente per la formazione cristiana dei fedeli e per l’edificazione della Chiesa.

Conclusione
Siamo giunti al termine del viaggio intorno al carisma degli Agostiniani Scalzi. Di

esso, il punto di partenza è l’umiltà, il punto di riferimento è Cristo, il punto di ar¬
rivo è l’unità. Ma credo che si possa affermare, con le dovute distinzioni, che esso
è il vero cantico nuovo di ogni Agostiniano: canto a Cristo nell’umiltà della carità e
nella carità dell’unità: «E questo è un cantico di pace, un cantico d’amore. Chiun¬
que si separa dalla comunione dei santi non canta il cantico nuovo: segue infatti la
via dell’animosità, che è roba vecchia, non quella della carità, che è nuova. E che
cosa c’è nella carità, virtù nuova? La pace, il vincolo di una società santa, la com¬
pattezza spirituale, l’edifìcio fatto di pietre vive. E, questo, dove? Non in un paese
soltanto, ma in tutto l'universo: Cantate al Signore un cantico nuovo, cantate al Si¬
gnore da tutta la terra. Dal quale testo si ricava che, chi non canta nell'unità con tut¬
ta la terra, canta il cantico vecchio, qualunque siano le parole che pronunzi la sua
bocca... Il termine Alleluia che cosa significa? Lodate il Signore. Vieni, dunque, lo¬
diamo insieme il Signore. Se tu Iodi il Signore e io lodo il Signore, perché dovremmo
essere in discordia? La carità loda il Signore, la discordia Io bestemmia»82.

P. Eugenio Cavallari, OAD

79 Esp. sai. 26,11,23.
80 Esp. sai. 132,6.
81 Esp. sai. 132,13. La Regola di S. Agostino evidenzia in molti punti questo principio, chiarendo mol¬

to bene come l’unità della carità sia la motivazione unica e indispensabile di tutta la vita religiosa: «Tut¬
to sia comune tra voi» (n. 4); «Dio, che abita in voi, vi proteggerà pure in questo modo, per mezzo cioè
di voi stessi» (n. 24); «nessuno lavori per se stesso ma tutti i vostri lavori tendano al bene comune,
con maggiore impegno e più fervida alacrità che se ciascuno li facesse per sé» (n. 31); «ogni ogget¬
to donato venga messo in comune e distribuito a chi ne avrà bisogno» (n. 32); «chi vi presiede ser¬
va con la carità... si offra a tutti come esempio di buone opere» (n. 46).

82 Esp. sai. 149,2.

43



costituzioni
l e carisma .

LE COSTITUZIONI
RATISBONENSI

Gabriele Ferlisi, OAD

I - STORIA DEL TESTO

Le Costituzioni ratisbonensi - così chiamate dalla città di Ratisbona in Germania,
dove si tenne il Capitolo Generale dell'Ordine Agostiniano che le approvò in forma
definitiva nel 1290 - sono posteriori di quarantasei anni alla data di fondazione
dell’Ordine degli Eremiti di S. Agostino, avvenuta nel marzo 1244. Eppure, nono¬
stante questo divario di tempo, esse entrano di diritto nel ricordo commemorativo
del 750° di nascita dell’Ordine. Perché in qualche modo, proprio in questa data, è
iniziata la loro prima redazione. Racconta infatti Giordano di Sassonia che gli
Eremiti della Tuscia, in occasione del primo incontro, avvenuto a Roma nel 1244
per studiare le modalità della loro unione in un solo Ordine, decisero di adottare la
Regola di S. Agostino e, aiutati da alcuni Cistercensi, stilarono le prime Costituzioni1.
Queste Costituzioni, con opportune modifiche, saranno adottate nel 1256 dall’Or¬
dine Agostiniano uscito dalla “Grande Unione". Su di esse interverranno ripetuta-
mente, allo scopo di arricchirle e ampliarle, i Capitoli Generali fino alla redazione
definitiva del Capitolo generale di Ratisbona nel 1290.

In forma schematica, queste sono le tappe del cammino redazionale di queste
Costituzioni:

- 1244-, a Roma, nel mese di marzo, in occasione della “Piccola Unione", i delegati
degli Eremiti della Tuscia stilano le prime Costituzioni del costituendo Ordine de¬
gli Eremiti di S. Agostino.

- 1254: il 15 febbraio Innocenzo IV, dopo un decennio di sperimentazione, le ap¬
prova.

- 1256: a Roma, nel mese di aprile, in occasione della “Grande Unione", i dele¬
gati dei cinque Ordini che - su espresso desiderio del Papa Alessandro IV, danno vi¬
ta al nuovo grande Ordine Agostiniano - adottano queste Costituzioni, perché
sono le uniche che hanno avuto l’approvazione pontificia.

- 1275: il Capitolo generale, tenuto al Castello di Molaria, opera un primo in¬
tervento di revisione e di rinnovamento2.

- 1284: il Capitolo Generale di Orvieto revisiona ulteriormente il testo e vi in¬
corpora tutte le varianti e aggiunte fatte fino a questa data.

1 Giordano di Sassonia, Liber Vitasfratrum 449, n. 8: «factae sunt plures Constitutiones de consilio quo-
rundam Cisterciensium», citato da Aramburu (cf nota 3) pag. 8-9.

2 Giordano di Sassonia, o.c. 449, n. 8: «Et fuerunt ibi factae multae deffìnitiones et Constitutiones re-
novatae», citato da Aramburu (cf nota 3), pag. 10.

44



- 1287: simile lavoro compie il Capitolo generale di Firenze.
- 1290: il Capitolo generale di Ratisbona redige la stesura definitiva del testo co¬

stituzionale. A questo lavoro hanno concorso i Beati Clemente da Osimo e Agostino
da Tarano.

Da questo momento il testo delle Costituzioni rimarrà invariato per oltre due se¬
coli e mezzo, fino ai due nuovi testi, più rispondenti alle mutate condizioni eccle¬
siali e sociali. Il primo fu preparato dal Priore Generale Girolamo Seripando nel
1551, e l'altro - che durerà a sua volta per altri secoli, fino a Leone XIII - dal
Priore Generale Taddeo da Perugia, su ordine del Capitolo Generale del 1575. Ciò
non significa che in tutti questi anni i Capitoli generali non si siano più interessati
delle Costituzioni; sempre sono intervenuti per chiarire e aggiungere qualcosa, ma
i loro decreti, a differenza di prima, e salva qualche rara eccezione, non venivano
incorporati al testo, ma posti in appendice.

AI riguardo vanno ricordati due preziosi lavori di raccolta dei decreti dei Capitoli
Generali, posti in appendice al testo delle Costituzioni: 1) le "Additiones" o, dalla
prima parola, "Toleramus" di Fra Alessandro di S. Elpidio, che raccoglie la legi¬
slazione che va dal 1290 al 1318; 2) le "Additiones" del Priore generale Fra Tom¬
maso da Strasburgo, che ingloba e sostituisce le precedenti, raccogliendo tutta la
legislazione dal 1290 al 1348.

Desta però meraviglia che, data la redazione definitiva del testo di Ratisbona, i
Capitoli generali celebrati fino al 1308, richiamino non alla sua osservanza, ma del
testo di Orvieto e Firenze. Sarà il Capitolo Generale del 1312 che inizierà a riferir¬
si a Ratisbona. A partire da questa data, le Costituzioni cominciano ad essere
chiamate "ratisbonensi".

Esse sono state ristampate più volte lungo i secoli. Ma ormai era diventato
estremamente diffìcile consultarle, data la rarità degli esemplari rimasti in qualche
archivio. L'ultima edizione infatti, cui ci si riferisce nelle citazioni, è quella del 1508.

Ed ecco finalmente che il testo delle Costituzioni ratisbonensi, grazie al prezio¬
so lavoro di Ignacio Aramburu Cendoya, OSA3, oggi è nuovamente nelle nostre ma¬
ni. Il volume di Aramburu riproduce non solo il testo integrale delle Costituzioni ra¬
tisbonensi, ma anche, in calce ad ogni capitolo, le Additiones di Fra Tommaso da
Strasburgo, nonché, nelle note in calce alla pagina, le varianti del codice di Vero-
dun. Con questo nome è indicato dagli studiosi un codice manoscritto del sec. XIV,
e precisamente degli anni 1343-1344, che riproduce il testo delle Costituzioni
presentato al Capitolo generale di Orvieto nel 1284, con l'Ordinario, la Regola di S.
Agostino, il commento di Ugo di S. Vittore, gli Atti dei Capitoli generali e dei Capitoli
provinciali della Francia fino al 1343. Si tratta quindi di un importantissimo do¬
cumento storico, perché riproduce il testo costituzionale che fa da ponte fra le più
antiche Costituzioni dell'Ordine e quelle Ratisbonensi.

II - ANALISI DEL TESTO

1. Divisione
Le Costituzioni ratisbonensi non hanno la divisione classica, oggi comune, in par¬

ti, capitoli e numeri, ma solo in capitoli, 51 per l'esattezza, preceduti da un Prologo.

3 Ignacio Aramburu Cendoya, osa, Las primitivas Constituciones de los Agustinos (Ratisbonenses del
ano 1290), Introduccion, texto y adaptacion romanceada para las Religiosas, Archivo Agustiniano, Val-
ladolid, 1966. Dell'introduzione di questo lavoro mi sono servito per le notizie sulla storia del testo
ratisbonense.

45



L'attuale numerazione del testo è del P. Aramburu.
L'ordine dei capitoli non è molto lineare, in quanto i temi sono interrotti e poi ri¬

presi. Infatti i primi 14 capitoli trattano problemi di vita comune; seguono quattro
capitoli sull’accettazione dei novizi e la professione; ritornano i temi della vita co¬
mune dal cap. 19 al 27; si passa alla legislazione sul governo (cap. 28-35); essa vie¬
ne interrotta nei cap. 36-37, che parlano degli studenti, professori, predicatori e li¬
bri da usare in coro; per ritornare al governo nei cap. 38-41. Seguono nove capitoli
sulle pene (42-50), e l’ultimo ritorna a parlare dell’ordinamento del convento, e
dell’ufficio del Procuratore della Curia Romana.

2. Indice generale
Credo sia molto utile presentare l’indice generale delle Costituzioni, perché

ciascuno possa avere il quadro completo dei temi trattati e il loro ordine.
Prologus
Capitulum I
Cap. II
Cap. Ili

Quomodo Fratres intrent ad Horas canonicas.
De officio Fratrum illiteratorum, et de operibus manuum.
Quando et quomodo Fratres intrent Capitulum, et de modo in eo te¬
nendo.

Cap. IV
Cap. V

Qualiter ad culpas audiendas in Capitolo quotidiano procedatur.
Qualiter Fratres se habeant quando ad Horas, Capitulum, CoIIatio-
nem, Refectionem tarde contegerit eos venire.

Cap. VI Quomodo Missae a Fratribus audiantur, et prò benefactoribus vivis
atque defunctis, et Fratribus decedentibus debeant celebrari.

Cap. VII Quomodo Fratres se habeant cum aliquod offìcium eis iniungitur, et
prò quibus Subprior, Sacrista et Procurator absolvantur.

Cap. Vili
Cap. IX

Quando, et ubi, et a quibus secrete confessiones Fratrum audiantur.
De forma collocutionis Fratrum cum mulieribus, et de confessionibus
earundem audiendis.

Cap. X Quoties et quando Fratres communicare debent, et qua poena pu-
niatur qui non communicaverit.

Cap. XI
Cap. XII

Quomodo, ubi et quando silentium observetur.
Pro quibus casibus mulieres Chorum et Claustrum ingredi permit-
tantur.

Cap. XIII
Cap. XIV

Quanta et qualis cura habeatur circa Fratres infirmos.
De cura habenda circa Fratres decedentes, et qualiter res eis con-
cessae distribuantur.

Cap. XV
Cap. XVI
Cap. XVII

De modo receptionis Novitiorum.
De tempore et qualitate eorum, qui ad Ordinem recipiuntur.
Qualis debeat esse Magister Novitiorum, et de quibus ipsi Novitii in-
struantur.

Cap. XVIII
Cap XIX
Cap. XX
Cap. XXI
Cap. XXII
Cap. XXIII
Cap. XXIV
Cap. XXV

De modo professionis faciendae tam a Fratribus quam a Conversis.
Quomodo recipiantur hospites, et ad quid teneantur hospites.
Ut Fratres sine literis testimonialibus aliquo non mittantur.
Qualiter ad refectorium intrent, et sedeant ipsi Fratres.
De cibis et ieiunio Fratrum.
Qualiter Fratres ad Collationem conveniant.
De numero et qualitate vestium Fratrum.
Quomodo et quando debeat Fratribus prò congruenza temporum in
vestibus providere.

46



Cap. XXVI Quoties in anno, et quibus temporibus minutio fieri debeat in com¬
muni.

Cap. XXVII Quoties in anno, et quibus temporibus rasura fieri debeat in com¬
muni.

Cap. XXVIII
Cap. XXIX
Cap. XXX

De forma electionis Subprioris, et officio eius.
De modo electionis Procuratoris et Sacristae, et officio eorum.
Quomodò eligantur Discretus et Vicarius Domus quando ad pro¬
vinciale Capitulum itur.

Cap. XXXI De officio et auctoritate Prioris conventualis, et prò quibus casibus
absolvatur.

Cap. XXXII De modo celebrationis provincialis Capituli, electionis Visitatorum,
Defìnitorum et Discretorum, qui ad Capitulum generale sunt ituri.

Cap. XXXIII De officio et auctoritate Provincialis, et prò quibus casibus absol¬
vatur.

Cap. XXXIV
Cap. XXXV
Cap. XXXVI

De officio et auctoritate Visitatorum Provinciae.
De quibus casibus Visitatores inquirere debeant.

De forma circa Studentes, et Lectores et Praedicatores nostros ser-
vanda.

Cap. XXXVII

Cap. XXXVIII
Cap. XXXIX
Cap. XL

De libris habendis ad usum Chori.

De forma celebrationis Capituli generalis.
De forma electionis Prioris Generalis observanda.
De officio et auctoritate Prioris Generalis, et prò quibus casibus
absolvatur, et per quem Ordo regi debeat, eo decedente, vel eius of¬
ficio vacante quovis modo alio.

Cap. XLI

Cap. XLII
Cap. XLIII

De officio et auctoritate Visitatorum generalium.

De poena falsifìcantium literas vel sigilla Generalis, Provincialis, etc.
De poena percutientium, incidentium in aliquem lapsum carnis et re-
velantium secreta Capituli seu Domus.

Cap. XLIV De poena falsi testis et eum introducentis, et mittentis literas sine
nomine.

Cap. XLV
Cap. XLVI
Cap XLVII
Cap. XLVIII
Cap. XLIX
Cap. L

Cap. LI

De poena proprietarii et surripientis Ordinis bona.
Quomodo apostatae recipiantur, et de poenitentia eorundem.
Quae sit levis culpa.
Quae sit gravis culpa.
Quae sit gravior culpa.
Quae sit gravissima culpa.

De ordinatione Conventus, et officio Procuratoris Curiae Roma-
nae.

3. Contenuti

Fare un commento a queste Costituzioni ratisbonensi è molto diffìcile, perché c'è
il pericolo di giudicarle anacronisticamente, cioè di interpretarle e valutarle con la
mentalità di oggi, staccate dal loro preciso contesto culturale, religioso, ecclesiale
e sociale. E infatti, confesso, la prima lettura non mi ha bene impressionato: non
so se per il loro carattere troppo disciplinare, o perché non hanno il largo respiro
teologico-agostiniano delle Costituzioni OSA del 1581 e di quelle OAD del 1598, op¬
pure per la pedante insistenza con cui ad ogni prescrizione minacciano punizioni,

47



o molto più semplicemente per la mia incompetenza storica circa quei secoli.
Una cosa è certa: le Costituzioni ratisbonensi sono espressione di un’epoca molto
lontana spiritualmente e culturalmente dalla nostra; per cui è doveroso accostar¬
si ad esse con animo sereno e obiettivo, se veramente si vuole cogliere in esse quel¬
le linee ispiratrici fondamentali della vita religiosa agostiniana, che ne hanno rese
un testo-guida dell’Ordine, per oltre due secoli e mezzo.

A - Comunione e comunità

Il primo richiamo teologico-agostiniano emerge dal Prologo, dove, in perfetta sin¬
tonia con il primo precetto della Regola^, si parla della necessità dell’unione fraterna:
sia quella interna dei cuori, sia quella esterna, che la esprime e la alimenta, cioè
1’"uniformità” del portamento: «Poiché la Regola del nostro Padre Agostino ci
prescrive di avere un cuor solo e un’anima sola nel Signore, è giusto che noi, dal
momento che viviamo sotto una stessa Regola e una stessa Professione, ci pre¬
sentiamo uniformi nell’osservanza delle Costituzioni del nostro santo Ordine. In¬
fatti l’uniformità esteriore della nostra condotta esprime e favorisce l’unità interiore
dei cuori»^. Si noti l’uso dei termini “uniformi- uniformità”. Essi oggi hanno per noi
il significato negativo di piatto livellamento della libertà interiore della persona e dei
carismi dello Spirito. Ma non lo avevano nei secoli passati; e forse, in fondo, non
lo hanno totalmente neppure oggi. Perché non ogni uniformità esteriore è sinoni¬
mo di comunitarismo livellante46

7. C’è infatti una “uniformità” che equivale all’ar¬
monia del portamento: cosa non soltanto buona, ma necessaria. La esige anche S.
Agostino nella Regola^ , e la richiede il recente documento della Congregazione per
gli Istituti di Vita Consacrata sulla “Vita fraterna in comunità”, in cui è detto che la
“comunione" dei cuori sta alla “comunità” esterna della vita, come l’anima al cor¬
po8.

Il testo delle ratisbonensi, più avanti, attraverso altre prescrizioni, evidenzia ul¬
teriormente questa istanza agostiniana di comunione e di comunità. Ce n’è una so¬
prattutto - e si trova subito al cap. Ili - che riveste una straordinaria importanza. E’
fatto obbligo ai religiosi di adunarsi al mattino di tutti i giorni dell’anno - con la so¬
la eccezione del giovedì, venerdì e sabato della settimana santa - nell’aula capi¬
tolare, per un incontro fraterno. Un religioso leggeva il Martirologio, il Priore com¬
mentava un brano delle Costituzioni e dava le sue comunicazioni, e i religiosi si con¬
frontavano fraternamente per una seria programmazione della giornata e in una se¬
rena revisione di vita.

E’ superfluo dire quanto un simile incontro quotidiano incidesse positivamen¬
te nel comune sforzo di migliorare la qualità della vita fraterna. Non per altro negli
Istituti religiosi i "Capitoli” conventuali e di rinnovamento hanno avuto sempre, e
continuano ad averlo, un grande ruolo di recupero e di rilancio della comunione fra-

4 Reg. 3.
5 Costit. 1290, Prologo.
6 Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica, La vita fraterna in co¬

munità, Roma, 1994, n. 39.
7 Reg. passim.
8 Vita fraterna in comunità, n. 3: «Si possono distinguere dunque nella vita comunitaria due elemen¬

ti di unione e di unità tra i membri: - uno più spirituale: è la "fraternità" o "comunione fraterna", che
parte dai cuori animati dalla carità. Esso sottolinea la "comunione di vita” e il rapporto interpersonale;
- l'altro più visibile: è la "vita in comune" o "vita di comunità" che consiste "nell'abitare nella propria
casa religiosa legittimamente costituita" e nel "condurre vita comune" attraverso la fedeltà alle
stesse norme, la partecipazione agli atti comuni, la collaborazione nei servizi comuni».

48



terna. Lo diceva S. Agostino9, e lo ribadisce autorevolmente il documento della Con¬
gregazione per gli Istituti di Vita Consacrata: «Senza dialogo e ascolto, c'è il rischio
di condurre esistenze giustapposte o parallele, il che è ben lontano dall’ideale di fra¬

ternità»10.
Molto forte anche il richiamo delle Costituzioni all’osservanza della vita comune,

al n. 438: «Prima che il Capitolo termini, tutte queste cose vengano ricordate e ri¬
badite con forza ai Provinciali, e perentoriamente si ordini loro che facciano os¬
servare la vita comune dai Priori insieme con i loro frati. Infatti, l’individualismo dei
religiosi causa disordine in convento, e i frati sono indotti a rubare, trascurano il be¬
ne comune, su cui si fondano la stabilità dell’Ordine, la salute delle anime, la pa¬
ce e la tranquillità del corpo; e ad ogni ora indulgono alla mormorazione e alla de¬
nigrazione, da cui dipendono il disordine nell'Ordine e la perdizione delle anime.
Poiché dunque la radice e il fomite di questo pessimo comportamento è la vita di¬
sordinata e perversa di un cattivo Priore, non si deve permettere che rimanga più
a lungo nel suo ufficio. Vivendo infatti così, non merita il nome di pastore, ma di lu¬
po del gregge affidatogli»11 .

B - Culto divino
Un altro principio agostiniano si deduce dal primo capitolo, che esordisce con una

precisa norma disciplinare: l’obbligo per i religiosi di essere solleciti alla preghie¬
ra del Mattutino in chiesa. Nessuna motivazione teologica a giustificazione di
questa prescrizione, ma è facile sottintenderla; anzi, essa è chiaramente indicata più
avanti al n. 484, dov’è detto che, in forza della sua vocazione, il religioso è chiamato
ad affermare il primato di Dio nella propria vita e a rendergli culto: «La somma ope¬
ra dell'uomo - diceva S. Agostino - è soltanto lodare Dio»12 13.

Molto belle, nel cap. XVIII, le parole che le Costituzioni mettono sulle labbra del
Priore, quando si rivolge al giovane che è in procinto di emettere la professione:
«Caro Fratello, il tempo della tua prova è terminato. In esso hai sperimentato
l’austerità del nostro Ordine; sei stato con noi come uno di noi, eccetto che nei con¬
sigli (evangelici). Pertanto adesso devi scegliere fra due possibilità: o andar via da
noi per ritornare nella tua strada, o rinunziare a questo secolo per consacrarti e of¬
frire tutto te stesso a Dio e al nostro Ordine»12 . «Offrire tutto te stesso a Dio»\ Ec¬
co cos’è la vita religiosa: dono totale di se stesso a Dio e affermazione della sua cen¬
tralità nella nostra vita. Anche la meticolosa ingiunzione ai Priori perché provvedano
con cura alle suppellettili della chiesa, è segno della straordinaria importanza che
le Costituzioni assegnano alla vita liturgica14. La loro incuria infatti su questa ma¬
teria potrebbe destare irritazione e derisione tra il popolo15.

Senza dover continuare con altri esempi, noto solamente un particolare: l’istan¬
za cultuale di dedicare il primo capitolo delle Costituzioni OAD all’Ufficio divino, è
rimasta una costante invariata nelle redazioni seguenti, fino ai nostri giorni16.

9 Disc. 355; 356.
19 Vita fraterna in comunità, n. 32; cf n. 26: «Le comunità infatti riprendono quotidianamente il

cammino, sorrette dall'insegnamento degli Apostoli...».
11 Cost. 1290, c. XL, n. 438.
12 Esposiz. salmo 44,9; cfr. Confess. 1,1,1; V,1,1; X, 22,32; Soliloqui 1,1,1-6.
13 Cost. 1290, cap. XVIII, n. 115.
14 Cost. 1290, c. XXXVII.
15 Cost. 1290, c. XXXVII, n. 367.
16 Cf Espos. salmo 144,1: «Oso dire infatti alla vostra Carità che Dio, per essere ben lodato dall’uomo,

ha cantato lui stesso la propria lode e in tanto l'uomo ha trovato come lodarlo in quanto Dio s'è de¬
gnato lodare se stesso»; cf Confess. IX,4,8.

49



C - La misericordia di Dio e dei fratelli

Un altro tema di grande valore agostiniano, oltre che biblico naturalmente, è quel¬
lo della "misericordia”. Esso emerge bene dal cap. XV nella risposta dell’aspiran¬
te novizio al Superiore, durante il rito di inziazione alla vita religiosa. «Che cosa chie¬
di?». «La misericordia di Dio, e la vostra (misericordia)» ("misericordiam Dei, et ve-
stram"). In seguito questa risposta sarà modificata così nel Rituale OSA: «La mi¬
sericordia di Dio e la società dei fratelli»; e nel Rituale OAD: «La misericordia di Dio,
la croce di Cristo e la società dei fratelli». Si tratta di modifiche certamente ottime,
soprattutto quest’ultima, che con la "croce di Cristo” aggiunge, nello spirito della
Riforma, un elemento di straordinaria portata spirituale. Ma non si può nascondere
una certa nostalgia per la prima, perché essa, con la richiesta della duplice mise¬
ricordia, di Dio e dei fratelli, metteva meglio in luce il significato peculiare del tema
del culto di Dio e della comunione fraterna: esercizio di misericordia. Che altro in¬
fatti è in concreto rendere culto a Dio, se non vivere del suo continuo perdo¬
no17? cantare al Dio-misericordia, che accoglie noi-miseria e ci perdona e ci redi¬
me? Non dimentichiamo mai la realtà della nostra situazione umana, fotografata in
maniera splendida da quella frase di S. Agostino a commento dell’episodio evan¬
gelico dell’adultera: «Rimasero soltanto loro due: la miseria e la misericordia»18. E
che altro è vivere fraternamente in comunità se non accoglierci reciprocamente nel¬
la misericordia, cioè fare a gara per essere, l’uno per l’altro, un cuore di fronte al¬
la miseria? Così S. Agostino spiega il gesto della lavanda dei piedi: «Perdoniamo¬
ci a vicenda i nostri torti, e preghiamo a vicenda per le nostre colpe, e così, in qual¬
che modo, ci laveremo i piedi a vicenda. E’ nostro dovere adempiere, con l’aiuto
della sua grazia, questo ministero di carità e di umiltà»19. E dice anche molto be¬
ne al riguardo il già citato documento sulla Vita fraterna in comunità: «L’ideale co¬
munitario non deve far dimenticare che ogni realtà cristiana si edifica sulla debo¬
lezza umana. La “comunità ideale” perfetta non esiste ancora... Il nostro è il tem¬
po della edificazione e della costruzione continua: sempre è possibile migliorare e
camminare assieme verso la comunità che sa vivere il perdono e l’amore. Le co¬
munità infatti non possono evitare tutti i conflitti. L’unità che devono costruire è
un’unità che si stabilisce al prezzo della riconciliazione»20.

D - Austerità
In un Ordine che aveva radici storiche eremitiche, l’elemento dell’austerità non

poteva non spiccare. E infatti esso percorre le Costituzioni ratisbonensi dall’inizio
alla fine. Basti un solo riferimento, tratto dal cap. XV, dov’è indicata la traccia del¬
la monizione del Priore al giovane novizio: «Il Priore gli faccia presente l’austerità
dell’Ordine, cioè la rinunzia della propria volontà, le veglie di notte e le fatiche di
giorno, la mortificazione della carne, il disonore della povertà, il rossore della men¬
dicità, la spossatezza dei digiuni, il tedio del chiostro, e cose del genere»21 .

Con una frase molto incisiva e profonda, anche il documento della Congregazione
per gli Istituti di vita consacrata sulla "vita fraterna in comunità” scrive: «La comunità
senza mistica non ha anima, ma senza ascesi non ha corpo»^^.
17 Città di Dio X,22.
18 Comm. Vg. Gv. 36,5.
19 Comm. Vg. Gv. 58,5.
20 Vita fraterna in comunità, n. 26.
21 Cost. 1290, c. XV, n. 99.
22 Vita fraterna in comunità, n. 23.

50



E - Umiltà

Un discorso a parte merita, per i suoi ricchi contenuti biblici e agostiniani, il te¬
ma dell’umiltà. Salvo errore, nelle Costituzioni ratisbonensi ricorre 27 volte, pre¬
cisamente: 6 volte l'aggettivo humilis, humiles, 9 volte il sostantivo humilitas, 11
volte l'avverbio humiliter, 1 volta il verbo humiliare. C’è un ventaglio di sfumatu¬
re, da cui emerge un’umiltà, sinonimo di stile religioso, vero abito dei consacrati.
Le Costituzioni stesse, al n. 116 vedono nel saio religioso un «segno di innocenza
e di umiltà».

Di particolare importanza è il contenuto del n. 113, dove si parla delle molte co¬
se che il Maestro deve insegnare ai novizi. Fra esse c’è quella di proporre loro l'idea¬
le di diventare modelli di virtù, soprattutto (praesertim) - vi è detto - di umiltà e di
ubbidienza. Simile indicazione è offerta al n. 231, dove si parla dei compiti del Prio¬
re. Egli, oltre al resto, deve esortare i suoi religiosi alla pratica delle virtù: dell'umiltà,
al primo posto, cui seguono l’ubbidienza, la povertà, la castità. Sembra proprio - sia¬
mo tre secoli prima - l'elenco dei voti che dal 1598 professano gli Agostiniani Scal¬
zi!

Ma l’indicazione più suggestiva può forse ritenersi quella del n. 467, dov’è ab¬
bozzato quel riferimento umiltà-culto, che sarà più chiaro nelle Costituzioni OSA del
1581 e delle Costituzioni OAD 1598, e avrà la formulazione più chiara e precisa nel¬
la Bolla di approvazione delle Costituzioni OAD nel 1610 da parte di Paolo V.
Questa frase: "servire il Signore in spirito di umiltà", è quella che certamente co¬
stituisce la puntualizzazione migliore del carisma degli Agostiniani Scalzi23. Leg¬
giamo questo testo: «Poiché non è conveniente che coloro che si sono liberati da¬
gli ondeggiamenti di questo secolo e si sono dedicati al culto di Dio, posseggano in
convento ciò che tanto felicemente e saggiamente hanno lasciato nel secolo, con
queste Costituzioni stabiliamo e ordiniamo che nessun religioso dell'Ordine, pos¬
segga, fuori del convento, qualcosa per conto suo o per mezzo di altra persona; ma
che, contento della elargizione delle elemosine dei fedeli, come estraneo al mon¬
do, si impegni assiduamente, mediante la celebrazione delle Messe, le preghiere,
la predicazione, la lettura della Sacra Scrittura, a servire umilmente Dio, cui solo in
pace si rende culto»24.

F - Amore per gli studi

L’austerità e l’umiltà non temono la scienza, ma la postulano, come spiega S.
Agostino: «Se ti si dice di essere umile, non è per impedirti d’essere sapiente»25.
«L'Apostolo dice: “La scienza gonfia". Ma questo non comporta che dobbiate ri¬
fuggire dalla scienza e scegliere l’ignoranza per non gonfiarvi... Dovete anzi ama¬
re la scienza, ma anteporre a essa la carità: la scienza gonfia quando sia sola... La
scienza gonfia dove la carità non edifica, ma dove essa edifica, la scienza è cosa sal¬
da: non può esservi gonfiamento di orgoglio là dove la roccia è il fondamen¬
to»26.

Compresero bene questa verità quei primi nostri confratelli Agostiniani che, nel
1290, nelle Costituzioni ratisbonensi promossero con vigore l’amore per gli studi,

23 Cavallari Eugenio, oad, Servire l'Altissimo in spirito di umiltà, Lettera all’Ordine nel IV centenario di
fondazione, 1992.

24 Cost. 1290, c. XLIV, n. 467.
25 Esp. salmo 130,12; cfr. Comm. Vg. Gv. 97-98.
26 Disc. 354,6.

51



dando precisi ordini in proposito: «Stabiliamo e ordiniamo di osservare senza
eccezione che il Priore Generale del tempo si adoperi perché in Italia vi siano al¬
meno quattro Studi Generali efficienti per fervore e diligenza; e che anche nelle al¬
tre Province, secondo le possibilità di ciascuna, vi sia lo stesso numero di Studi»27 .

«Ogni Provincia del nostro Ordine abbia sempre un religioso studente nello
Studio Teologico di Parigi, la cui scelta appartiene al Provinciale o al Vicario Generale
e ai Definitori del Capitolo Provinciale. Egli studierà a Parigi per un quinquennio, e
per lui la stessa Provincia provvederà a versare ogni anno nella Natività della
gloriosa Vergine dieci libre di turoni»22.

«AI predetto Studio non venga inviato nessun religioso che non sia convenien¬
temente istruito nelle materie grammaticali e logiche, e non sia persona umile e de¬
gna di lode per vita e buona reputazione, non si sia macchiato di omicidio, di fur¬
to o di qualche vizio carnale, non sia stato infamato pubblicamente, né sia mai usci¬
to dall’Ordine con infamia»29

*.

«Inoltre il Priore Generale provveda perché gli Studi, nei quali risiede il fonda¬
mento dell’Ordine, si conservino in tutto l'Ordine, anzi fioriscano per fervore e im¬
pegno di studio... E ciò farà non solo in occasione del Capitolo Generale, ma anche
più spesso per mezzo di lettere, nonché in occasione dei Capitoli Provinciali, al fi¬
ne di coinvolgere i Provinciali, i Lettori e i Priori»29.

G - La presenza di Maria

Desta ammirazione, in un testo tanto disciplinare, una forte accentuazione ma¬
riana. Bastino due riferimenti. I religiosi iniziavano la giornata con Maria: infatti ogni
mattina prima del Mattutino del giorno, dovevano recitare quello in onore della Bea¬
ta Vergine Maria31 *. Il secondo riferimento è ancora più significativo, perché relativo
al momento solenne della consacrazione. Il religioso emetteva il voto di obbedienza,
prima che nelle mani del Superiore, in quelle della Madonna. Questa era la formula
della Professione: «Io fra... faccio professione, e prometto obbedienza a Dio, alla
Beata Maria e a te Fra..., Priore generale dei Frati Eremiti di S. Agostino, e ai tuoi
successori, di vivere senza nulla di proprio e in castità, secondo la Regola del Bea¬
to Agostino, fino alla morte»22.

Questo elemento mariano è rimasto invariato nella formula di consacrazione de¬
gli Agostiniani Scalzi fino al 1969, cioè fino all’ultima revisione delle Costituzioni.

4. Conclusione

Altri temi si potrebbero ancora evidenziare. Io mi auguro che questi, che ho ap¬
pena annotati, contribuiscano all’approfondimento di queste prime Costituzioni Ago¬
stiniane, cui l’Ordine guarda nella ricorrenza giubilare del 750° anniversario della
sua fondazione.

P. Gabriele Ferlisi, OAD

27
28
29
30
31
32

Cost. 1290, c. XXXVI, n. 340; cfr. n. 433.
Cost. 1290, c. XXXVI, n. 328.
Cost. 1290, c. XXXVI, nn. 328-329.
Cost. 1290, c. XL, n. 433.
Cost. 1290, c. I, n . 7.
Cost. 1290, c. XVIII, n. 117.

52



DALLE COSTITUZIONI
RATISBONENSI

Gabriele Ferlisi, OAD

Unità di mente e
di cuore

In coro, con Ma¬
ria, inizia la gior¬
nata

Come accusarsi al
Capitolo delle
colpe

«Poiché la Regola del nostro Padre Agostino ci prescrive di ave¬
re un cuor solo e un’anima sola nel Signore, è giusto che noi,
dal momento che viviamo sotto una stessa Regola e una stes¬
sa Professione, ci presentiamo uniformi nell’osservanza delle
Costituzioni del nostro santo Ordine. Infatti l’uniformità este¬
riore della nostra condotta esprime e favorisce l’unità interio¬
re dei cuori. Impegno, questo, che si potrà certo osservare più
coscientemente e più facilmente ritenere a memoria, se ciò che
si deve fare viene raccomandato per iscritto, e in ogni circo¬
stanza risulti chiaro, attraverso la testimonianza scritta, come
si deve vivere» (Prologo, 1 ).

«Al primo segno che chiama al Mattutino, i religiosi si affretti¬
no ad alzarsi, facciano il segno della croce e in modo compo¬
sto si rechino in chiesa. Prima di entrare si segnino con l’acqua
benedetta; quindi, entrati, facciano inchino profondo e riverente
davanti all’altare maggiore, e con ordine vadano al loro posto.
Questo modo di entrare si osservi in tutte le altre Ore.
Dato l’ultimo segno, al cenno del Presidente, dopo aver detto
in silenzio il Padre nostro, si reciti il Mattutino della beata Ver¬
gine..., cui segue il Mattutino del giorno, secondo il rito della
Curia Romana, come è indicato nel Breviario...» (c. I, nn. 6-7).

«Vogliamo che si proceda in questo modo nell’accusa delle pro¬
prie colpe. Quando uno chiama direttamente in causa un altro,
o semplicemente lo menziona, stiano ambedue in piedi e non
parlino tra di loro, perché non accada che sorgano contese in
Capitolo. Si parli o in prima o in terza persona. Ossia, in prima
persona: Io confesso la mia colpa a Dio onnipotente e a voi, per
aver detto e fatto queste cose; in terza persona: Fra N. ricordi
che ha detto e fatto queste cose. Ambedue, mentre parlano,
stiano rivolti verso il Priore, il quale, a seconda delle colpe di
cui si sono confessati o sono stati convinti di essere colpevo¬
li, imporrà loro la pena, com’è prescritto negli statuti dell’Or¬
dine» (c. IV, n. 26).

53



Non accusare al¬
cuno per sempli¬
ce sospetto

«Nessuno accusi un altro per semplice sospetto; chi Io fa, do¬
vrà subire la pena che avrebbe sostenuto l’accusato se fosse
stato ritenuto colpevole. La stessa punizione subisca chi non
fornisce le prove dell’accusa» (c. IV, n. 30).

Si osservi un per¬
fetto silenzio

«Nel nostro Ordine si osservi sempre un perfetto silenzio in co¬
ro, dormitorio, chiostro, refettorio e celle... Il Priore può per¬
mettere che si parli sottovoce in refettorio durante la mensa e,
se necessario, in coro, ...» (c. XI, nn. 68.70).

Con quale amore
curare i confratel¬
li malati

«Il Priore non sia negligente verso i religiosi malati, sia novizi
che professi o conversi, perché l’assistenza ai malati è al di so¬
pra di tutto. In loro infatti si serve Dio... Se poi c’è qualche re¬
ligioso gravemente malato che soffre, per esempio, di febbri
terzane o quartane, doppie o semplici, continue o quotidiane,
o di qualche altra malattia occasionale o permanente, il Priore
Io affidi alle cure di un religioso, il cui cuore è posseduto da
Dio. Questi Io serva con la dovuta carità di giorno e di notte» (c.
XIII, n. 79).

Non fare l’amma¬
lato di professio¬
ne

«Terminata la necessaria convalescenza, il religioso torni alla
vita di comunità. Se qualcuno, per amore delle comodità, non
si vergogna di rimanere a lungo in infermeria, il Priore Io am¬
monisca e lo obblighi a riprendere il consueto tenore di vita» (c.
XIII, n. 83).

Premura e affetto
verso i confratelli
moribondi

«Quando un religioso si ammala, si accosti quanto prima al sa¬
cramento della confessione con grande pietà e nel modo pre¬
scritto, e riceva il santissimo Corpo di Cristo. Se continua ad
aggravarsi al punto che, da certi indizi o secondo il parere
dei medici, si prevede che non possa più riacquistare la salu¬
te, quando è ancora lucido, gli si amministri l’unzione degli in¬
fermi, secondo il rito della santa Chiesa cattolica e del nostro
Ordine; e si usi verso di lui ogni cura e attenzione. II Priore e i
confratelli Io aiutino con grande affabilità e lo confortino con la
parola e le opere; e la preghiera quotidiana di tutti lo sollevi.
Ciascuno si ricordi della propria condizione, perché la morte è
la porta per cui passa ogni uomo. Il moribondo non sia lasciato
senza la presenza di un religioso che l’assista sia di giorno che
di notte, fin quando la sua anima non si sarà separata dal
corpo. Al momento della morte, dopo il segno dato dall’infer¬
miere o dal sacrista, tutti i religiosi senza indugio si raccolga¬
no attorno a lui e recitino debitamente l’Ufficio» (c. XIV, n. 90).

Il novizio chiede
la misericordia di
Dio e dei fratelli

«Quando uno chiede di essere accolto nel nostro Ordine, non
si esaudisca subito la sua domanda, chiunque egli sia, ma si
faccia discernimento per vedere se il suo spirito è da Dio. Se
persevererà nel proposito dimostrandosi idoneo, dopo aver ot¬
tenuto l’approvazione del Priore e della maggioranza del Ca¬
pitolo, nell’ora fissata dal Priore e dai religiosi anziani, presente
tutta la comunità, il novizio venga accompagnato in Capitolo da

54



Qualità del mae¬
stro dei novizi

La professione re¬
ligiosa

Nella formula della
Professione si fa
voto anche a Maria

uno o due religiosi, che lo hanno istruito sul modo di chiede¬
re la misericordia. Egli, stando nel mezzo, si prostri; e alla do¬
manda del Priore: "Che cosa chiedi?", risponda: "La miseri¬
cordia di Dio, e la vostra"» (c. XV, n. 98).

«Il Priore assegni come maestro ai novizi un religioso, che
sia uomo dotto e onesto, ritenuto idoneo, ed esimio zelatore
del nostro Ordine. Egli innanzitutto insegni loro a confessarsi
bene con sincerità, equilibrio e frequenza; a vivere nella pu¬
rezza e senza tenere nulla come proprio. Li istruisca sulla Re¬
gola, le Costituzioni, l’Ufficio, il canto, il modo di comportarsi,
le consuetudini e le altre osservanze dell’Ordine. Procuri dal
Priore tutto ciò che è loro necessario. Se sono sonnolenti, li sol¬
leciti ad alzarsi per la preghiera notturna, e in chiesa li scuota.
Quando li vede comportarsi in modo svogliato, faccia tutto il
possibile con parole e gesti, con dolcezza e con severità, per¬
ché si correggano. A lui infatti è stata affidata in modo speciale
la loro formazione» (c. XVII, n. 111).
«Il Maestro insegni al novizio... come deve pregare e che cosa
deve chiedere, facendo ciò sommessamente per non recare di¬
sturbo agli altri; con quanta cura custodire il suo cuore e con¬
trollare la sua lingua; con quale impegno conservare i libri, le
vesti, il vasellame e gli altri oggetti della casa; quale esempio
dare agli altri, soprattutto di umiltà e di obbedienza; non cam¬
minare a testa alta, ma con gli occhi bassi...; degli assenti di¬
re solo cose buone; non lodare nessuno in sua presenza; non
ingiuriare nessuno; sopportare le offese ricevute...; amare la
povertà e fuggire i piaceri che insidiano la castità; non scostarsi
dalla volontà del Priore per affermare la propria; leggere avi¬
damente la sacra Scrittura, ascoltarla devotamente e studiar¬
la con ardore» (c. XVII, n. 113).

«Terminato il periodo di prova del novizio, il Priore si informi
diligentemente da coloro che lo hanno seguito sulla sua vita e
la sua condotta. Se il suo comportamento risulta santo e one¬
sto per cui si può confidare nella sua perseveranza, il Priore
convochi in Capitolo il novizio, e dinanzi ai religiosi, gli parli co¬
sì: Caro Fratello, il tempo della tua prova è terminato. In esso
hai sperimentato l’austerità del nostro Ordine; sei stato con noi
come uno di noi, eccetto che nei consigli (evangelici). Pertan¬
to adesso devi scegliere fra due possibilità: o andar via da
noi per ritornare nella tua strada, o rinunziare a questo secolo
per consacrarti e offrire tutto te stesso a Dio e al nostro Ordine,
convinto che, dopo questa tua totale donazione, non potrai più
sottrarre, per qualunque motivo, il tuo collo al giogo dell’ob¬
bedienza di questo Ordine, che adesso, potendolo fare libe¬
ramente, ti impegni invece con matura deliberazione ad ac¬
cettare» (c. XVIII, n. 115).

«Io Fra... faccio professione, e prometto obbedienza a Dio, al¬
la beata Maria, e a te Fra..., Priore Generale dei Frati Eremiti di
Sant’Agostino e ai tuoi successori (oppure: e a te Fra..., a no-

55



me e in sostituzione del Priore Generale dei Frati Eremiti
dell’Ordine di Sant'Agostino e dei suoi successori) di vivere
senza proprio, e in castità, secondo la Regola del beato Ago¬
stino, fino alla morte» (c. XVIII, nn. 117-118).

Il Priore esorti a
praticare l’umiltà,
l’ubbidienza, ecc.

«Il Priore, cui è stata affidata dall’Ordine la cura delle anime dei
suoi sudditi e per le quali deve rendere conto a Dio, fra l’altro,
esorti ed ammonisca frequentemente i suoi religiosi a praticare
le virtù dell’umiltà, dell’obbedienza, della povertà e della per¬
fetta castità» (c. XXXI, n. 231).

Su che cosa i Vi¬
sitatori debbono
indagare

«I Visitatori controllino diligentemente come sono serviti i
malati ed educati i novizi; ... se si osserva il silenzio nelle ore
e nei luoghi stabiliti; se si rispetta il dovuto modo di parlare e
di trattare con le donne; se alcuno tiene per sé qualcosa come
proprio, senza il permesso del Priore, o, seppure col permes¬
so, qualcosa che non si addice alla povertà; se i religiosi par¬
tecipano al Capitolo nel modo prescritto; se c’è chi non par¬
tecipa abitualmente alla Messa conventuale; se il Priore è at¬
tento e sollecito al buon andamento del convento. In partico¬
lare, i Visitatori controllino bene come il Priore ha amministrato
la proprietà, e quali migliorie ha apportato alla chiesa e agli edi¬
fìci durante il suo governo; se mantiene la pulizia e l’ordine nel¬
la chiesa e nell’oratorio, nonché il decoro degli arredi sacri; se
in dormitorio, foresteria, infermeria, celle e officine tiene tut¬
to come è prescritto dalle Costituzioni; se fa cantare tutta la li¬
turgia delle Ore, diurna e notturna, eccetto Sesta; se zela
l’amore e l’onore dell’Ordine, e di esso non dice se non ciò che
è buono e merita lode» (c. XXXV, n. 317).

Lo Studio Teolo¬
gico di Parigi

«Ogni Provincia del nostro Ordine abbia sempre un religioso
studente nello Studio Teologico di Parigi, la cui scelta spetta al
Provinciale o al Vicario Generale e ai Definitori del Capitolo Pro¬
vinciale. Egli studierà a Parigi per un quinquennio, e per lui la
stessa Provincia provvederà a versare ogni anno nella Natività
della gloriosa Vergine dieci libbre di turoni» (c. XXXVI, n. 328).

Chi può essere in¬
viato a Parigi

«Al predetto Studio non venga inviato nessun religioso che non
sia convenientemente istruito nelle materie grammaticali e
logiche, non sia persona umile e degna di lode per vita e buo¬
na reputazione, non si sia macchiato di omicidio, di furto o di
qualche vizio carnale, non sia stato infamato pubblicamente,
né sia mai uscito dall’Ordine con infamia» (c. XXXVI, nn. 328-
329).

Gli Studi Generali
d’Italia

«Stabiliamo e ordiniamo di osservare senza eccezione che il
Priore Generale del tempo si adoperi perché in Italia vi siano al¬
meno quattro Studi Generali efficienti per fervore e diligenza;
e che anche nelle altre Province, secondo le possibilità di cia¬
scuna, vi sia lo stesso numero di Studi» (c. XXXVI, n. 340; cfr.
n. 433).

56



Negli Studi è ri¬
posto il fonda¬
mento dell’Ordine

Importanza e cen¬
tralità di vivere la
vita comune

Servire il Signore
in spirito di umiltà

«Inoltre il Priore Generale provveda perché gli Studi, nei qua¬
li risiede il fondamento dell’Ordine, si conservino in tutto l’Or¬
dine, anzi fioriscano per fervore e impegno nello studio... E ciò
farà non solo in occasione del Capitolo Generale, ma anche più
spesso per mezzo di lettere, nonché in occasione dei Capitoli
Provinciali, al fine di coinvolgere i Provinciali, i Lettori e i Prio¬
ri» (c. XL, n. 433).

«Prima che il Capitolo termini, tutte queste cose vengano ri¬
cordate e ribadite con forza ai Provinciali, e perentoriamente si
ordini loro che facciano osservare la vita comune dai Priori in¬
sieme con i loro frati. Infatti, Lindividualismo dei religiosi cau¬
sa disordine in convento, e i frati sono indotti a rubare, tra¬
scurano il bene comune, su cui si fondano la stabilità dell’Or¬
dine, la salute delle anime, la pace e la tranquillità del corpo; e
ad ogni ora indulgono alla mormorazione e alla denigrazione,
da cui dipendono il disordine nell’Ordine e la perdizione delle
anime. Poiché dunque la radice e il fomite di questo pessimo
comportamento è la vita disordinata e perversa di un cattivo
Priore, non si deve permettere che rimanga più a lungo nel suo
ufficio. Vivendo infatti così, non merita il nome di pastore, ma
di lupo del gregge affidatogli» (c. XL, n. 438).

«Poiché non è conveniente che coloro che si sono liberati da¬
gli ondeggiamenti di questo secolo e si sono dedicati al culto di
Dio, posseggano in convento ciò che tanto felicemente e sag¬
giamente hanno lasciato nel secolo, con queste Costituzioni
stabiliamo e ordiniamo che nessun religioso dell’Ordine, pos¬
segga al di fuori del convento qualcosa per conto suo o per
mezzo di altra persona; ma che, contento della elargizione
delle elemosine dei fedeli, come estraneo al mondo, si impe¬
gni assiduamente, mediante la celebrazione delle Messe, le
preghiere, la predicazione, la lettura della Sacra Scrittura, a ser¬
vire umilmente Dio, cui solo in pace si rende culto» (c. XLIV, n.
467).

P. Gabriele Ferlisi, OAD

57



INNO AGOSTINIANO
DELLA CARITÀ

«Quel tanto che capisci delle Scritture
è carità che ti si rivela,
e quello che non capisci
è carità che ti resta nascosta (...).
Perciò, fratelli, esercitate la carità,
dolce e salutare vincolo delle anime:
senza di essa il ricco è povero;
con essa il povero è ricco.
Essa è paziente nelle avversità,
moderata nella prosperità.
E forte in mezzo alle dure sofferenze,
piena di gioia nelle opere buone;
nelle tentazioni sicurissima;
nell’ospitalità larghissima;
lietissima tra i veri fratelli;
pazientissima con quelli falsi.
In Abele che sacrifica è gradita a Dio,
in Noè sicura nel diluvio;
nelle peregrinazioni di Abramo fedelissima;
in Mosè, fra le ingiurie, mitissima;
nelle tribolazioni di Davide sommamente mansueta.
Nei tre fanciulli aspetta con tranquilla innocenza
contro le fiamme che saranno innocue;
nei Maccabei è forza che sostiene le fiamme crudeli.
E casta in Susanna sposa, in Anna vedova, in Maria vergine.
E franca in Paolo nell’incolpare,
è umile in Pietro che ubbidisce.
E umana nei cristiani che si confessano,
divina nel perdono che accorda (...).

58



Quanto è grande la carità!
E l’anima dei Libri sacri,
è la virtù della profezia,
è la salvezza dei sacramenti,
è la forza della scienza,
il frutto della fede,
la ricchezza dei poveri,
la vita dei morenti (...).
Solo la carità fa sì che la felicità altrui non ti turbi,
perché non è gelosa.
Solo essa si esalta per la prosperità,
perché non si gonfia di superbia.
In virtù di essa sola non vi è rodio di cattiva coscienza,(...)
Essa va tranquilla fra gli insulti,
è benefica fra gli odi.
Di fronte al ribollire delle ire è placida,
in mezzo a trame insidiose è innocente.
E afflitta nelle cattiverie,
respira nella verità (...).
Essa sopporta tutto nella presente vita,
per la ragione che tutto crede sulla futura vita (...).
Perciò praticate la carità e portate,
meditandola santamente,
frutti di giustizia.
E se troverete voi, a sua lode,
altre cose che io non vi abbia detto ora,
lo si veda nel vostro modo di vivere»

(S. Agostino, Discorso 350).

59



NELLE FILIPPINE

Pietro Scalia, OAD

Nel breve giro di dodici mesi - dopo il viaggio da me compiuto nelle Filippine
nell’agosto dello scorso anno - si realizza, quasi come un prodigio, la partenza del
nostro primo missionario per le Filippine.

Questo, senza dubbio, è un avvenimento di portata storica per l’Ordine, che si
riallaccia ad una precedente presenza, anche se dovuta a contingenze storiche par¬
ticolari, di alcuni nostri religiosi nel convento di Manila, tra gli Agostiniani Recolletti:
dal 1720 al 1737, con P. Marcello di S. Nicola, proveniente dal Tonchino, e dal 1812
al 1821, con i PP. Anseimo di S. Margherita e Adeodato di S. Agostino, provenienti
dalla Cina (cf “Presenza Agostiniana” , 1993/6, pp. 19-21}.

Il 30 luglio, il P. Generale, P. Eugenio Cavallari, con i due chierici filippini, Fra Libby
Danos e Fra Crisologo Suan, è partito per le Filippine, ospite dei Recolletti dell’Uni¬
versità di S. Josè in Cebu City, capitale dell’isola omonima. Egli, dopo aver consultato
nei mesi scorsi il Card. Vidal, arcivescovo di Cebu, il quale aveva espresso il suo pie¬
no consenso e appoggio all’iniziativa di fondare un seminario nelle Filippine, è par¬
tito per definire le modalità della presenza dell’Ordine in quella terra.

II 2 agosto successivo, con volo Alitalia, è stata la volta di P. Luigi Kerschbamer,

Cebu, 17 agosto 1994: La Concelehrazione inaugurale della Casa "S.
Nino c Madre di Consolazione", nell'abitazione dei coniugi Casi

il religioso prescelto dal
Definitorio Generale per
realizzare l’apertura del¬
la prima Casa-semina¬
rio in Cebu. Egli porta
con sé una notevole
preparazione ed espe¬
rienza nel campo mis¬
sionario e della forma¬
zione, avendo trascorso
diciassette anni in Bra¬
sile.

Fin dai primi giorni,
la Provvidenza ha gui¬
dato in modo insperato
gli eventi, tanto che il 13
agosto ci è stata offerta
una grande casa come

60



prima residenza nel “Village S. Nino" in Cebu City. Questo gesto generoso lo si de¬
ve ai coniugi Victorino e Maria Pilar Cusi, che ringraziamo di cuore.

La sera del 17 agosto, festa di S. Chiara da Montefalco, ha avuto luogo la con¬
celebrazione inaugurale con la partecipazione del P. Generale, P. Luigi Kerschba-
mer, P. Bernardino Ricafrente, Provinciale degli Agostiniani, P. Emeterio Buhao, Ret¬
tore dell’Università S. José dei Recolletti, e altri sacerdoti. Subito dopo, in proces¬
sione, è stata portata nella nuova residenza l’effigie del Santo Nino, ed è stata im¬
partita la benedizione alla casa, intitolandola "S. Nino e Madre di Consolazione".

Questa, in breve, la notizia "bomba" che caratterizzerà senz’altro, per l’Ordine,
l’anno 1994.

k * k

A P. Luigi, non nuovo né a partenze
né ad interviste, ho voluto rivolgere, a
nome di "Presenza", alcune domande,
proprio il giorno prima della partenza
per le Filippine. Egli ha risposto con la
sua abituale meticolosità, ma anche con
molta disinvoltura, chissà?, forse per
celare l’immancabile emozione per que¬
sta nuova “avventura”.

- P. Luigi, cosa si sente, dopo una
permanenza di circa 17 anni in Brasi¬
le, e con i primi frutti maturi da assa¬
porare, nella imminenza ormai di un
nuovo viaggio, non certo al buio, ma
con tante incognite e nuove diverse
prospettive pastorali e sociali?

Volta per volta negli anni passati ho
sempre cercato di condividere tra con¬
fratelli e amici i momenti più importan¬
ti della missione brasiliana: i timori ini¬
ziali, i piccoli passi, fatti volta per volta
assieme agli altri confratelli, per poi ar¬
rivare a raccogliere frutti abbondanti.
La storia è sempre un insieme dei limi¬
ti umani con la ricchezza che viene dal
cielo. Quindi la storia si ripete: c'è scrit¬
to nella Bibbia che mentre andavano
erano timorosi e preoccupati, poi inve¬
ce ritornarono saltando di gioia, por¬
tando i loro covoni. Se penso al futuro,
vorrei dire che non penso più con fede,
ma proprio già con la certezza a causa
della visione delle cose passate. Ricordo
che, quando diciassette anni fa anda¬
vo verso Milano per prendere l'aereo
per il Brasile, qualcuno voleva farmi co¬
raggio spiegandomi che fede significava,

P. Luigi Kerschbamer
pochi giorni dopo il suo arrivo a Cebu.

si, un salto nel buio, ma non nel vuoto.
Ormai ne sono sicuro, e mi butto con
gioia in questa nuova avventura mis¬
sionaria.

- Non è mai bene “guardare indietro
dopo aver messo mano all’aratro”,
ma quando il lavoro compiuto può
essere di lode al Signore, è senz'al¬
tro giustificato. Cosa puoi dirci del la¬
voro, soprattutto vocazionale, che è
stato compiuto in Brasile, e puoi dir¬
cene, se c’è, il segreto?

61



Cebu, 17 agosto 1994: Dopo la concelebrazione, P effigie del S. Nino è
stata portata processionalmente nella nuova casa.

Nella foto il P. Generale con P. Luigi e i due chierici filippini

Il P . Generale e i due chierici filippini Fra Libby e Fra Crisologo
in visita "di ringraziamento" alla basilica del S. Ni fio

no offerto questa
possibilità con la pre¬
ghiera, i sacrifìci, l'a¬
micizia e il loro so¬
stegno economico: i
superiori, i parenti,
gli amici.

Nel campo voca¬
zionale forse è più fa¬
cile parlare di nume¬
ri. Tre seminari nuovi
e due ristrutturati che
attualmente accolgo¬
no quasi duecento
giovani. Ma ad altre
centinaia di giovani
abbiamo potuto offri¬
re il nostro servizio e
la nostra testimo¬
nianza agostiniana,
da solo e con altri
confratelli. Novantu¬
no sono stati i novizi
che mi sono stati af¬
fidati in questi ultimi
anni, suddivisi in set¬
te gruppi differenti.
Sette giovani sono ar¬
rivati al sacerdozio,
uno ha scelto di vive¬
re il carisma di fratel¬
lo, altri cinque arrive¬
ranno all'ordinazione
sacerdotale nei pros¬
simi mesi, e ogni an¬
no ci si potrà ralle¬
grare con la raccolta
dei “covoni”. Il se¬
greto? Abbiamo tro¬
vato un terreno ferti¬
le e abbiamo tentato

Comunque sia, il lavoro realizzato da
un sacerdote e missionario, visto con
gli occhi della fede, o anche solo dal
lato sociale, é sempre immenso. Quan¬
te famiglie, quanti giovani, quanti ado¬
lescenti, quanti poveri, quanti anziani,
quanti peccatori, ho trovato sulla mia
strada e ho potuto essere strumento di
vita e di speranza. Non posso tralascia¬
re di ringraziare tutti coloro che mi ban¬

di coltivarlo bene con la nostra testi¬
monianza di religiosi agostiniani scal¬
zi, con la buona semente della Parola di
Dio, la nuova evangelizzazione, innaf¬
fiando con l'acqua viva dello Spirito
Santo.

A questo punto ci sta bene anche una
storiella; a me è stata raccontata proprio
alla vigilia della partenza dal Brasile.
C'è un aereo in difficoltà. Il capitano at-

62



traverso gli altopar¬
lanti invita i viaggia¬
tori a disfarsi di ogni
cosa superflua; il pre¬
te getta subito il bre¬
viario, lo segue la
suora gettando il ro¬
sario. Ma la storia
non finisce qui, qual¬
cuno getta fuori sia il
prete che la suora,
perché senza la pre¬
ghiera erano diventa¬
ti inutili anche loro.

- Nel dare la tua
risposta alla “nuova
“chiamata di Dio e
dei superiori, qual è
stata la motivazione
più profonda? Ci so¬
no stati ostacoli che
in un primo mo¬
mento sono sem¬
brati insormontabi¬
li? e in che modo
poi si sono dissolti?

Molti mi hanno già
rivolto questa do¬
manda. Intanto in
Brasile da Pentecoste
del 1994 fino a Pen¬
tecoste del 1995 si
celebra l'anno mis¬
sionario, una mag¬
giore sensibilizzazio¬
ne per aprirsi oltre i
confini pur grandi del
Brasile.

Cebu, 1 1 settembre 1994/ a) Celebrazione eucaristica per
l'inaugurazione della cappella della Casa; h) P. Luigi con i

chierici e i due nuovi postulanti

Dinanzi ai tanti giovani che saranno
coinvolti nella celebrazione una testi¬
monianza vale più che tante parole. Poi
la proposta esplicita dei superiori, che
per me è stata come una conferma per
questa nuova chiamata di Dio. Logica¬
mente la mia è una risposta di fede.
“Esci dalla tua terra e vai dove ti mo¬
strerò...”. I diciassette anni in Brasile
hanno fatto di quel paese la mia nuova
“terra”. Il canto, conosciuto da molti,
continua: “Quello che lasci tu lo conosci,

quello che porti vale di più. Andate e
predicate il mio vangelo: Parola di Ge¬
sù!”.

Ho offerto la mia disponibilità per
questa nuova missione nelle Filippine
per iscritto e ho lasciato stagionare il
foglio sotto la tovaglia dell'altare cele¬
brandovi la Messa per vari giorni. Il re¬
sto poi è stato solo attesa gioiosa e ri¬
conoscente per come sono andate e
stanno andando le cose e per tutto quel¬
lo che succederà.

63



- Come vorresti che i tuoi confratelli
(dell’Italia e del Brasile) ti fossero vi¬
cini e collaborassero con te?

Abbiamo come simbolo dell'Ordine
il cuore con una fiamma, vuol già dire
tutto. Nella celebrazione del quarto cen¬
tenario dell'Ordine qui in Brasile abbia¬
mo elaborato un adesivo: abbiamo col¬
locato il cuore in una mano aperta, ste¬
sa, per offrire felicità, il Vangelo. Tutto
questo è possibile farlo solo nella co¬
munione. Mi incoraggia la Lettera del
P. Generale ai confratelli dell'Ordine in
occasione dell’apertura di questa nuova
missione, perché ogni religioso si faccia
dono, e ogni comunità faccia il suo “do¬
no” per il nuovo “fondo per le Filippine”:
il cuore e la mano, lo Spirito e la mate¬
ria.

- Puoi dirci, tenendo certamente
presenti le direttive che l’Ordine ti avrà
già indicate, almeno in linea di mas¬
sima, su cosa fonderai e quale po¬
trebbe essere il tuo programma all’ini¬
zio di questa nuova “divina avventu¬
ra"?

Inizialmente potrò parlare poco agli
uomini (l'inglese e le varie lingue locali
non sono ancora il mio forte), ma potrò
dedicare così il tempo che avanza per
parlare a Dio, dove il cuore e il desiderio
bastano. Tutto il resto sarà una conse¬
guenza di questa impostazione.

- Ritorniamo per un attimo al pas¬
sato. Cosa pensi che ti mancherà di
più?

Sento solo il dovere della riconoscen¬
za verso il Signore per il cammino fatto
assieme a tanti giovani nella loro scelta
vocazionale, a tanti amici nella loro con¬
versione e nell'approfondimento della
loro vita cristiana. Tutto é stato dono
gratuito che ha dato un senso autentico

*

alla mia vita sacerdotale e religiosa.

- “Presenza” in questi anni penso
ti abbia dato molto, così come tu hai
dato molto a “Presenza". Pensi che
questo rapporto possa e debba conti¬
nuare, magari con nuove e più inte¬
ressanti prospettive?

Presenza Agostiniana, penso sia ciò
che doveva essere fin dall'inizio: dal
centro alla periferia, per rinnovare sem¬
pre lo spirito, l'entusiasmo, come la lin¬
fa che va dalle radici fino ai rami più
lontani, affinché questi possano poi pro¬
durre i loro frutti per il bene dell'albero
stesso e di tutta la comunità. Produrre
frutti di Chiesa, frutti di salvezza.

In Brasile il foglietto mensile presenta
agostiniana ha superato le cinquemila
copie, presto ci sarà quello in edizione
inglese.

- Al di là delle domande rituali, cosa
vorresti dire in questo momento ai
tuoi confratelli, agli amici, ai lettori
della nostra rivista?

Non cè niente di nuovo sotto il sole:
trecento anni fa è partito dal trentino
un missionario (gesuita) con il mio stes¬
so cognome, e guarda caso è andato a
finire nelle Filippine. Le isole sono set¬
temila, e ha passato i suoi ultimi anni
nella stessa isola dove sono stato de¬
stinato io: Cebu. Solo che lui ci ha mes¬
so tre anni per arrivarci, io sarò là in
meno di ventiquattro ore.

Ci sentiremo presto su queste pagine:
mi affido alla carità della preghiera e
della collaborazione di tutti, per essere,
a nome di tutti, sale della terra e luce del
mondo, in uno stile agostiniano, nuovo
nell'entusiasmo, nuovo nei metodi, e
nuovo nell'espressione, nell’annuncio
dell'unica verità che salva, il Vangelo di
Gesù Cristo, con la forza dello Spirito
Santo.

* *

64



A conclusione dell’intervista, P. Luigi ha accennato ad un suo (quasi) omonimo,
P. Agostino Kerschbaumer, missionario gesuita del XVII secolo, che, partito dal
Trentino, e dopo una permanenza nell’America Latina (Messico), ha svolto la sua
missione nelle Filippine almeno dal 1683 e fino al 1711, anno della sua morte, av¬
venuta in Cebu 1’11 aprile. La storia ci ricorda di lui che fu intrepido difensore del¬
la fede durante alcune sommosse di indigeni contro i missionari, fino ad affrontare,
con la pisside del corpo del Signore in mano, alcuni congiurati decisi ad ucciderlo
mentre celebrava la S. Messa. Quel gesto fece impaurire e scappare gli assassini,
senza che nessuno, anche dei fedeli presenti, fosse toccato; poco dopo altri indi¬
geni e soldati male intenzionati si fermarono davanti a lui immobili come statue,
senza procurare danno ad alcuno. Egli fu più volte maestro dei novizi ed ha lasciato
del suo viaggio verso le Filippine, iniziato il 28 gennaio 1681, una cronaca detta¬
gliata, cominciando dalla descrizione della nave, dei compagni e del vitto, fino al¬
le difficoltà di viaggio per il mare tempestoso e alle pratiche di pietà compiute sul¬
la nave. Una pura curiosità questa coincidenza? Forse, ma noi amiamo pensare ad
un buon auspicio.

P. Luigi, fino alla metà di ottobre, avrà la “consulenza" dei due chierici filippini.
Inizierà subito il suo lavoro per la formazione dei giovani che hanno chiesto di es¬
sere ammessi nell’Ordine come postulanti, ed in gennaio del prossimo anno avrà
anche la collaborazione di P. Jandir Bergozza, che lo raggiungerà dal Brasile.

L’intervista, effettuata ai primi di agosto, non prevedeva certamente sviluppi co¬
sì immediati e favorevoli, quali sono stati quelli dei primi giorni, dell’esperienza fi¬
lippina. Essi, comunque, verranno resi noti in maniera più ampia e, speriamo, con
nuovi sviluppi, nel prossimo numero della nostra rivista.

P. Pietro Scalia, OAD

La nuova Casa "S. Nino e Madre di Consolazione" in Cebu nelle Filippine, gentil¬
mente messa a disposizione dell'Ordine dai coniugi Victorino e Maria Filar Cusi

65



I CHIERICI BRASILIANI
Noterelle di un viaggio

Aldo Fanti, OAD

I chierici brasiliani? come non parlarne, visto che sono ciò che di più prezioso
possiede il nostro Ordine in Brasile? Più prezioso degli stessi conventi, perché la ric¬
chezza di una comunità la fanno le persone e non i beni immobili.

Sono consapevole di non avere né veste, né autorità, né competenza, né espe¬
rienza sufficienti per fornirvi di loro una panoramica completa (alcuni giorni di vi¬
ta in comune non bastano per conoscere uomini e cose). Mi limiterò, pertanto, ad
esprimere su di loro delle impressioni, semplici schizzi che, pur mancando di
completezza, possono fare intravvedere un quadro coi colori della primavera.

I chierici brasiliani provengono, per lo più, da famiglie dello Stato del Paranà, do¬
ve la terra rossa - quando la pioggia dal cielo l'aiuta - dà raccolti anche tre volte l'an¬
no. Appartengono a famiglie patriarcali di contadini con prole numerosa, dove il la¬
voro dei campi, pur scarsamente retribuito, è il sostegno che alimenta l'economia
della casa, e dove la ricerca e il dialogo con Dio scandiscono una vita vissuta
all’insegna di una fede senza incrinature e di cose semplici e genuine da “albero de¬
gli zoccoli”.

In quel terreno - un "humus naturaliter christianus” - la chiamata di Dio filtra con
buone possibilità di porvi radici. Difatti a Rio de Janeiro sono una trentina i chierici
che vi stanno rispondendo; a Toledo e Nova Londrina, tra chierici e novizi, venti-
due; a Genova sei. Cinquantaquattro chierici e novizi brasiliani sono una cifra da ca¬
pogiro se rapportata a quelle risicate dei nostri studentati italiani (ciò dico senza vo¬
ler fare dei paragoni indebiti).

Schietti, allegri, laboriosi, simpatici, alcuni prestanti e corteggiati non troppo ve¬
latamente dallo sguardo delle ragazze, calciatori e chitarristi per passione nazionale,
i nostri giovani sono dei veri "teen-agers" di Dio.

Abituati, in convento, a un vitto e a una vita piuttosto spartani, necessari, d’al¬
tronde, per temprare al sacrifìcio dell’oggi e del domani, ciascuno viene stimolato
a dare il proprio apporto alla comunità o col lavoro manuale (come lavandaio, mun¬
gitore, mozzo di stalla, lavapiatti, "churraschero", uomo di ramazza) o con quello
mentale (addetto al computer, al telefono, responsabile del complesso musicale).

Se alle feste corre qualche "cerveja" (birra) di troppo, ebbene, come non con¬
siderarla, dopo tanto lavoro, una venialità? Se qualcuno, a volte, cerca di defilar¬
si, ebbene, non avviene così in ogni istituzione umana? Se, tra i molti c’è chi de¬
feziona, ebbene, non è sempre successo così nella vita e nella storia degli Ordini?

Significative, a questo riguardo, sono due annotazioni che trascrivo dal diario in

66



data 10 febbraio: «Mentre distribuisco la comunione - tutti ricevono la particola sul
palmo - noto che i novizi hanno dei grossi calli alle mani. E ci faccio sopra una ri¬
flessione». «In questi giorni mi è capitato, più di una volta, di entrare in cappella in
orari diversi. Vi ho trovato sempre qualche novizio o qualche chierico a pregare. E
ci faccio sopra una riflessione».

Ho scritto di loro, indulgendo forse un po’ troppo all'ottimismo, come so e co¬
me posso. Senza pretese. Con simpatia. Con l’intento di sdebitarmi di giornate tra¬
scorse con loro in serenità, e per ringraziarli che la loro presenza, affabile e mas¬
siccia, mi ha riconciliato con la speranza in un futuro dell’Ordine.

Obrigado, rapazesì (grazie, ragazzi!).

P. Aldo Fanti, OAD

L’ALBERO FECONDO
Colosso addormentato, o mio Brasile,

deh, per pietade!, lascia in pace il sogno;
alza lo sguardo e sii con me gentile,
del mio lavoro avesti un dì bisogno.

Guarda ed ammira l’albero fecondo,
nato da un seme piccolo e sperduto,
che una mano gettò del solco in fondo
e che Iddio di frutti carico ha voluto.

E sono frutti belli e profumati
come quelli del verde Paradiso,
che i nostri primi padri fortunati
contemplaron cogli occhi e col sorriso.

E sono frutti che saran deposti,
circondati d’incenso e di preghiera,
sull’aitar, e sempre ben disposti
all’offertorio del mattino e sera.

Questi bei frutti del Brasile mio,
timbrati col carisma d’Agostino,
innalzar dovranno presto a Dio,
vittima ed offerta, Pane e Vino.

A tanta gente onesta e laboriosa
portatori di pace e d’armonia,
un giorno, terra santa e misteriosa,
udrai del canto lor la melodia.

P. Francesco Spoto, OAD

67



LA GRATUITÀ
NELLA MIA VITA CONSACRATA

Martina Messedaglia

Il Signore, chiamandomi al suo servizio nella vita religiosa, mi chiama al tempo
stesso all’apostolato: «Come il Padre ha mandato me, anch’io mando voi» (Gv
20,21). In quel “come" è racchiusa tutta la mia esperienza di gratuità, e questa - la gra¬
tuità - trova un’ulteriore radice nelle parole di Agostino, quelle che chiudono la Regola
che io professo: «Il Signore vi conceda di osservare con amore queste norme, qua¬
li innamorate della bellezza spirituale ed esalanti dalla vostra santa convivenza il buon
profumo di Cristo, non come serve sotto la legge, ma come donne libere sotto la gra¬
zia» (Regola, 48).

Ecco: “il buon profumo di Cristo", che emanano "donne libere sotto la grazia", è per
me, religiosa agostiniana, l’origine della gratuità che accompagna tutto il mio “servizio"
alla Chiesa, per la Chiesa e nella Chiesa.

All’origine della mia consacrazione religiosa c’è stata una chiamata di Dio che si
spiega solo con l’amore: amore assolutamente gratuito, personale, unico. Solo
questo amore, di carattere nuziale, ha motivato sempre il “perdere" la mia vita per Cri¬
sto, per il Cristo totale: la Chiesa. “Perdere”, uguale "gratuità”! uguale "dono"! ugua¬
le "impegno" generoso, instancabile... per la crescita del regno di Dio!

E ancora: serena e gioiosa tensione per una esperienza apostolica ed evangeliz¬
zatrice che nella Chiesa sia segno concreto di comunione e di unità.

In questa mia particolare esperienza di gratuità sono stata favorita dalla vita co¬
munitaria: l’intensità con cui è vissuta la nostra consacrazione, dà valore ad ogni no¬
stro lavoro e sostiene ogni nostra fatica, anche là dove sembra essere inutile, non ac¬
cetta o non capita. A sua volta, la nostra vita di consacrate è senz’altro favorita da un
apostolato serio, sereno, gratuito:

- ci stimola ad un maggior approfondimento biblico e spirituale;
- ci fa sentire umili e ci porta a fidarci più di Dio che delle nostre capacità;
- ci rende aperte e attente ai bisogni di una Chiesa che incarna la volontà di Dio nel¬

la storia che viviamo;
- ci rinnova continuamente con il dono dello Spirito che fa della nostra presenza e

del nostro inserimento attivo nella Chiesa locale una crescente apertura di comunione,
di complementarietà, di reciprocità.

Mentre cerco di crescere nella fedeltà al mio Signore e al carisma della mia con¬
gregazione, lo Spirito Santo mi guida, mi sostiene, mi porta ad essere "segno”
dell’unità degli uomini con Dio e fra di loro realizzata da Gesù Cristo: Se questo - io
ci credo! - è dono gratuito per la Chiesa in cui vivo..., Io è anche per me, per la mia
vita, per me donna consacrata.

Suor Martina Messedaglia

68



CAMPO “GENESI 94”

"Genesi 94” non è affatto un riferimento biblico al primo libro della Sacra Scrit¬
tura, anche perché l'autore di questo sacro libro si è fermato al capitolo 50, che rac¬
conta la storia della sepoltura, in Ebron, del patriarca Giacobbe.

"Genesi 94" è il nome con cui abbiamo voluto chiamare il campo estivo, orga¬
nizzato dalla Direzione generale per le Vocazioni con il concorso “fattivo" dei
chierici della Madonnetta (Genova). Genesi perché è l’inizio di una iniziativa che vo¬
gliamo portare avanti, per quanto ci sarà possibile, con lo scopo di offrire ai giovani
l’opportunità di porsi delle domande esistenziali, riflettere sulla loro vita, per esserne
veri protagonisti nel futuro.

Questo campo si è tenuto dal 22 al 28 agosto a S. Maria Nuova, convento degli
Agostiniani Scalzi, che sorge in un'incantevole posizione di collina, sopra Tivoli (Ro¬
ma).

Abbiamo così trascorso sei giorni ricchi di scambi di esperienze, riflettendo su al¬
cuni temi: la ricchezza della diversità, l’amicizia, la preghiera di lode e la meditazione
nello stile agostiniano. In effetti, in una società come la nostra, segnata dall’indif¬
ferentismo religioso, pregare, leggere ed aiutare nella ricerca di Dio sono tre cose
che più facilmente si trascurano, perché non immediatamente operative. Questo è
invece l’albero che dà frutto. Allora, in questa settimana, abbiamo ascoltato, nei di¬
versi interventi dei padri, non tanto parlare dei giovani - cosa che fanno tanti altri
- ma soprattutto parlare ai giovani. Quindi si sono alternati momenti di preghiera,
istruzione, meditazione, lavoro manuale e divertimento. La celebrazione dell'Eu¬
carestia costituiva il momento centrale della nostra giornata.

Da sottolineare senz’altro la camminata di circa tre ore per salire (e poi, natu¬
ralmente, per ridiscendere!) da pellegrini al santuario mariano della Mentorella (da
300 a 1440 mt. s.l.m.), la partita di calcio con la squadra di S. Gregorio da Sassola
(finita 3 a 3!), la pro¬
cessione per le vie
del paese nella festa
della Madonna della
Cavata e la visita ad
Ostia Tiberina nel
giorno di S. Monica.
Tutto sommato sia¬
mo soddisfatti del¬
l'esito positivo di
questa prima espe¬
rienza. Alcune testi¬
monianze che ci sono
giunte da parte dei
partecipanti rendono
molto bene l'idea del
clima di fraternità che
siamo riusciti a crea¬
re tra di noi in questi

I partecipanti al Campo "Genesi '94" in visita agli scavi
di Ostia Antica sulle orme del S. P. Agostino e di S. Monica

69



pochi giorni in cui sia¬
mo stati insieme.

Vogliamo esprime¬
re la nostra gratitudi¬
ne innanzitutto al
Priore Generale, P.
Eugenio, il quale, no¬
nostante i suoi impe¬
gni nella guida del¬
l’Ordine, ci ha onora¬
to della sua presen¬
za; al Direttore gene¬
rale per le Vocazioni,
P. Pietro; a P. Grazia¬
no e P. Emilio, i quali
hanno accettato di
condividere con noi

Gita al Santuario mariano della Mentorella (Guadagnalo) la loro esperienza al
campo. Siamo stati

edificati dalla loro vicinanza. Un particolare grazie a tutti i confratelli di S. Maria Nuo¬
va per l'accoglienza e l’organizzazione logistica. Tanti auguri di bene alla “équipe”
della cucina.

Fra Gregorio Cibwabwa, OAD

DAL NOVIZIATO

Chiedendomi cosa mai po¬
tessi scrivere nel donare que¬
sta breve testimonianza, il mio
sguardo è caduto sul titolo di
un libro di P. Ignazio Barba-
gallo “Togliti i calzari... la terra
che calpesti è santa”, sulla spi¬
ritualità degli Agostiniani Scal¬
zi. Il libro ha richiamato alla
mia mente alcune immagini
che penso possano descrive¬
re bene il clima del nostro no¬
viziato durante queste prime
settimane. Così come per Mo¬
se, infatti, il desiderio di con¬
templare un pò più da vicino la
vita a cui il Signore ci ha chia¬
mato, ci anima profondamen-

Acquaviva Picena, 10 settembre 1994:
Un momento della cerimonia di ve¬
stizione dei quattro novizi

70



Acquaviva Picena. 10 settembre 1994: / quattro novizi durante
la processione nel giardino del convento, per l'inaugurazione

della statua della Madonna di Consolazione "Madre dei Novizi"
spirituale che ha preceduto la nostra vestizione religiosa, ha richiamato proprio que¬
sto aspetto, proponendoci continuamente l’esempio di Maria come modello di vi¬
ta consacrata.

Esprimo qui per me, e per i miei confratelli di noviziato, un augurio: che durante
questo anno si realizzino in noi le parole del S. P. Agostino: “Ascoltate ancora una
volta quanto già sapete, riflettete su quanto ascoltate, amate ciò in cui credete, di¬
vulgate ciò che amate"(Disc. 194), per poter offrire un sì responsabile al nostro Or¬
dine e alla Chiesa tutta.

te, specialmente
perché, dopo un
anno di postulan-
tato (e questo vale
anche per gli altri
tre novizi), il terp-
po per riflettere e
per raccogliersi
non è stato davve¬
ro molto.

A differenza di
quanto comune¬
mente si crede,
anche in conven¬
to ci può essere
molto “rumore”,
intendendo con
ciò le molte occa¬
sioni di preoccu¬
pazione e di di¬
strazione che ci
rendono spesso
come sordi, affie¬
volendo la voce
del Signore.

E comunque
grazie anche a
queste difficoltà se
oggi ci poniamo
docilmente e mol¬
to serenamente in
ascolto, con la
speranza di poter
“tornare al nostro
cuore”, dove ci
aspetta il nostro
"Maestro interio¬
re”. Non a caso,
penso, P. Gabriele
Ferlisi, durante il
corso di esercizi

Fra Carlo Moro, OAD

71



VITA NOSTRA

Pietro Scalia, OAD

Vita dell’Ordine

Per attuare le direttive emanate dal
Capitolo Generale dello scorso anno,
circa una revisione dell'attuale regime
commissariale delle Province, il 20 e
21 aprile 1994 si è riunita in Roma, nel¬
la Casa generalizia, la prima Riunione
Plenaria. Essa è composta dai Padri del
Definitorio Generale, dai Commissari
Provinciali e da un Delegato per ogni
Provincia. La Plenaria ha elaborato un
documento in cui vengono formulate
sette ipotesi di soluzione del problema.
Questo documento è stato tempestiva¬
mente inviato a tutti i religiosi con l'in¬
vito a dare una propria risposta, dopo
averne discusso anche comunitaria¬
mente, entro il mese di ottobre prossi¬
mo. In novembre l’assemblea plenaria si
riunirà una seconda volta.

I Capitoli Commissariali
Nei mesi di giugno e luglio scorsi,

nelle Province italiane dell'Ordine sono
stati celebrati i Capitoli Commissariali,
che sono l'avvenimento più importante
per la vita delle Province. Essi sono sta¬
ti preparati con la preghiera di tutti i re¬
ligiosi e la disponibilità ad accogliere
suggerimenti e decisioni. Poiché se¬
gneranno una svolta decisiva nel go¬
verno futuro dell'Ordine, il P. Generale
presiedendo i Capitoli, ha esortato tutti

ad armonizzare le decisioni con il pro¬
gramma del Capitolo Generale. Ecco
l'elenco dei nuovi Consigli Commissa¬
riali:

Provincia Romana (13-17 giugno
1994): P. Adelmo Scaccia, Commissario
Provinciale. P. Giacomo Anzini e P. Mi¬
chele Carusone, Consiglieri.

Provincia Genovese (6-10 giugno
1994): P. Massimo Trincherò, Com¬
missario Provinciale. P. Aldo Fanti e P.
Cherubino Gaggero, Consiglieri.

Provincia Sicula (4-7 luglio 1994): P.
Lorenzo Sapia, Commissario Provincia¬
le. P. Ignazio Salamene e P. Vincenzo
Consiglio, Consiglieri.

Provincia Ferrarese-Picena (20-24
giugno 1994): P. Luigi Pingelli, Com¬
missario Provinciale. P. Demetrio Fu-
nari e P. Luciano Silenzi, Consiglieri.

Insieme alle elezioni degli uffici pro-
vincializi, i Padri capitolari hanno di¬
scusso ampiamente sui problemi delle
Province e dell’Ordine formulando un
dettagliato programma e suggerendo
alcune proposte. I Consigli dei Capitoli
commissariali hanno poi provveduto
anche alla nuova formazione delle Case,
secondo le esigenze e le disponibilità.

Esercizi Spirituali

Nel clima sempre accogliente e "mi¬
stico’’ di S. Maria Nuova, anche que¬
st'anno si sono svolti gli esercizi spiri-

72



tuali annuali per tutti i
religiosi dell’Ordine. P.
Gabriele Ferlisi con la
sua ormai più che col¬
laudata esperienza, ma
soprattutto con “intellet¬
to d’amore’’, ha guidato
le meditazioni. Esse si
sono rivelate interes¬
santi, oltre che per i con¬
tenuti spirituali, anche
per l’indirizzo storico¬
mistico che si rifaceva
agli inizi dell’Ordine ago¬
stiniano, di cui quest’an¬
no si celebra il 750° an¬
niversario di fondazio¬
ne. P. Gabriele è andato
a riscovare il testo più
antico delle Costituzio-

// gruppo dei partecipanti agli Esercizi Spirituali,
nel chiostro del convento di S. Maria Nuova

ni, quelle “Ratisbonen-
si” del 1290, e con op¬
portuni riferimenti alle
successive Costituzioni
OSA del 1581 e a quelle
del 1598, promulgate
dal Capitolo Generale
della Riforma, tenutosi
in Roma nel convento di
S. Paolo in Arenula, ha
ribadito e confermato,
se ce ne fosse stato bi¬
sogno, su quali basi si
fonda la nostra spiritua¬
lità, prima di agostiniani
e poi di agostiniani scal¬
zi. Eccellente anche il cli¬

/ partecipanti al Campo vocazionale "Genesi '94" in visita
al castello medievale di S. Gregorio da Sassolama di fraternità che, uni¬

to alla cordiale ospitalità
della casa, ha contribuito a far vivere
questi momenti con vero benefìcio del¬
lo spirito. Essi si rivelano sempre più
occasioni per rinsaldare i vincoli del “un
cuor solo e un’anima sola in Dio”, come
bene lo esprime la Regola.

ai chierici della Madonnetta, e in set
tembre ha preparato i postulanti all’in
gresso in noviziato.

Attività vocazionale

P. Gabriele Ferlisi, con lunga espe¬
rienza nel guidare gli esercizi spirituali
su tema agostiniano (quest’anno ne ha
tenuti ben 10!), nel mese di aprile ha
condotto una “tre giorni” sulla nostra
spiritualità e carisma, molto apprezzata,

Al normale lavoro vocazionale svolto
nelle case di formazione, in Italia si è ag¬
giunto quest’anno un campo estivo vo¬
cazionale che si è svolto a S. Maria Nuo¬
va dal 22 al 28 agosto scorso. Il campo
era stato preparato con cura, prima con

73



alcuni incontri dei delegati vocazionali e
poi con il contributo dei chierici della
Madonnetta, i quali hanno praparato
tutto il programma con cura amorosa. Al
campo hanno partecipato, oltre ai chie¬
rici, i postulanti di Roma, Genova e Vai¬
verde, ed alcuni giovani provenienti da
diverse parti d’Italia. Sono stati giorni
trascorsi in serenità e letizia; i temi svol¬
ti si sono rivelati interessanti e sono

distensione, quali l’escursione al san¬
tuario della Mentorella (una escesa di
circa tre ore, a piedi!); la gita ad Ostia ti¬
berina per ammirare gli scavi della an¬
tica città romana, cara alla memoria di
Monica ed Agostino; infine la partita di
calcio con la squadra di S. Gregorio da
Sassola. Anche la visita al castello me¬
dievale di S. Gregorio è risultata inte¬
ressante ed istruttiva. L’entusiasmo dei

stati molto partecipati da tutti. Nel pro¬
gramma erano inclusi anche momenti di

partecipanti, espresso nelle testimo¬
nianze durante la "veglia” attorno al fuo-

Cebu, 17 agosto 1994: Un momento della celebrazione Eucaristica
in casa di Victorino e Maria Pilar Casi (al centro della foto)

co nell’ultima sera,
hanno dato la misura
del clima vissuto nei
giorni del campo. Cer¬
tamente una espe¬
rienza da ripetersi an¬
cora.

Movimento
missionario

Se finora, parlando
di missioni, si pensa¬
va sempre a chi la¬
sciava l’Italia per re¬
carsi nei paesi del ter¬
zo e quarto mondo ad
evangelizzare quei po¬
poli, ora si comincia
ad invertire i termini.
Così P. Luigi Kersch-
bamer, dal Brasile, da
tempo sua terra di
elezione, si è trasferi¬
to nelle Filippine (di
questa nuova fonda¬
zione missionaria se
ne parlerà a parte) e
fra non molto sarà se¬
guito da un altro sa¬
cerdote, questa volta
brasiliano "puro san¬
gue”: P. Jandir Ber-
gozza. In questo con¬
testo si può senz’altro
collocare anche la ve¬
nuta in Italia di due

Il P. Generale e P. Luigi Kerschbamer a colloquio
con il Card.Vidal, arcivescovo di Cebu

giovani chierici brasi¬
liani, Fra Junior Che-

74



rubini e Fra Fernando Tavares, i quali
inizieranno Io studio della teologia in
Italia, unendosi ai chierici della Madon-
netta in Genova.

Conferenza del P. Generale
all’Augustinianum

Nell’ambito delle celebrazioni per il
750° di fondazione dell’Ordine agosti¬
niano, si è tenuta nell’aula magna
dell’Augustinianum di Roma un Corso di
spiritualità e di studi. È stato invitato
anche il nostro P. Generale, che ha te¬
nuto una conferenza molto apprezzata
su "Il messaggio dei movimenti di rifor¬
ma nell’Ordine Agostiniano”. Egli ha ri¬
percorso l’itinerario storico della Rifor¬
ma, soprattutto in Italia, facendone
emergere il carisma specifico e la con¬
tinuità con la spiritualità dell’Ordine.

25° di Sacerdozio

A P. Rosario un fraterno augurio da tut¬
ti i confratelli.

10° anniversario dei Rangers

È una realtà, forse considerata colla¬
terale, ma certamente autentica ed ori¬
ginale del convento della Madonnetta e
quindi dei nostri religiosi, anzi di P. Mo¬
desto Paris. I Rangers della Madonnetta,
ed ora anche del Righi, hanno iniziato la
loro attività ormai da dieci anni e in
questo periodo sono aumentati in nu¬
mero e qualità. La presenza animatrice
di P. Modesto, che ora lascia per andare
parroco a Sestri, è stata incisiva e deci¬
siva. Molte le iniziative, dai campi scuo¬
la alle esperienze di ritiro, dalle attività
ricreative a quelle culturali. Ultimo atto,
in ordine di tempo, la celebrazione del
decennale: l’hanno chiamata “Ranger-
fest”. Il foglio informativo “Segnali”, dif¬
fuso in centinaia di copie, riporta fedel¬
mente ogni loro attività.

Le nostre comunità brasiliane, sia i
religiosi che i fedeli, hanno voluto cele¬
brare il 25° di sacerdozio di P. Rosario
Palo. Egli, ordinato sacerdote in Roma il
1 marzo 1969, dopo pochi anni di mi¬
nistero in Italia, è partito per il Brasile.
Qui, da ormai venti anni, tutti lo cono-

50° di Sacerdozio
II P. Generale, accompagnato da P.

Giorgio Mazurkiewicz, ha voluto espri¬
mere tutta la riconoscenza dell’Ordine
per Don Jaroslav Vystrcil, in occasione
della celebrazione del suo 50° di ordi¬

scono e ne apprezzano la semplicità, la nazione sacerdotale, recandosi nella Re¬
disponibilità e la versa¬
tilità: doti che gli hanno
attirato ovunque una va¬
sta simpatia. Si deve di¬
re che, proprio per la
sua disponibilità, egli ha
fatto parte di tutte le no¬
stre comunità in Brasi¬
le. Ora si trova nella par¬
rocchia di Salto do Lon¬
tra, in Paranà. Dopo il
suo rientro dall’Italia,
per un breve periodo di
riposo e di cure, non ha
mancato di rivisitare tut¬
ti i luoghi dove era stato,
per celebrarvi, insieme
ai confratelli e ai fedeli, il
suo giubileo sacerdotale.

Ouro Verde do Deste, 20 marzo 1994: P. Rosario Palo,
insieme ai confratelli, celebra il 25° di sacerdozio

75



Cesky Brod, 25 giugno 1994: Don J.Vystrcil con
il P. Generale nel giorno del 50° di sacerdozio

pubblica Ceca alla fine del giugno scor¬
so. Don Vystrcil, infatti, fratello del no¬
stro P. Venceslao, e affiliato da alcuni
anni all'Ordine, si sta adoperando, in
qualità di rappresentante legale, per ri¬
solvere tutti i problemi che ancora si
frappongono ad un nostro ritorno in ter¬
ra boema. Il P. Generale, durante la so¬
lenne concelebrazione, che ha avuto
luogo nella chiesa parrocchiale di Ce-
sky Brod il 25 giugno, ha fatto omaggio,
a nome dell’Ordine, del libro “Syn Re-
beluv", scritto dallo stesso Don Vystrcil
e tuttora inedito. II volume, di cui si
spera poter tra breve pubblicare anche
la versione italiana, descrive in modo
brillante e documentato la vita del boe¬
mo Ven. P. Agostino della B. Chiara di
Montefalco, uno dei più benemeriti ago¬
stiniani scalzi della Provincia Germanica.

Noviziato
Le accoglienti mura del convento di

Acquaviva Picena si rianimano della pre¬
senza di nuovi novizi. II giorno 10 set¬

tembre, festa di S. Nicola da Tolentino,
il P. Generale ha presieduto la cerimonia
della vestizione e quindi dell’ingresso
nella vita religiosa di quattro giovani:
Carlo Moro e Massimiliano Tosto, ita¬
liani, Deogratias Kayumba, zairese, Be-
nevolent N. Tan, filippino. Ancora una
volta la comunità cristiana di Acquaviva,
insieme a confratelli, parenti ed amici ha
partecipato commossa e attenta al ri¬
to, sobrio ma toccante.

Per l’occasione è stata anche inaugu¬
rata una bellissima scultura nel giardino
del convento di Acquaviva, raffigurante
la Madonna di Consolazione e un novi¬
zio agostiniano scalzo, inginocchiato ai
suoi piedi. L’opera è stata realizzata dal¬
lo scultore Ubaldo Ferretti di Grottam-
mare (AP), allievo di Pericle Fazzini.

Defunti

Ancora un lutto nella Provincia Ro¬
mana con la partenza per il cielo di P.
Giovanni Dombrini. Alla veneranda età
di 90 anni, che avrebbe compiuto di lì a
pochi giorni, il Signore lo ha ripreso con
sè il 1° maggio scorso, dopo una lunga
e operosa esistenza, contrassegnata da
intensa sofferenza. Ventiquattro anni
fa, infatti, aveva subito un grave inci¬
dente stradale che ne aveva menomato
in parte i movimenti. Era nato a Poli
(Roma) il 31 maggio 1904 ed era stato
ordinato sacerdote nel 1928. Ha rico¬
perto cariche importanti nell’Ordine e
nella Provincia, dimostando attacca¬
mento ed amore, e realizzando impor¬
tanti opere; ha assolto per molti anni
al ministero pastorale in parrocchia, al¬
la direzione spirituale e alle confessioni.
Colpito da infarto il 30 aprile, è stato
ricoverato nell’ospedale di Tivoli. Do¬
po aver ricevuto in piena lucidità i sa¬
cramenti, conformandosi alla divina vo¬
lontà, è spirato nel Signore. I funerali si
sono svolti nella chiesa conventuale di
S. Maria Nuova; ora egli riposa nel ci¬
mitero di S. Gregorio da Sassola, nella
cappella dell’Ordine.

P. Pietro Scalia. OAD

76



BIBLIOGRAFIA OAD d

Pietro Scalia, OAD

A - SPIRITUALITÀ

I - Collana "Documenti O.A.D."
1. Scalia Pietro, oad, (a cura di), Agostiniani Scalzi - Costituzioni del 1598 e 1620, Roma

1993, pp. 378.

II - Collana "Quaderni di Spiritualità Agostiniana"

1. Barbagallo Ignazio, oad, "Togliti i calzari... La terra che calpesti è santa" - La Spi¬
ritualità degli Agostiniani Scalzi, Prosinone 1978, pp. 188.

2. Barbagallo Ignazio, oad, Un roveto ardente - Il Ven. P . Giovanni Nicolucci di S. Gu¬
glielmo - Profilo biografico e spiritualità. Prosinone 1976, pp. 160.

3. Dotto Benedetto, oad, P. Antero Maria Micone di S. Bonaventura - Agostiniano Scal¬
zo - Profilo biografico e spiritualità, Roma 1978, pp. 158.

4. Barbagallo Ignazio, oad, "Sono venuto a portare il fuoco sulla terra" - La spiritualità
missionaria degli Agostiniani Scalzi, Prosinone 1979, pp. 264.

5. Ferlisi Gabriele, oad, L'inquieta avventura agostiniana in cerca di Dio, Prosinone
1979, pp. 160.

6. Ferlisi Gabriele, oad, Comunità: modello di Chiesa, pienezza di gioia - Spunti di me¬
ditazione sulla vita religiosa agostiniana, Roma 1979, pp. 176.

7. Ferlisi Gabriele, oad, // Pane Eucaristico, quiete del nostro cammino - Riflessioni ago¬
stiniane sull'Eucarestia, Roma 1980, pp. 160.

8. Ferlisi Gabriele, oad, Chiamati a cantare il Cantico nuovo - Riflessioni agostiniane sul¬
la speranza e la gioia cristiana, Roma 1981 , pp. 194.

9. Ferlisi Gabriele, oad, // cammino agostiniano della conversione, Roma 1983, pp. 188.

10. Valenza Antonino, oad, La spiritualità mariana nelle opere del P. Arcangelo Moltrasi
di S. Nicola, Agostiniano Scalzo, Roma 1983, pp. 158.

(*) Riportiamo l’elenco delle pubblicazioni più significative di carattere agostiniano, cura¬
te dall'Ordine negli ultimi decenni.

77



1 1 . Ferlisi Gabriele, oad, Confessioni di S. Agostino, guida alla lettura, Roma 1984, pp.
150.

12. AA. VV., "Nelle veci di Cristo, vi porgiamo Cristo" - Atti del Corso di Formazione Per¬
manente, tenutosi a S. Maria Nuova dal 17 al 29 giugno 1991, nel Centenario dell'Or¬
dinazione sacerdotale di S. Agostino, Roma 1991, pp. 240.

HI - Altri Studi e Sussidi
Agostiniani Scalzi, Servire l'Altissimo in spirito di umiltà - Documenti del IV Centenario
di fondazione dell'Ordine (1592-1992): Lettera del Papa, Lettera della Congregazione per gli
Istituti di vita consacrata, Lettera del P. Generale, Roma 1992, pp. 87.
Ferlisi Gabriele, oad, L'educazione dell’uomo agostiniano, Roma 1964, pp. 118.
Ferlisi Gabriele, oad, Memoria metafisica e peccato - Tre quesiti sulla "memoria ago¬
stiniana" e sua utilizzazione per una riflessione su Dio e il peccato, Roma 1974, pp. 427.
Ferlisi Gabriele, oad, Tre momenti del cammino agostiniano incontro a Cristo, Roma 1977,
pp. 62.

Ferlisi Gabriele, oad, Eri vecchio, sii nuovo - Meditazioni agostiniane sulla conversione,
3 volumi, Roma 1986-87, pp. complessive 240.
Barbagallo Ignazio, oad, L'anima mia magnifica il Signore. Introduzione e testo "Rela¬
zione di alcune grazie straordinarie" del Ven. P. Elia di Gesù e Maria, oad, Roma 1978, pp.
XXIV-44.

Zaccone Celestino, oad, Polemiche e discussione tra due grandi, Arti grafiche Corrao, Tra¬
pani 1985, pp. 158.

Zaccone Celestino, oad, Sant'Agostino - Breve biografia nel XVI Centenario della con¬
versione, Arti grafiche Corrao, Trapani 1986, pp. 196.
Cavallari Eugenio, oad, // Cuore immacolato di Maria nel pensiero di S. Agostino -
Esercitazione per la licenza in teologia, P.U.G. 1964, ristampa, Roma 1992, pp. 100.
Cavallari Eugenio, oad, L’anima mia ha sete di Te - Le preghiere delle Confessioni, pp.
83, Genova 1986 - La stessa raccolta, riveduta ed ampliata è stata pubblicata da Città Nuo¬
va Editrice 1992 e 1993, pp. 91.

IV - Presenza Agostiniana

Rivista bimestrale dell'Ordine degli Agostiniani Scalzi, che si pubblica dal 1974.

Numeri speciali:

1. Gli Agostiniani Scalzi in Brasile (1948-1978), 1978 n. 2.
2. Iconografia di S. Agostino nei conventi degli Agostiniani Scalzi, nel 1550° anniversario

della morte di S. Agostino, 1980 n. 6.
3. Indice bibliografico degli Agostiniani Scalzi, a cura di P. Flaviano Luciani, oad,

1982 n. 4.

4. XVI Centenario della Conversione-Battesimo di S. Agostino, 1987 nn. 3-4.
5. Anno giubilare mariano, 1988 nn. 2-3.

78



6. Ven. Fra Santo di S. Domenico (in occasione della promulgazione del Decreto sull'e¬
roicità delle sue virtù), 1989 nn. 4-5.

7. Atti del Corso di Formazione Permanente (convento di S. Maria Nuova - Roma, 18-30
giugno 1990), 1990 nn. 4-5.

8. XVI Centenario dell'Ordinazione sacerdotale di S. Agostino, 1991 nn. 4-5.

9. IV Centenario di Fondazione dell'Ordine degli Agostiniani Scalzi, 1992 nn. 2-4, pp. 316.
10. 74° Capitolo Generale OAD, 1993 nn. 3-4.
1 1 . Ven. Paola Renata Carboni (in occasione della promulgazione del Decreto sull'eroicità

delle sue virtù), 1993 n. 5.

12. 750° di Fondazione dell'Ordine Agostiniano (OSA).

B - STORIA
I - Fonti Manoscritte
1. Rimassa Felice, oad, (a cura di), P. Giovanni Mietilo dell’Assunta: / primi Religiosi Ago¬

stiniani Scalzi (1598-1926), Roma 1985, pp. 88.
2. Rimassa Felice, oad, (a cura di), P. Epifanio di S. Geronimo: Croniche et origine del¬

la Congregazione de' Padri Scalzi Agostiniani (1646), 3 volumi, Roma 1986.
3. Rimassa Felice, oad, (a cura di), P. Giovanni Vincenzo di S. Giacomo: Memoriale ge-

nerationum generationibus (1650), Roma 1987, pp. 246.

4. Luciani Flaviano, oad, (a cura di), Atti dei Capitoli Generali degli Agostiniani Scalzi,
voi. I, (1608-1621), Roma 1990, pp. 142.

Il - Storici OAD

Gian Bartolomeo Panceri di S. Claudia, oad, Lustri Storiali de' Scalzi Agostiniani Ere¬
miti della Congregazione d'Italia e Germania, Milano 1700 (riproduzione anastatica), pp.
641.

Antero Maria Micone di S. Bonaventura, oad, Li Lazzaretti della Città e Riviere di Ge¬
nova del 1657 , Genova 1974 (riproduzione anastatica), pp. 590.

Ili - Dizionari Biografici

1. Rimassa Felice, oad, Dizionario biografico della Provincia Genovese, Genova 1990,
pp. 332.

2. Rimassa Felice, oad, Dizionario biografico della Provincia Romana, Genova 1992, pp.
330.

3. Rimassa Felice, oad, Dizionario biografico della Provincia Siculo, Genova 1994, pp.
244.

IV - Studi

Ponticello Clemente, oad, Gli Agostiniani Scalzi in Sicilia dopo la soppressione - Me¬
morie, Vaiverde 1982, pp. 204.

79



Zaccone Celestino, oad, Il ritorno degli Agostiniani Scalzi nella città di Trapani, Cro¬
nistoria 1953-1983, Vaiverde 1983, pp. 180.

Scalia Pietro, oad, // Santuario della Madonna della Neve a Prosinone, Prosinone 1986,
pp. 128.
Sapia Lorenzo, oad, // Santuario di Vaiverde - Fede e storia, Valverde 1987. pp. 80.

Sollini Graziano, oad, Storia di una presenza, Acquaviva Picena 1987, pp. 96.
Spoto Francesco, oad, Gli Agostiniani Scalzi in Brasile - Memorie di un pioniere e altri in-
conri nel IV Centenario della Riforma, Val verde 1990. pp. 226.

Ceteroni Doriano, oad, Urna presenta de quatro séculos - Os Agostinianos Descalqos, To-
ledo-PR (Brasile), 1993, pp. 125.
Sapia Lorenzo, oad, Gli Agostiniani Scalzi e la loro Riforma in Sicilia breve profilo storico,
Vaiverde 1993, pp. 222.

L. Silenzi-F. Luciani-M. Vitali, oad, Gli Agostiniani Scalzi - Presenza nel Ferrarese, Fer¬
rara 1983, pp. 124.

V - Iconografia

Iconografia di S. Agostino nei conventi degli Agostiniani Scalzi, in "Presenza Agostiniana" ,
1980, n. 6.

AA.VV., S. Agostino, il Santo nella pittura dal XIV al XVIII secolo, Ed. Amilcare Pizzi, Ci-
nisello Balsamo 1987, pp. 208 con immagini a colori.
Egidio Himlstejn, oad - Enrico De Groos, oad, Virorum Illustrium arctioris Discalcea-
torum Instituti in Eremitano Divi Augustini Ordine Athletarum exegesis summaria, Pragae
1674, Nuova Eliografica, Spoleto 1992.

C - VARIE

Fanti Aldo, oad, Un saio color di festa, Editrice Rogate, Roma 1984; 2 ediz. 1985. pp. 152.

Rimassa Felice, oad, Carlo Giacinto Sanguineti e la Madonna, Genova 1987, pp. 88.

Scalia Pietro, oad, // cuore di un'anima, Spoleto 1990, pp. 158.

Fanti Aldo, oad, Parole feriali - Preghiere alla Madonna, Ed. Marietti, Genova 1992,
pp.84.

Barba Emanuele, oad, Un discepolo del Crocifisso: Fra Luigi Chmel, OAD, Ed. S. Adal¬
berto, Trnava (RCS) 1993 (Edizione in lingua ceca e slovacca), pp. 150 + 42 di illu¬
strazioni e indice.

80



Recensione

LA STORIA “UNICA” DI P. PIETRO PASTORINO

Pietro Pastorino, oad, Storia delle famiglie di Musone (GE), 7 volumi in fotocopia (uso
manoscritto).

Esistono, e vengono normalmente
praticate, molte maniere per raccontare
la storia dei piccoli paesi. Ci sono auto¬
ri che si limitano a fare una lunga cro¬
naca di avvenimenti più o meno signifi¬
cativi senza effettuare cernite sul ma¬
teriale d’archivio e ce sono altri che sot¬
tolineano solo alcuni momenti ritenuti
più significativi o importanti. Il metodo
scelto da P. Pietro Pastorino, un ago¬
stiniano scalzo genovese del convento
della Madonnetta, è invece pressoché
unico: con vent’anni di lavoro e di ri¬
cerche davvero “certosine”, il religioso
ha immortalato la storia di Masone, il
suo paese natale sull’Appennino ligu¬
re, ricostruendo una per una le vicende
capitate a ognuna delle migliaia di fa¬
miglie che hanno vissuto nella parroc¬
chia, prima, e nel comune, poi, durante
gli ultimi cinque secoli.

Il frutto sono sette volumi zeppi di
informazioni minute e precisissime che
consentono di ricostruire le genealogie
di tutto il paese e delle migliaia di abi¬
tanti emigrati a Genova o in sud Ameri¬
ca fino agli anni '50 di questo secolo.
Nonostante la ridotta consistenza della
popolazione (circa 4.000 persone) l’im¬
presa compiuta da P. Pietro può consi¬
derarsi davvero titanica, specie consi¬
derando che a Masone la stragrande
maggioranza degli abitanti è registrata
sotto gli stessi quattro-cinque cognomi
caratteristici del paese (Pastorino, Ot¬
tonello, Macciò, Carlini e Vigo) e che
quindi abbondano i casi di omonimia.

«Quando Cristoforo Colombo partì per le
Americhe - dice P. Pietro - posso dimo¬
strare che a Masone c’era già un Otto¬
nello, ricostruirne a grandi linee (ovvia¬
mente) la vicenda, dire dove abitava e
così via. II tutto con il conforto dei do¬
cumenti. Salvo rarissime eccezioni, que¬
sto vale anche per tutti gli altri avi dei
miei concittadini. Trattandosi di persone
comuni e non di nobili, la cosa non è co¬
sì comune e, al di là della curiosità che
può suscitare fra i masonesi, credo si
possa considerare uno strumento di stu¬
dio notevole anche per chi non è del
paese. Attraverso i brevi cenni riservati
ad ogni singola famiglia si possono ri¬
cavare moltissime informazioni utili per
studiare la concreta evoluzione di una
comunità attraverso cinquecento anni
di storia. Di ciò si sono accorti anche
alcuni accademici che da tempo mi con¬
sultano quando si tratta di ricerche che
riguardano Masone e l’Appennino ge¬
novese».

Al momento la “Storia delle famiglie
di Masone” di P. Pietro Pastorino è sta¬
ta edita in poche copie rilegate, un paio
delle quali sono consultabili presso la
parrocchia e il municipio masonesi. So¬
no pagine e pagine dense di nomi e da¬
te di nascita, corredate da concise note
esplicative che ne agevolano la consul¬
tazione. I libri coronano, come detto,
vent’anni di ricerche d’archivio e di la¬
boriose ricostruzioni a tavolino per¬
mettendo di ripercorrere storie personali
e destini di almeno venti generazioni.

81



Ma come nasce un’idea del genere?
«Tanti anni fa - racconta P. Pietro - mi
capitò di sentire alla radio una medita¬
zione sul libro dei Numeri, la parte con¬
siderata più arida e senza dubbio una
delle meno note della Bibbia. Gran par¬
te del testo, infatti, è occupata da in¬
terminabili genealogie e da un pullulare
di nomi che per il lettore non significano
nulla. Ad ognuno di quei nomi, tutta¬
via, ricordava il commentatore, è asso¬
ciata una vicenda personale che è unica
e che possiede uguale dignità rispetto al¬
le altre. Non fosse altro che per que¬
sto, è quindi parimenti degna di essere
ricordata. Non era un concetto nuovo,
ma me ne ricordai quando, anni dopo,
mi capitò di metter mano all’archivio
parrocchiale masonese ed ebbi l’idea
di cominciare questo lavoro».

Anche i volumi di P. Pietro hanno
un’apparenza arida, tuttavia non occor¬
re essere degli esperti per comprendere
quale strumento formidabile possono
diventare per le future generazioni di
studiosi e ricercatori di storia non solo
locale. Soprattutto però, al di là del ri¬
svolto accademico, l’opera permette sin
d’ora un’operazione molto più imme¬
diata e stimolante: la ricostruzione
dell’albero genealogico di tutti i maso-
nesi, residenti o emigrati. Proprio a pro¬
posito di questi ultimi P. Pietro lancia
una piccola polemica: «Qualche anno

fa, prima delle colombiane, la Regione
Liguria ha promosso un "Progetto Ra¬
dici” con il quale si prometteva l’albero
genealogico ai discendenti dei liguri emi¬
grati in America che fossero tornati alla
loro terra d’origine in occasione delle
celebrazioni. C’era la promessa di un
lavoro minuzioso e c’era anche un fi¬
nanziamento. Ho lavorato con un paio
di funzionari per un pò di tempo e poi
non ne ho più saputo nulla. Una insen¬
sibilità più o meno identica l’ho riscon¬
trata in molti enti pubblici, mentre non
finirò mai di ringraziare i parroci (primo
fra tutti quello di Masone) e gli archivisti
che mi hanno ospitato ed aiutato du¬
rante le mie ricerche». Studi che, per
altro, continuano tutt’ora visto che P.
Pietro intende arrivare fino ai giorni no¬
stri con la storia delle famiglie e mette¬
re mano ad una storia dei nati e dei
morti altrettanto colossale, ma per la
quale ha già accumulato gran parte dei
dati necessari. «Non considero assolu¬
tamente terminato il mio lavoro - con¬
clude P. Pietro - e anzi ho molto altro
materiale che attende di essere messo in
bella copia, ma sfortunatamente per fa¬
re ciò, oltre alla buona volontà, occor¬
rono fondi e benefattori che al momen¬
to non ci sono. Ribadisco, comunque, la
mia soddisfazione per il lavoro già svol¬
to, convinto sempre che “libri mei non
dant panem...”».

Piero Ottonello (*)

( L'autore della recensione, anch'egli di Masone (GE), é il fondatore e direttore responsabile
della rivista "Il Seme".

82



LIBRI PERVENUTI

Rimassa Felice, oad, Agostiniani Scalzi, Dizionario biografico, Provincia Sicula,
Vaiverde (CT), 1994, pp. 244.

GaldeanoJ. Luis, osa, E1 Beato Esteban Bellesini, Agustino (1774-1840), Ed. Revista
Agustiniana, Colecciòn Perfiles 6, Madrid 1994, pp. 92.

Vallejo Penedo, osa, Fray Enrique Enriquez de Almansa, OSA, Obispo de Osma y
de Plasencia (ca. 1555-1622), Ed. Revista Agustiniana, Colecciòn Perfìles 7, Madrid
1994, pp. 91.

Madrid Teodoro, La Iglesia Catòlica segùn San Agustìn - Compendio de Eclesiologìa,
Ed. Revista Agustiniana, Colecciòn Manantial 1, Madrid 1994, pp. 319.

Arteaga Natividad Rodolfo, La Creaciòn en los Comentarios de San Agustìn al Gé-
nesis, Monografias de la Revista Mayéutica, 2, Marcilla, Navarra, 1994, pp. 374.

Lazcano Rafael, Fray Luis de Leon, Bibliografia, 2a edizione aggiornata e amplia¬
ta, Ed. Revista Agustiniana, Colecciòn Guìa Bibliografica 1, Madrid 1994, pp.
679.

Marin Luis, osa, Agustinos: Novedad e permanencia - Historia y espriritualidad de
los orìgenes, Ed. Religiòn y Cultura, Madrid 1990, pp. 173.

Funari Demetrio, oad, Il Crepuscolo del Parnaso, Poesie, Biemmegraf, Macerata,
1994, pp. 99.

Sapia Lorenzo, oad, Svegliando l'aurora - Poesie, Vaiverde (CT), 1994, pp. 66.

Gli Agostiniani verso il 2000 - Panorama sul mondo, Pubblicazioni Agostiniane, Ro¬
ma 1993, pp. 128.

Ci riserviamo di parlarne nei prossimi numeri della Rivista.

83




	1: Cover
	2: Index
	Pagina 3
	Pagina 4
	Pagina 5
	Pagina 6
	Pagina 7
	Pagina 8
	Pagina 9
	Pagina 10
	Pagina 11
	Pagina 12
	Pagina 13
	Pagina 14
	Pagina 15
	Pagina 16
	Pagina 17
	Pagina 18
	Pagina 19
	Pagina 20
	Pagina 21
	Pagina 22
	Pagina 23
	Pagina 24
	Pagina 25
	Pagina 26
	Pagina 27
	Pagina 28
	Pagina 29
	Pagina 30
	Pagina 31
	Pagina 32
	Pagina 33
	Pagina 34
	Pagina 35
	Pagina 36
	Pagina 37
	Pagina 38
	Pagina 39
	Pagina 40
	Pagina 41
	Pagina 42
	Pagina 43
	Pagina 44
	Pagina 45
	Pagina 46
	Pagina 47
	Pagina 48
	Pagina 49
	Pagina 50
	Pagina 51
	Pagina 52
	Pagina 53
	Pagina 54
	Pagina 55
	Pagina 56
	Pagina 57
	Pagina 58
	Pagina 59
	Pagina 60
	Pagina 61
	Pagina 62
	Pagina 63
	Pagina 64
	Pagina 65
	Pagina 66
	Pagina 67
	Pagina 68
	Pagina 69
	Pagina 70
	Pagina 71
	Pagina 72
	Pagina 73
	Pagina 74
	Pagina 75
	Pagina 76
	Pagina 77
	Pagina 78
	Pagina 79
	Pagina 80
	Pagina 81
	Pagina 82
	83: Publicity
	84: C.COVER

