
presenza
agostiniana

2011 / n. 4

luglio-Agosto

P
o

st
e

 I
ta

lia
n

e
 S

.p
.A

. 
- 

S
p

e
d

iz
io

n
e

 in
 A

b
b

o
n

a
m

e
n

to
 P

o
st

a
le

 D
.L

. 
3

5
3

/2
0

0
3

 (
co

n
v.

 in
 L

. 
2

7
/0

2
/2

0
0

4
 n

. 
4

6
) 

a
rt

. 
1

, 
co

m
m

a
 2

, A
U

T.
 D

R
/C

B
P

A
/C

E
N

T
R

O
1

 v
a

lid
a

 d
a

l 2
7

/0
4

/2
0

0
6

 -
 R

iv
is

ta
 b

im
e

st
ra

le
, 
n

. 
4

/2
0

11 AgostiniAni scAlzi



presenza agostiniana
Rivista bimestrale degli Agostiniani Scalzi

Anno XXXVIII - n. 4 (193) Luglio-Agosto 2011

Direttore responsabile: Calogero Ferlisi (Padre Gabriele)

Redazione e Amministrazione: agostiniani Scalzi: Piazza ottavilla, 1 - 00152 Roma

 tel. 06.5896345 - fax 06.5806877   -    e-mail: curiagen@oadnet.org

 sito web: www.presenzagostiniana.org

Autorizzazione: Tribunale di Roma n. 4/2004 del 14/01/2004

Abbonamenti:                                         

 ordinario           € 20,00  -  Sostenitore € 30,00

 Benemerito        € 50,00  -  Una copia € 4,00

  C.C.P. 46784005 intestato a: agostiniani Scalzi - Procura Generale - Piazza ottavilla, 1

00152 Roma

Approvazione Ecclesiastica

Stampa: in proprio- Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma (RM) - tel. 06.5896345 - fax 06.5806877 - E-mail: curiagen@oadnet.org

Copertina e impaginazione: Fra Alessandro Fulcheri, oad

* * *

Sommario

Editoriale - Signore da chi andremo?                                                               P. Luigi Pingelli      3

Indagine sulla materia informe                                                                      P. Gabriele Ferlisi      6

Agostino e la conferenza di Cartagine                                                      P. Eugenio Cavallari      9

Agonia e Amore                                                                                          Luigi Fontana Giusti    14

Dalla clausura - Il pane e il vino dell’amore                            Sr. M. Giacomina, Sr. M. Laura    16

                                                                                                                                                             28 

Segnalazione -                                                                                                                                      33

Vita nostra                                                                                                                      P. Angelo Grande    36

                                                                                                                                                             41



Signore,
da chi andremo? 

Editoriale

P. Luigi PingeLLi, oad

3

«Signore da chi andremo?» è l’espressione dell’apostolo Pietro riportata dal
Vangelo (Gv 6,68) e proposta come tema di riflessione del Congresso Euca-

ristico Nazionale di Ancona.
In un contesto di crisi globale che non investe solo l’economia mondiale, ma il
senso stesso del vivere, mi pare che tale domanda ci ponga in maniera diretta di
fronte al problema ineludibile che tormenta la coscienza umana non solo in questa
fase storica, ma da sempre.
La risposta di Pietro a Gesù, espressa sotto forma di domanda, anche se con for-
mule diverse, si ripropone davanti ai tornanti delle difficoltà, delle ansie, delle in-
certezze, delle delusioni e delle ombre che avvolgono le nostre fatiche quotidiane.
La nota e profonda inquietudine che rodeva il cuore di Agostino trova la sua esten-
sione illimitata nell’animo di ogni uomo che cerca la verità per rompere l’angusta
gabbia dell’esistenza terrena.
È il limite della creaturalità che viene a pesare e a tarpare le ali dello spirito: la di-
mensione vera dell’esistenza è sospirata dal cuore come la sua connaturale dimora,
ma c’è sempre qualcosa che si interpone e ostacola l’affanno della ricerca. C’è una
tensione impellente tra la sete del desiderio e la delusione che costituisce in un
certo modo l’orizzonte piatto della storia personale e universale: non si trova infatti
alcuna smagliatura nella rete esistenziale e l’esperienza di una serie di amarezze
che incombono sulla vita logorano le piccole risorse dell’uomo e i suoi tentativi
inadeguati.
Tutti desideriamo trovare la chiave che ci permette di aprire la porta del senso per
entrare nella conoscenza e nel possesso di ciò che cerchiamo, ma quello che rimane
arduo è trovare la chiave giusta che ce lo consenta. Continuando con questa im-
magine simbolica, nel forziere della vita abbiamo a disposizione tante chiavi per
tentare di violare il mistero, ma sono chiavi senza l’esatta lama che si conformi alla
serratura. Quanti mazzi di chiavi sono stati usati nel corso della storia e quanti se
ne usano ancora (basta pensare alla varie aree d’indagine conoscitiva, alle tecniche
meditative, mistiche ed ascetiche, alle vie esoteriche, alla magia, alla divinazione
e a tanti altri strumenti più o meno razionali) eppure l’uomo deve costantemente
ammettere la sua incompetenza e impotenza. 
Solo l’incontro sconvolgente con chi ha il potere della vita e della morte ci permette



4

Signore da chi andremo?

di valicare il fossato dei dubbi e delle ombre per trovare la luce della verità sul-
l’uomo e il senso della sua esistenza.
Questo incontro è vagheggiato con varie sfumature, si configura come l’attesa di
chi si sente viandante e agogna la meta, come una imminente sorpresa che si culla
già nel cuore, come la luce dell’alba che elimina l’oscurità della notte. È il prean-
nuncio nebuloso, ma che, per quanto informe, serpeggia nel seno dell’anima, un
richiamo che scavalca la soglia del mondo materiale, un viatico che accompagna
ogni genere di fatica nel viaggio della vita.
Potremmo dire che, nel marasma dell’esistenza, abbiamo una risorsa nascosta, ma
segnalata dal presentimento che governa i movimenti del cuore. E questo ci ac-
compagna sempre in un alone di paradossalità: la stessa angoscia esistenziale
oscura, ma non uccide la speranza. Nel vortice di preclusione in cui la mente ine-
vitabilmente cozza contro il limite del contingente, essa trova in verità la molla che
fa operare il salto verso un mondo e una condizione che ci trascende. Il limite, in
un certo senso, diventa mordente di trascendenza e di eternità, quasi un linguaggio
criptico del tempo che invita a superare l’orizzonte del mondo materiale.
Sembra che questa riflessione parta da lontano e che si discosti da una prospettiva
specifica di fede, come in realtà suggerirebbe la domanda-risposta di Pietro a Gesù,
ma in realtà l’uomo non rinuncia al grande tesoro della ragione. Questa, infatti,
entra in gioco nella via della ricerca e si integra in un rapporto fecondo con la fede
stessa secondo il principio dettato dal grande Agostino: Credi per comprendere e
comprendi per credere (Cf. Disc. 43,4.9).
In un certo senso tutti sono interpellati e provocati dall’espressione di Pietro, che
parla come uomo a quanti sono nel cammino della ricerca e come Apostolo a tutti
i discepoli di Cristo.
La Chiesa ha questa duplice missione da compiere: orientare gli uomini di buona
volontà e alimentare la fede di coloro che hanno incontrato la luce della rivelazione
cristiana.
In questa ottica anche i momenti significativi di pubbliche celebrazioni religiose,
come i Congressi eucaristici, sono sede di proposte che non si restringono al campo
intraecclesiale, ma hanno una risonanza sociale che si estende al mondo da evan-
gelizzare.
La provocazione lanciata da Pietro è la stessa provocazione che la Chiesa avverte,
per sua intima natura, di dover presentare all’uomo del nostro tempo. Direi che
non può essere trascurato in alcun modo il richiamo alla ragione, che contraddi-
stingue l’essere umano, se si vuole aprire, nel modo più opportuno, il campo alle
considerazioni della fede.
La sollecitudine missionaria della Chiesa deve esperire con saggezza l’iter che ri-
spetta e nobilita il bagaglio della ragione umana poiché questa è la via ordinaria
da percorrere anche se la forza della grazia non ignora altre vie più dirette per con-
durre l’uomo alla verità. La luce del Vangelo del resto spazia non solo nel cielo
della comunità cristiana, ma illumina in modo sorprendente e misterioso tutte le
realtà umane: il disegno di Dio, infatti, è talmente grande che non si può confinare
nell’agire determinato da un canone fisso e immutabile. 



5

Signore da chi andremo?

Per questo la sfida della parola provocatoria di Pietro e della Chiesa è rivolta a
tutta la nostra società, sazia egoisticamente di beni materiali, ma affamata di verità,
di giustizia, di pace e di felicità.
La lapidaria espressione promossa come tema del Congresso Eucaristico Nazionale
vuole essere quindi un invito a tutti: non trascurare il sano tormento della co-
scienza, che sospira di trovare il senso della vita, non cedere alla suggestione dello
scetticismo, dell’indifferenza e del relativismo.
La Chiesa crede ottimisticamente nell’uomo fatto ad immagine e somiglianza di
Dio, confida in quella profonda nostalgia radicata nell’anima stessa dell’uomo per
cui avverte la vocazione alla trascendenza e per questo essa non trascura alcuna
occasione per stimolarlo a cercare l’incontro con chi è in grado di donare parole di
vita.
Nel contesto specifico della comunità ecclesiale che si nutre del dono della fede, la
provocazione è destinata a risvegliare l’impegno di chi ha già incontrato, come
Pietro, l’inviato di Dio. Il cristiano non può essere soddisfatto dell’incontro con
Cristo se rimane inerte davanti alla novità della Rivelazione e non avverte la di-
mensione dinamica della fede. A che serve questo dono di grazia se il discepolo
del Vangelo non si mette in continua discussione, non vive l’impegno di chi è chia-
mato ad essere testimone della presenza di Dio nel mondo, a cambiare radical-
mente la sua vita per crescere nella verità e nell’amore di Colui che ha donato la
vita per la salvezza del mondo? Il vero discepolo del Signore deve lasciarsi intro-
durre sempre più in profondità nel mistero rivelato del Verbo fatto carne per sol-
levare l’umanità alla partecipazione della vita divina. Ciò avviene innanzitutto
nell’esperienza personale della fede che lo porta a crescere progressivamente nella
statura di Cristo per annunciarlo efficacemente ai fratelli. 
Il vero segreto che la domanda-risposta di Pietro mette in rilievo, sollecitando l’im-
pegno dei credenti, consiste nella dinamica rivoluzionaria di un incontro sconvol-
gente. Solo questa consapevolezza mette totalmente a soqquadro la pigrizia che
insidia molto spesso la dimensione personale della fede e combatte con virulenza
l’indolenza asfittica di una religiosità di tipo consumistico. Il verbo “andare”, usato
nell’espressione di Simon Pietro, indica un processo di costante movimento che si
esplica in varie direzioni: il movimento della ricerca razionale, il movimento della
fede suscitata dallo Spirito che spinge l’uomo all’incontro con Cristo, il movimento
del credente che asseconda la sollecitazione della grazia, il movimento della carità
che rende il discepolo missionario e profeta di Dio nel mondo.
In questa luce il tema di riflessione proposto in occasione del Congresso eucaristico
nazionale di Ancona apre ampi orizzonti nel panorama della problematica esisten-
ziale e della vita di fede.
Per l’uomo svagato che gravita nell’orbita di una società sorda al richiamo del so-
prannaturale e nello stesso tempo avida di verità, come anche per i discepoli di
Cristo adagiati nel torpore di una religiosità languida e formale, è cosa saggia ac-
cogliere l’interrogativo riproposto dalla Chiesa per crescere nella dimensione di
una vera ricchezza umana e spirituale.  q



P. gabrieLe ferLiSi, oad

6

I - ViSione d’inSieme

In questo libro Agostino continua la meditazione sui primi due versetti della
Genesi: “In principio Dio creò il cielo e la terra. La materia era informe e deserta
e le tenebre ricoprivano l’abisso”. Con queste parole l’autore sacro offre a grandi
linee una pennellata di ciò che Dio fece all’inizio stesso della creazione, prima
ancora di cominciare, dal versetto 3, il racconto dei singoli giorni della creazione.
Ogni parola di questo esordio va soppesata e compresa bene, poiché i termini
lasciano intravedere significati diversi da quelli correnti, e vengono interpretati
differentemente dagli studiosi. Nel suo commento Agostino profonde tutta
l’acutezza della sua intelligenza e il fascino della sua dimensione mistica. 
Il libro si può dividere in tre parti, articolate in trentadue capitoli. La prima parte
(cc. 1-13) presenta l’indagine personale di Agostino sul significato di “cielo” e
di “materia informe”. La seconda (cc. 14-29) presenta le interpretazioni che sono
state date allo stesso tema da altri autori. La terza (cc. 30-32) affronta il modo
come, fra tanta disparità di opinioni, si debba ricercare concordemente la verità,
rimanendo ancorati alla  Scrittura, cui si deve rispetto e piena adesione. 

ii – indagine difficiLe

Agostino ribadisce ripetutamente che si tratta di una indagine difficile, soprat-
tutto per due motivi: 

1. Per la difficoltà della mente umana di pensare e parlare di una cosa che non ha forma,
«né colore né figura, né corpo né spirito» (12,3,3), anzi che è paragonabile a «un
nulla, però, non assoluto, bensì un’entità informe, priva di qualunque aspetto»
(12,3,3). «La vera ragione – scrive Agostino – mi avvertiva che, volendo conce-
pire un ente del tutto informe, avrei dovuto svestirlo per intero di qualsiasi re-
siduo formale; il che non potevo fare. Mi era più facile credere inesistente una
cosa priva di qualsiasi forma, che pensare una cosa a mezzo tra la forma e il
nulla, non forma e non nulla, un informe quasi nulla» (12,6,6). 

2. Per la trascendenza della Scrittura, che non è racchiudibile dentro gli schemi delle
nostre riflessioni, al punto che «un sacro terrore ci afferra a immergere in essa lo
sguardo, terrore per onore, e tremore per amore» (12,14,17); da cui deriva la fa-

Libro dodicesimo

indagine Sulla materia informe

Guida alla lettura della Confessioni



7

Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

tica di discernere e valutare il testo sacro e le intenzioni dell’autore.

3. Agostino, deciso a proseguire - Comunque Agostino, desideroso di sapere e
non di supporre (cfr. 12,6,6), si mostra deciso nel portare avanti l’indagine. E,
con sua grande sorpresa, trova tante spiegazioni, da chiedersi: «chi fra i miei let-
tori resisterebbe fino a capire?» (12,6,6). 

iii - come agoStino intende

iL “cieLo deL cieLo” e La “materia informe”

1. “In principio Dio creò il cielo e la terra” – Ecco una prima pennellata, in cui
sono presenti tutti gli elementi della spiegazione di Agostino: In principio «c'eri
tu [Dio] e null'altro. Da questo nulla creasti il cielo e la terra, due creature, di cui
l'una prossima a te, l'altra prossima al nulla; l'una che sopra di sé ha te solo,
l'altra che sotto di sé ha il nulla» (12,7,7). 

2. In principio – Significa, come già a lungo aveva spiegato nel libro undicesimo:
all’inizio stesso della creazione, o più esattamente, “nella e con la sua Parola”,
con lui coeterno, “nella e con la sua sapienza”… Dio creò il cielo e la terra (cfr.
11,9,11; 12,20,29; 28,39; 29,40;).

3. Il cielo – Questo termine, nel contesto del primo versetto della Genesi, per
Agostino significa:

a) non il cielo visibile come comunemente lo intendiamo e lo vediamo con i nostri occhi,
ossia il firmamento, il cielo di cui parla la Genesi nel racconto delle cose fatte da
Dio il secondo giorno della creazione (cfr. 12,8,8); 

b) ma il cielo invisibile, intelligente e spirituale, formato dalle intelligenze angeliche
che sempre stanno alla presenza di Dio e lo contemplano (cfr. 12,17,24). Questo
cielo precede ed è al di sopra del cielo visibile e perciò, con una espressione ca-
ratteristica, è chiamato dal salmista “cielo del cielo” (Sal 113,6). Scrive Agostino:
«Io non trovo nulla che a mio giudizio si potrebbe chiamare “cielo del cielo ap-
partenente al Signore” più volentieri di questa tua dimora dedita alla contem-
plazione delle tue delizie senza mai staccarsene per muovere verso altre mete»
(12,11,12). 

4. La terra – Anche questo termine, nel contesto dei primi due versetti della
Genesi, per Agostino significa:

a) non la terra di cui parla l’autore sacro a partire dal versetto 10 (cfr. 12,4,4);
b) ma la terra chiamata materia informe, appunto perché senza forme e senza

aspetto; ossia senza «colore né figura, né corpo né spirito» (12,3,3); qualcosa pa-
ragonabile a «un nulla, però, non assoluto, bensì un'entità informe, priva di qua-
lunque aspetto» (12,3,3), ma tale da poter assumere una forma (cfr. 12,8,8). Si
potrebbe dire che “materia informe” è una espressione di comodo per riuscire a
dire qualcosa, che diversamente risulterebbe inesprimibile: «Perché dunque non
dovrei ammettere che la materia informe, creata da te senza un aspetto per cre-
arne l'aspetto attraente dell'universo, fu per comodità indicata agli uomini come



terra invisibile e confusa?» (12,4,4);
c) da questa materia informe, Dio poi ha creato l’aspetto attraente dell’universo che

vediamo (cfr. 12,4,4): «Tu, Signore, traesti il mondo da una materia informe, un
quasi nulla da te tratto dal nulla per trarne le grandi cose che noi, figli degli uo-
mini, miriamo» (12,8,8).

5. Creò – Il verbo “creare” si oppone ad “esistere dall’eternità” e a “generare”;
perciò la frase della Genesi: “In principio Dio creò il cielo e la terra” va intesa,
dice Agostino, non nel senso che esistano dall’eternità e neppure che siano stati
generati dalla stessa sostanza di Dio come il Figlio unigenito (cfr. 12,7,7); ma nel
senso che Dio:

a) li ha creati dal nulla;
b) e li ha creati fuori del tempo, in quanto sia il cielo degli esseri spirituali che

contemplano Dio, sia la terra informe dove non c'è aspetto né ordine, non sono
annoverabili tra i giorni e le successioni di spazi temporali (cfr. 12,3,3; 9,9; 8,8;
11,14; 12,15; 13,16; 15,22). Ascoltiamo Agostino che così spiega:

– la creazione del cielo fuori del tempo: «Quel cielo del cielo, da te creato in prin-
cipio, è certo una creatura in qualche modo intelligente, però affatto coeterna
con te, Trinità, e tuttavia partecipe della tua eternità. La soavità della tua beatifica
contemplazione trattiene fortemente le sue mutazioni, e l'aderire a te senza alcun
cedimento dal giorno della sua creazione la eleva sopra ogni vicenda passeggera
di tempi» (12,9,9);

– la creazione della materia informe fuori del tempo: «Quanto alla massa informe,
alla terra invisibile e confusa, neppure essa fu annoverata tra i giorni, perché
dove non c'è un aspetto, un ordine, non viene e non passa nulla; e dove ciò non
accade, non esistono indubbiamente giorni e successioni di spazi temporali»
(12,9,9).

iV – aLtri Significati

Ma i versetti della Genesi possono avere altri significati, e Agostino ne riferisce
alcuni proposti da altri commentatori. In sintesi, cielo e terra significano:

a) per alcuni, l’intero mondo visibile o universo: «Col nome di cielo e terra volle
designare anzitutto in modo generico e conciso l'intero mondo visibile, per poi
ripartire, con l'enumerazione dei giorni, quasi per articoli, il complesso delle
cose che piacque allo Spirito Santo di riferire così… Invece per la terra invisibile
e confusa, e l'abisso tenebroso, da cui si sviluppa organicamente l'intero mondo
visibile a tutti noto, creato e ordinato in quei giorni, costoro ammettono che non
sia assurdo vedervi la materia informe, di cui ho parlato» (12,17,24).

b) per altri, la materia informe e disordinata: «Però non potrebbero altri sostenere
che la stessa idea di materia informe e disordinata fu introdotta all'inizio, col
nome di cielo e terra, poiché da essa fu tratto e perfezionato questo mondo visi-
bile con tutti gli oggetti che vi appaiono così distintamente, che spesso si usa de-
signare col nome di cielo e terra?» (12,17,25; cfr. 12,21,30; 29,40);

c) per altri, la natura invisibile e visibile, cioè l’intera creazione. Più in concreto: «Si
dovrebbe anzi intendere distintamente per “terra invisibile e confusa” la materia

Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

8



9

Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

corporea anteriore alla determinazione formale, e per “tenebre sopra l'abisso”
la materia spirituale anteriore all'arginamento della sua, diciamo così, spropo-
sitata fluidità e alla sua illuminazione da parte della Sapienza» (12,17,25);

d) per altri, l’embrione del mondo: «Si potrebbe ancora sostenere questo, se altri
vuole: che nella frase: “In principio Dio creò il cielo e la terra”, con il nome di “cielo
e terra” non sono designate due entità, invisibile e visibile, già compiute e for-
mate, ma sono chiamati con tali nomi solo il germe ancora informe delle cose e
la materia formabile e creabile. In quest'ultima già esistevano, ancora senza or-
dine e distinzione di qualità e forma, gli enti che, separati e appropriatamente
ordinati, si chiamano cielo e terra, creazione spirituale l'uno, corporea l'altro»
(12,17,26). 

V – Le regoLe Per un buon diaLogo

e Per una Saggia interPretazione deL teSto Sacro

1. Una nuova preoccupazione di Agostino – L’elenco delle interpretazioni potrebbe
continuare; ma l’attenzione di Agostino si sposta verso un altro importante pro-
blema, suscitato proprio da una mal gestita diversità di opinioni. Non sempre
infatti ci si mantiene dentro i limiti della buona educazione e del rispetto delle
regole del dialogo; e non sempre l’interpretazione della Sacra Scrittura è fatta
con parametri di umiltà e di verità. Purtroppo prevale a volte la prevaricazione
che offende l’interlocutore e lo aggredisce con giudizi del tutto gratuiti di con-
danna delle sue opinioni. Agostino stesso ne fece personalmente l’esperienza
(cfr. 12,16,23). 
Per questo, lungo tutto il libro, egli si preoccupa di suggerire alcune regole che
favoriscano un sereno confronto delle opinioni e una saggia interpretazione della
Scrittura e delle intenzioni dell’autore sacro. 

2. Le regole di un buon dialogo – In sintesi, esse sono quelle che seguono la pista
della indiscussa fedeltà alla verità e dell’amore paziente alle persone (cfr.
12,18,27; 30,41). La prima ci induce ad essere irremovibili in quei punti della ve-
rità che sono fondamentali, per non cedere a facili compromessi che nient’altro
sono se non forme diverse di tradimento (cfr. 12,19,28); la seconda ci induce ad
essere comprensivi e molto pazienti per sdrammatizzare le situazioni, calmare
l’avversario nervoso e non adirarsi dinanzi ad un interlocutore orgoglioso (cfr.
12,16,23). Una pista non può, e non deve darsi, senza l’altra. Tutto ciò comporta
una serie di tanti atteggiamenti concreti di scelta e di azione:

a) Avere la passione della verità. «A noi, Signore, rivela quello stesso o qualunque
altro ti piaccia, purché vero. Ma, sia che nell'incontro delle medesime parole ce
ne mostri il senso che già mostrasti a quel grande, sia che un altro ce ne mostri,
nùtrici tu, non c'illuda l'errore» (12,32,43).

b) Essere severi con se stessi nell’accertare la verità della propria opinione, prima di
proporla agli altri, perché solo a questa condizione si può esigerne il rispetto:
«Io voglio discutere alla tua presenza, Dio mio, soltanto con quanti ammettono
come vero tutto ciò che la tua verità manifesta dentro, nella mia mente»
(12,16,23).



c) Discutere serenamente mostrando tanta pazienza. «Quanti invece lo negano, ab-
bàino a proprio piacere fino a stordirsi. Mi sforzerò d'indurli alla calma e ad
aprire il loro cuore alla tua parola a proprio » (12,16,23; cfr. 12,25,34; 25,34-35). 

d) Non venire a compromessi con la verità, ma rimanere stabilmente ancorati ad essa:
«Se poi si rifiutano e mi respingono, ti supplico, Dio mio, non tacere tu, allonta-
nandoti da me. Parla nel mio cuore con verità. Tu solo sai farlo. Li espellerò,
fuori, a soffiare nella polvere, a sollevare la terra nei loro occhi; e mi ridurrò nella
mia stanza segreta, ove cantarti canzoni d'amore fra i gemiti, gli inenarrabili ge-
miti che durante il mio pellegrinaggio suscita il ricordo di Gerusalemme nel
cuore proteso in alto verso di lei, Gerusalemme la mia patria, Gerusalemme la
mia madre, e verso di te, il suo sovrano, il suo illuminatore, il suo padre e tutore
e sposo, le sue caste e intense delizie, la sua solida gioia e tutti i suoi beni inef-
fabili, e tutti simultanei, perché unico, sommo, vero bene» (12,16,23).

e) Evitare l’orgoglio, l’intransigenza e i facili giudizi di condanna delle opinioni altrui,
in quanto sono spesso prodotto di temerità e non di intelligenza, di presunzione
e non di carità: «… Ignorano l'idea di Mosè, ma amano la loro, non perché sia
vera, ma perché è la loro. Diversamente amerebbero allo stesso modo anche la
verità degli altri, come io amo le loro asserzioni quando sono vere, non perché
sono loro, ma perché sono vere, e in quanto vere non sono più nemmeno loro.
Se poi l'amano in quanto vere, ormai sono e loro e mie, essendo un bene comune
di tutti gli amanti della verità. Quando però sostengono che l'intenzione di Mosè
non fu quella che dico io, ma quella che dicono loro, la respingo e non l'amo.
Avessero pure ragione, questa è temerità, non propria di una scienza, ma del-
l'audacia, non frutto di una visione, ma di presunzione» (12,25,34).

f) Essere convinti che la verità è bene comune non privato: «Se entrambi vediamo
la verità della tua asserzione ed entrambi vediamo la verità della mia, dove la
vediamo, di grazia? Certo non io in te, né tu in me, ma entrambi proprio nella
verità immutabile, che sta sopra le nostre intelligenze. Ora, se non disputiamo
su questa luce del nostro Signore Dio, perché dovremmo disputare sul pensiero
del nostro prossimo, che neppure possiamo vedere come la verità immutabile?»
(12,25,35).

3. I parametri di misura per una esatta interpretazione delle intenzioni dell’autore
sacro. Il discorso di interpretazione del pensiero dell’autore sacro ha parametri
particolari, che si capiscono bene tenendo conto di due specie di dissenso che
possono sorgere.

a) Due specie di dissenso: «Scopro che due specie di dissenso possono sorgere
sopra un messaggio riferito per iscritto da messaggeri veraci: il primo sulla verità
dei fatti, il secondo sull'intenzione del messaggero. A proposito della creazione,
altra cosa è la ricerca sulla realtà dell'avvenimento, e altra quella su ciò che Mosè,
egregio famiglio della tua fede, volle far intendere in questo racconto al lettore
o ascoltatore. Nel primo genere di ricerca si allontanino da me quanti sono certi
della loro scienza errata. Così nel secondo si allontanino da me quanti ritengono
errato il racconto di Mosè. Voglio invece unirmi a te, Signore, e godere in te con
coloro che si nutrono della tua verità nell'ampiezza della carità. Accostiamoci
insieme alle parole del tuo libro e cerchiamo in esse la tua volontà attraverso la
volontà del tuo servitore, per la cui penna le hai elargite» (12,23,32).

Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

10



b) Primo parametro: credere fermamente nella veridicità dell’autore sacro: «Se Mosè
ci fosse apparso di persona e ci avesse detto: “Questo fu il mio pensiero”, lo cre-
deremmo senza vederlo. Perciò evitiamo di gonfiarci d'ira per l'uno contro l'altro a
proposito di ciò che fu scritto. Amiamo il Signore Dio nostro con tutto il cuore, con
tutta l'anima, con tutta la nostra mente, e il nostro prossimo come noi stessi. Non
credendo che in nome di questi due precetti d'amore Mosè pensò tutto ciò che
pensò mentre scriveva i suoi libri, renderemo il Signore menzognero, poiché at-
tribuiremo al suo servo e nostro compagno una disposizione d'animo diversa
dagli insegnamenti divini» (12,25,35).

c) Secondo parametro: sapere che la verità espressa dall’autore sacro è come un prisma
che non può essere contenuto dalle nostre singole menti: «Ora, considera quale sia la
stoltezza di chi afferma avventatamente, fra tanta abbondanza di idee verissime
ricavabili da quelle parole, che Mosè ne ebbe in mente una in particolare; e of-
fende con dispute dannose la carità, che è il fine preciso per cui disse tutto ciò
che disse colui, del quale ci sforziamo di spiegare il discorso» (12,25,35).

d) Terzo parametro: ritenere credibili quei significati che l’autore non esprime diretta-
mente: «E tuttavia, Dio mio… non posso credere che un Mosè, fedelissimo ser-
vitore tuo, abbia da te ricevuto un dono inferiore a quello che io avrei auspicato
e desiderato per me, se fossi nato al suo tempo e tu mi avessi assegnato il suo
posto per dispensare agli uomini con l'ausilio della mia mente e della mia lingua
le Scritture, destinate a giovare dopo molto tempo a tutte le genti e a dominare
nella terra intera, dal fastigio della loro autorità, le sentenze di tutte le dottrine
false e superbe. Ebbene io avrei voluto, se fossi stato ai suoi tempi Mosè… e tu
mi avessi incaricato di scrivere il libro della Genesi, avrei voluto in dote una tale
capacità di esprimermi e una tale maniera d'intessere il discorso, che quanti sono
ancora incapaci di comprendere il modo in cui Dio crea, non respingessero le
mie parole come superiori alle loro forze; e quanti ne sono ormai capaci, ritro-
vassero non trascurata, nelle poche parole del tuo servo, qualsiasi opinione vera
avessero escogitato con la propria riflessione; e se altri altre ne avessero scorte
alla luce della verità, nemmeno queste ultime mancassero, ma fossero ricono-
scibili nelle medesime parole» (12,26,36; cfr. 12,31,42). 

«Crediamo che [Mosè] nello scrivere queste parole per tua rivelazione mirò a
quanto in esse brilla maggiormente per luce di verità e messe di vantaggi»
(12,30,41).

Vi – L’animo miStico di agoStino

C’è ancora un altro tema che percorre tutto il libro nel trattare i temi posti dai
primi due versetti della Genesi: la forte dimensione mistica di Agostino. «Io non
trovo nulla, che a mio giudizio si potrebbe chiamare “cielo del cielo appartenente
al Signore” più volentieri di questa tua dimora dedita alla contemplazione delle
tue delizie senza mai staccarsene per muovere verso altre mete; mente pura,
unita nella massima concordia dal vincolo stabile della pace con i santi spiriti
cittadini della tua città posta nei cieli sopra i nostri cieli» (12,11,12). 

In certi passaggi poi, il suo linguaggio e le immagini di cui si serve sono di
rara bellezza spirituale:

– Si noti, per esempio, quell’incalzante ripetere: «Già mi dicesti, Signore, con

Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

11



voce forte all'orecchio interiore» (12,11,11-12); 
– «E io rimanga accortamente nella sua rivelazione sotto le tue ali» (12,11,11.13); 
– «Signore Dio, abbi pietà: il pulcino implume non sia calpestato dai passanti,

manda il tuo angelo a riporlo nel nido, ove viva finché sappia volare» (12,27,37;
cfr. 28,38). 

– «O dimora luminosa e graziosa, amai la tua bellezza e il luogo dove abita la
gloria del mio Signore, che ti edificò e possiede. A te i miei sospiri nel mio pel-
legrinaggio; al tuo Creatore la preghiera che possegga me pure in te, poiché creò
me pure» (12,15,21).

– «Tu, Dio, alla creatura che ti ama quanto esigi, tu ti mostri e le basti; quindi
non si distoglie da te nemmeno per volgersi a sé. Questa è la dimora di Dio, non
terrestre né corporea di materia celeste, bensì spirituale e partecipe della tua
eternità, poiché senza macchia in eterno. L'hai fondata per secoli e secoli, hai
posto una legge, e non passerà. Non è tuttavia coeterna con te, poiché non fu
senza inizio: fu infatti creata» (12,15,19).

– «Mi ridurrò nella mia stanza segreta, ove cantarti canzoni d'amore fra i ge-
miti, gli inenarrabili gemiti che durante il mio pellegrinaggio suscita il ricordo
di Gerusalemme nel cuore proteso in alto verso di lei, Gerusalemme la mia pa-
tria, Gerusalemme la mia madre, e verso di te, il suo sovrano, il suo illuminatore,
il suo padre e tutore e sposo, le sue caste e intense delizie, la sua solida gioia e
tutti i suoi beni ineffabili, e tutti simultanei, perché unico, sommo, vero bene.
Non me ne distoglierò, fino a che nella pace di quella madre carissima, dove
stanno le primizie del mio spirito, donde traggo queste certezze, tu non abbia
adunato tutto ciò che sono da questa deforme dispersione, per formarlo e fer-
marlo definitivamente in eterno, o Dio mio, misericordia mia» (12,16,23).

– «O verità, lume del mio cuore, non vorrei che fossero le mie tenebre a par-
larmi. Riversatomi fra gli esseri di questo mondo, la mia vista si è oscurata; ma
anche di quaggiù, di quaggiù ancora ti ho amato intensamente. Nel mio errore
mi sono ricordato di te, ho udito alle mie spalle la tua voce che mi gridava di
tornare, con stento l'ho udita per le gazzarre di uomini insoddisfatti. Ed ora torno
riarso e anelante alla tua fonte. Nessuno me ne tenga lontano, ch'io ne beva e ne
viva. Non sia io per me la mia vita: di me vissi male, fui morte per me, e in te ri-
vivo: parlami, ammaestrami. Ho creduto nei tuoi libri, e le loro parole sono ar-
cane assai» (12,10,10; cfr. 11,12,13; 15,21; 16,23). q

Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

12



13

agoStino e la conferenza di

cartagine1

P. eugenio caVaLLari, oad

iV - marcelliino e la conferenza

1. Il commissario imperiale - Onorio, con decreto del 14 ottobre 410, designava
Marcellino suo commissario per convocare e presiedere la conferenza tra dona-
tisti e cattolici: per questo gli conferiva amplissimi poteri. Il tribuno Marcellino
era un alto funzionario: il prefetto della schola palatina dei notai imperiali, dal
cui collegio l’imperatore sceglieva i propri legati da inviare nelle province. La
personalità di Marcellino era ben nota anche in campo cattolico per la sua pro-
fonda preparazione culturale, filosofica, biblica e teologica. Ebbe frequentazioni,
fra gli altri, con Girolamo e Agostino, il quale gli dedicherà il De peccatorum
meritis, il De spiritu et littera, e soprattutto il suo capolavoro De civitate Dei,
scritto dietro sua espressa richiesta: a lui si rivolge nell’esordio, chiamandolo
mio carissimo figlio, e ne spiega il motivo. Gli indirizzerà anche diverse lettere
per rispondere ad altrettante questioni2 .
Probabilmente Marcellino giunse in Africa agli inizi del 411, e il 19 gennaio pub-
blicò il primo editto di convocazione. Alla fine di maggio si trovava già a Carta-
gine per mettere a punto gli ultimi preparativi e far accettare alle due parti le
procedure da seguire, attraverso un secondo editto, pubblicato fra il 18-25 mag-
gio. Presiedette le tre sedute della conferenza con grande equilibrio e saggezza,
emettendo la sua sentenza la notte stessa dell’8 giugno. Restò in Africa per sor-
vegliarne l’esecuzione, cioè fino alla morte, infertagli per la sua fedeltà alle pre-
scrizioni imperiali contro i donatisti.
Intervenne ancora nel corso dell’istruttoria del Processo dei circoncellioni di Ip-
pona; si adoperò, senza successo, con Agostino per convertire Volusiano, che
diventerà prefetto di Roma. Nel corso della repressione che seguì la rivolta di

1 Pubblichiamo la continuazione della conferenza di P. Eugenio Cavallari, tenuta a Roma
il 13 maggio scorso presso la Biblioteca Angelica, in occasione del Convegno di studio,
organizzato dalla Editrice Città Nuova e dalla Nuova Biblioteca Agostiniana, per com-
memorare il 1600° anniversario della Conferenza di Cartagine fra cattolici e donatisti (1
- 8 giugno 411).
2   Epp. 128. 129. 133. 138. 139. 143. Su Marcellino, cf. Monceaux, o. c., IV, p. 307.



14

Eracliano, conte d’Africa, Marcellino fu arrestato con suo fratello, l’anziano pro-
console Apringio, dal conte Marino, venuto per istruire il processo contro i com-
plici della rivolta. Influì contro di lui sia la gelosia di qualcuno, sia la rappresaglia
dei donatisti. Fu decapitato il 13 settembre 413 in una piazza di Cartagine, no-
nostante l’appello all’imperatore e le pressioni dei suoi amici, in particolare di
Agostino: egli per questo si può considerare la vittima più illustre della confe-
renza. Dopo questo delitto, Marino fu richiamato dall’Africa e radiato da ogni
carica, mentre Onorio, con legge del 30 agosto 414, stabilì che tutte le ordinanze
emanate da Marcellino contro i donatisti avessero vigore in perpetuo3 .
I donatisti dopo la conferenza ricorsero all’imperatore, accusando Marcellino di
parzialità e di corruzione, ma senza darne alcuna prova. Non sembra dunque
che debba essere presa sul serio tale accusa. E tuttavia il Frend insinua che, sia
per l’impostazione della conferenza sia per gli stretti legami d’amicizia fra Mar-
cellino e Agostino, la conferenza non poteva che avere quel risultato; tanto più
che la decisione finale era stata presa già da molto tempo, sotto il regno di Co-
stantino. La conferenza non era che un’occasione per i donatisti di sottomettersi
a delle condizioni relativamente favorevoli4 . Il rescritto imperiale del resto di-
ceva a chiare note che la conferenza aveva come obiettivo la convalida della
Chiesa cattolica. Altri studiosi (Willis, Monceaux, ecc.) sostengono invece la sua
imparzialità come giudice, perché diede ai donatisti ogni possibilità di espri-
mersiesponendo e difendendo le loro tesi, anzi, fu addirittura troppo indulgente
nel tollerare il loro vuoto e settario ostruzionismo. Non c’è dubbio che condusse
tutta la delicatissima vicenda con l’imparzialità, la competenza e il tatto diplo-
matico di un vero giudice e di un consumato politico. Insomma, per valutare
correttamente la condotta di Marcellino, si devono sempre tenere presenti sia le
direttive, fissate dall’imperatore, sia gli obiettivi stessi della conferenza: Marcel-
lino onorò ampiamente entrambi. D’altra parte, i cattolici, per ragioni teologiche,
non potevano dubitare della giustizia della loro causa; le autorità civili, per mo-
tivi di ordine pubblico, avevano preso una netta posizione. Da questo punto di
vista, è chiaro che la conferenza era già decisa nel suo risultato; ma ciò non si-
gnifica che sia stata giudicata male. Proprio perché Marcellino e i cattolici erano
sicuri della bontà della loro causa, non potevano lasciar cadere l’occasione di of-
frire alla controparte ogni opportunità di esporre il suo punto di vista. Se Mar-
cellino dà l’impressione di voler favorire i donatisti più che i cattolici, è proprio
per non lasciar adito a dubbi o pretesti sulla sua correttezza; tant’è vero che più
volte i cattolici lo sollecitarono a tagliar corto alle tergiversazioni e agli ostru-
zionismi con un intervento interlocutorio. Tanto che un giurista di Graz, lo Stein-

Agostino e la Conferenza di Cartagine

3   Cf. Epp. 133. 139. 151; Lancel, o. c., I, pp. 25-47.
4   W. Frend, The Donatist Church, p. 278.



Agostino e la Conferenza di Cartagine

15

wenter, dopo aver esaminato gli Atti della conferenza, afferma che Marcellino
ha dato prova di oggettività sorprendente, e talvolta dà quasi l’impressione di
presiedere non un dibattito, ma di lasciarsi condurre dalle parti5 . In fondo, non
si può far colpa a Marcellino se si è attenuto alle istruzioni imperiali. Si può con-
cludere allora con il Monceaux che la conferenza di Cartagine sia stato il più re-
golare fra i processi e il più umano dei drammi. Resta pur vero che da quella
formula di dibattimento non poteva uscire la soluzione di un problema di così
vasta portata dal punto di vista etnico, culturale, sociale e religioso, né si pote-
vano risolvere tutte le gravi questioni teologiche, che la conferenza era pur chia-
mata a risolvere, con una sentenza arbitrale. Anche Agostino sembra
ammetterlo, quando parla della sentenza del giudice: in essa aveva condensato
tutto ciò che poteva ricordare delle tre sedute di questo prolisso dibattito. Egli
riferì alcuni fatti, non secondo l’ordine in cui si svolsero, ma certamente espose
il tutto nel pieno rispetto della verità: sentenziò che, in base alle prove irrefutabili
di tutti i documenti, i cattolici avevano confutato i donatisti6 .

2. L’esito della conferenza – Non possediamo il testo della sentenza di Marcellino,
pronunziata la sera stessa del terzo giorno. Anche la cosiddetta sententia cogni-
toris è piuttosto un editto, forse promulgato il 26 giugno 411, in cui egli parla a
titolo di esecutore della sentenza. Sostiene che è ormai tempo di applicare le mi-
sure di repressione, perdurando l’ostinazione degli sconfitti. Ripete anche il mo-
tivo che ha giustificato la sentenza: i crimini di una persona non possono rendere
colpevole un altro; quindi la Chiesa universale non può essere macchiata di cri-
mini, di cui si accusava Ceciliano, la cui innocenza del resto è documentata con
quella di Felice d’Aphthungi. Nella seconda parte dell’editto vengono promul-
gate alcune misure concrete: totale interdizione ai donatisti di tenere assemblee,
ingiunzione di restituire le chiese ai cattolici. Chi non obbedirà, sarà punito con
il massimo rigore. Ai donatisti viene offerto un salvacondotto per tornare fra i
cattolici e sono invitati a farsi accogliere, alle condizioni già stabilite prima della
conferenza. Devono infine reprimere le violenze dei circoncellioni, sotto minac-
cia della confisca dei beni7 .
Per quanto concerne gli effetti della conferenza, non si può escludere che alcuni
donatisti siano stati forzati ad aderire al cattolicesimo per evitare le sevizie del
potere civile, ma è innegabile che la maggior parte di loro conobbero la gioia di
essere sottratti all’errore e la speranza di aver trovato la via dell’innocenza
eterna8. Nonostante i metodi energici usati dall’autorità civile, e senza volerli le-
gittimare in alcun modo, è indubbio che essi sono stati impiegati per restituire

5 A. Steinwenter, Eine Kirchliche Quelle des nachklassichen Zivilprocesses, in Actus
Congr. Jurid., II, p. 129.
6   Brev. Conl. 25, 43.
7   PL  11, 1418-1420.
8   Ep. 185, 2, 11; Serm. 360.



16

all’Africa un po’ di unità e di pace. Per esempio, quasi tutti i donatisti di Cesarea
si erano già riuniti nel 418, benché non tutti fossero persuasi totalmente della
verità. Non c’è neppure da meravigliarsi se fra costoro vi fossero ancora alcuni
disorientati e perplessi sul nuovo stato di vita. Essi tuttavia a poco a poco pote-
vano trovare sicurezza nella verità. Soltanto piccole frange di donatisti irriduci-
bili sopravvivranno negli anni avvenire, anche dopo la morte di Agostino (430). 

V - gli atti della conferenza

Il verbale ufficiale della conferenza di Cartagine (a. 411) o Gesta conlationis car-
thaginiensis, che purtroppo è giunto a noi incompleto9, resta il documento fon-
damentale per conoscere la Chiesa cattolica e donatista d’Africa, nonché il ruolo
dei singoli protagonisti della conferenza e del complesso apparato organizzativo
che ne ha garantito l’ordinato svolgimento. Solo attraverso il resoconto fedele
dei Gesta, frutto di un immane lavoro di un’intera squadra di stenografi e se-
gretari, noi possiamo ascoltare dal vivo gli interventi dei membri delle due de-
legazioni e del giudice moderatore Marcellino. Ma soprattutto possiamo
renderci conto, attraverso la lettura coordinata degli interventi di Agostino, Ali-
pio e Possidio, del ruolo primario avuto dal vescovo di Ippona, coadiuvato dai
fedeli colleghi nella vita monastica ed episcopale, e cosí ricostruire il clima tutto
particolare di quei giorni storici per il futuro della Chiesa d’Africa.

1.Le due delegazioni - Il secondo editto di Marcellino, pubblicato fra il 18-25 mag-
gio 411, prescriveva di eleggere sette membri per l’una e l’altra parte, muniti di
regolare mandato controfirmato dai vescovi presenti a Cartagine, ai quali sa-
rebbe spettato il compito di dibattere la causa, affiancati da sette consiglieri senza
diritto di parola e da quattro custodi degli atti. I Gesta conservano i nomi di tutti
i membri della delegazione cattolica, ma non tutti quelli della delegazione do-
natista, in quanto non avevano firmato il proprio mandato alla presenza del giu-
dice. Ecco i nomi della delegazione cattolica: Aurelio di Cartagine, Alipio di
Tagaste, Agostino di Ippo Regio, Vincenzo di Culusi, Fortunato di Costantina,
Fortunaziano di Sicca, Possidio di Calama (avvocati); Novato di Sitifis, Florenzio
d’Hippo-Diarrythus, Maurenzio di Tubursicu, Prisco di Quiza, Sereniano di Mi-
didi, Bonifacio di Cataquas, Scillacio di Scilli (consiglieri); Deuterio, Leone, Aste-
rio, Restituto (custodi degli atti). Ed ecco quelli della delegazione donatista:
Primiano di Cartagine, Petiliano di Costantina, Emerito di Cesarea, Protasio di

Agostino e la Conferenza di Cartagine

9    Il testo ci è pervenuto fino a III, 281; cf. PL 43, 1257-1418.



17

Tubuna, Montano di Zama, Gaudenzio di Thamugadi, Adeodato di Milevi (av-
vocati); Pellegrino di Sufes, Atto di Tusmos, Clarenzio di Thabraca, Habetdeum
di Aurusuliana (consiglieri)10.

2. I membri dell’ufficio di presidenza - Il commissario imperiale Marcellino era af-
fiancato da un nutrito gruppo di funzionari di diverso grado, con mansioni di-
rettive ed esecutive. Tre protectores domestici, che affiancavano il giudice e
rappresentavano l’autorità imperiale: Sebastiano, Massimiano e Pietro; due
agentes in rebus: Vincenzo e Taurillo, con funzioni di supervisione e raccordo
del lavoro preparatorio, che coadiuvavano Marcellino a mantenere l’ordine du-
rante il dibattito e ne facevano rapporto alla corte imperiale. Dunque, funzionari
d’alto rango. Seguiva un altro gruppo di cinque funzionari, dipendenti dal pre-
fetto del pretorio: Urso, Petronio e Liboso (ducenarii), Bonifacio ed Evaso (ap-
paritores) con funzioni subalterne nella preparazione della conferenza; essi
prendevano la parola per aprire le sedute e suggerivano di introdurre le parti.
Un terzo gruppo dipendeva dall’autorità del proconsole, ed era formato da due
adiutores cornicularii: Esizioso e Restituto, e tre adiutores commentariorum:
Possidio, Quodvultdeus, Colonico; essi fungevano da assessori assistenti, re-
sponsabili dei registri e degli archivi giudiziari. Infine, due membri dipendenti
dall’autorità del vicario d’Africa, cioè un adiutor numerorum o vicecontabile:
Navigio, e un adiutor subadiuvarum: Pellegrino, che affiancavano i funzionari
del proconsole. Tutti costoro, in organico all’amministrazione giudiziaria, erano
stati inviati nelle province d’Africa per preparare la conferenza11.

3. La redazione dei Gesta –  a. Il verbale stenografico - La conferenza tenne tre se-
dute: il 1° giugno, che durò dalle prime ore del mattino fino all’ora undecima
meridiana, cioè fino alle sette di sera; il 3 giugno, molto breve e sospesa per un
aggiornamento tecnico dei lavori, per consentire di redigere il verbale delle due
sedute; l’8 giugno, che fu interminabile: dal levar del sole fino a notte fonda. Te-
nendo pure conto di qualche incidente o interruzione, il compito dei notisti e
della segreteria fu veramente spossante. 
Per compiere il lavoro di registrazione, Marcellino disponeva nella sua segreteria
(officium) di una nutrita squadra di segretari (scribae) e copisti (exceptores). Il pre-
ambolo dei Gesta, che registra l’inizio delle tre sedute, li presenta nel seguente
ordine: uno scriba del legato del proconsole, Nampio; uno scriba del curatore
di Cartagine, Rufiniano; due copisti dell’ufficio del proconsole, Ilaro e Pretestato;
un copista del vicario, Fabio; un copista del legato del proconsole, Romolo. Men-

Agostino e la Conferenza di Cartagine

10   L’elenco dei nominativi della delegazione donatista è incompleto, in quanto non ave-
vano firmato il proprio mandato alla presenza del giudice.
11 Su tutta la complessa materia, cf.Lancel, o. c., I, p. 53-73



18

tre i due scribae verificavano l’autenticità delle firme e procedevano alla lettura
di alcuni documenti, i quattro exceptores dei servizi ufficiali assicuravano la re-
gistrazione stenografica. A questi ultimi erano affiancati quattro notarii ecclesia-
stici: Gennaro e Vitale per i cattolici, Vittore e Cresconio per i donatisti. In realtà
essi furono otto, come attesta l’editto di Marcellino: quattro per parte, che si al-
ternavano nel lavoro sfibrante delle tre sedute. Naturalmente, essi registravano
secondo il proprio punto di vista; poi intervenivano i due copisti dell’ufficio del
proconsole per integrare  lacune o eliminare discrepanze nella redazione ufficiale
degli Atti. Ciascun gruppo lavorava ininterrottamente per circa sei ore; al mo-
mento di lasciare le carte alla seconda squadra, apponeva il suo sigillo sulle rac-
colte di note (codices o tabulae), quindi usciva, affiancato dai due vescovi archivisti
(custodes chartarum). A questo punto iniziava nei locali della cancelleria (scrinia),
attigui alla sala delle udienze, il lavoro di stesura in bella copia, cioè in apices
evidentes, leggibili a tutti, eliminando per arbitrato eventuali discordanze. I co-
pisti e i sorveglianti (custodes) si dedicavano a questo compito, non solo durante
le sedute, dopo essere stati sostituiti, ma anche nell’intervallo fra una seduta e
l’altra, secondo le disposizioni dell’editto di Marcellino12 . 

Agostino e la Conferenza di Cartagine

12   Cf. Gesta I,10 

Carl Van Loo, 1753, Coro della chiesa di Notre Dame des Victoires a Parigi - 
La disputa con gli eretici donatisti alla conferenza di Cartagine



19

Di fatto, il protrarsi eccessivo della prima seduta impedí loro di terminare in
tempo utile il lavoro, tanto che i donatisti presero il pretesto da ciò per reclamare
l’aggiornamento della conferenza. I segretari dovettero lavorare indefessamente
per piú giorni e notti, assecondati dai copisti, per stendere in bella copia diversi
esemplari dei verbali delle due sedute, che furono consegnati alle due parti il 6
giugno mattina. Questa prima pubblicazione e diffusione (editio) comportava
evidentemente diversi stadi con operazioni e manipolazioni intermedie. Prima
gli stenografi trascrivevano gli stenogrammi su fogli di pergamena o cartape-
cora, riuniti in un grosso volume rilegato in tela; su questa prima trascrizione i
vescovi-portavoce delle due parti dovevano autenticare i loro interventi, se-
condo le disposizioni dell’editto del giudice, ed egli stesso doveva controfirmare
i suoi interventi interlocutorii. Dopo di ciò, il testo poteva essere trascritto sotto
dettatura dei notarii ecclesiastici. Questa scheda subscripta atque emendata rice-
veva poi il sigillo del giudice e degli otto vescovi archivisti, divenendo cosí la
minuta originale. Da essa venivano trascritte alcune copie: due da inviare alle
parti, una al giudice, una al suo officium, una per l’affissione al pubblico; ne ri-
sultava una tiratura minima di cinque copie, certificate conformi all’originale
(authentica): esse costituivano la prima editio ristretta, limitata alle prime due se-
dute, e già a disposizione nella mattinata del 6 giugno 411. 
Le uniche parti complete del testo dei Gesta riguardano le sedute dell’1 e del 3
giugno, ed esse ci permettono di seguire nel dettaglio le varie fasi della reda-
zione. Anche per la redazione degli atti della terza seduta, tenuta l’8 giugno, fu
naturalmente adottato lo stesso procedimento. Ma, al termine di questa giornata,
i giochi erano fatti, e i copisti non avevano piú motivi imperiosi per accelerare
il loro lavoro, cosicché gli Atti della terza seduta furono affissi per la pubblica-
zione il 26 giugno 411, preceduti dall’editto di Marcellino – che non era la sen-
tentia cognitoris, pronunziata nella notte dell’8 giugno e oggi perduta – ma era
un decreto di applicazione della sentenza, con l’ordine di affiggere la documen-
tazione. A questo punto era pronta l’edizione ufficiale degli Atti della confe-
renza, appunto i Gesta conlationis carthaginiensis, ai quali tutti si sarebbero sempre
riferiti, anche dopo la morte di Agostino, sotto la denominazione di Marcellini
gesta. Tuttavia, i due editori privati del nostro testo, Agostino e Marcello, si erano
messi a loro volta al lavoro in quegli stessi giorni con intendimenti diversi: il
primo per rielaborare e semplificare la materia, il secondo per riordinarla in ca-
pitoli.

4. Le edizioni antiche dei Gesta – a) L’edizione di Agostino. Nella Lettera 139, 3 -
scritta a Marcellino da Ippona fra l’autunno 411 e il 28 febbraio 412 - egli fa un

Agostino e la Conferenza di Cartagine



20

elenco delle opere che aveva potuto portare a termine in quel periodo. In essa
informa che il Breviculus conlationis, il quale figura in testa all’elenco, lo ha com-
posto di getto, e con non poca fatica, appena rientrato ad Ippona. Ora, egli si era
trattenuto a Cartagine almeno fino al 14 settembre 411 per predicare, ma non
fino alla celebrazione del Concilio di Cartagine (autunno 411). Dunque, il Brevi-
culus è stato scritto verso l’inizio dell’inverno 411- 412 e precede immediata-
mente l’Ad Donatistas post conlationem, che nell’elenco della Lettera suddetta
segue immediatamente il Breviculus. Lo scopo dell’opera era essenzialmente
quello di rendere piú agevole la lettura degli Atti ufficiali, anche ai meno esperti,
poiché erano risultati troppo prolissi e disorganici. Per questo adottò anche
l’identica numerazione, almeno nei primi due libri. Di fatto però essa non corri-
sponde esattamente alla numerazione ufficiale. Infatti, forse per semplificare la
materia, ha suddiviso il terzo libro in cinque sezioni, evidenziando meglio le
varie fasi del dibattimento13. Nelle edizioni moderne, la divisione del libro terzo
in venticinque capitoli e quarantatré sezioni è arbitraria e risponde a un’altra
preoccupazione: quella di precisare le referenze documentarie. Naturalmente il
Breviculus non è un semplice estratto degli Atti ufficiali, arida annotazione di
appunti veloci, ma una vera e propria rielaborazione che testimonia la meravi-
gliosa lucidità e la potenza di sintesi del vescovo di Ippona, il quale riesce a di-
stricarsi disinvoltamente in una materia ostica e disorganica, rendendola molto
scorrevole e chiara. Esso è, dunque, un riassunto fedele quanto all’essenziale,
ma è anche un’opera polemica che commenta e precisa quanto espone, talvolta
con qualche eccesso di tono e passione, ma mai tendenziosa. Di questo è bene
tenere conto soprattutto nella terza parte dei Gesta, purtroppo andata perduta
per due terzi, e di cui Agostino resta l’unica fonte insieme a Marcello.
b) L’edizione di Marcello. Marcello, autore dei Capitula gestorum, è un personag-
gio enigmatico, che si conosce solo attraverso la prefazione agli Atti, composta
in forma di lettera. Si autodefinisce memorialis, cioè memorialista, e funzionario
dei sacra scrinia, cioè della cancelleria imperiale. Egli quindi era addetto, sotto
la direzione del magister memoriae, alla raccolta delle petizioni dei sudditi, dei
rapporti dei governanti e inviati straordinari, dei rescritti e dei testi legislativi.
Stando alla prefazione, il suo ruolo alla conferenza sarebbe stato quello di con-
dividere con Marcellino il compito di arbitrare la conferenza; ora, sembra ecces-
sivo che un funzionario di rango modesto abbia potuto affiancare un chiarissimo
commissario imperiale. Molto piú verosimilmente egli dovette svolgere funzioni
di archivista-segretario nell’officium, il cui nome quindi non figura tra i titolari,
menzionati negli Atti14.

Agostino e la Conferenza di Cartagine

13 Cf. Brev. 3,1,1. 2,2. 7,8. 8,10. 12.24. 
14 Cf. PL11, 1231, in Lancel, o. c., II, p. 416.



21

Stessa incertezza nell’identificare i destinatari della prefazione: Severiano e Giu-
liano, che sollecitarono questo lavoro. Probabilmente Marcello ha lavorato nelle
settimane o mesi successivi alla conferenza, come Agostino, utilizzando o la
copia ufficiale o quelle autentiche per il pubblico. Egli non si accontentò di redi-
gere una sorta di tavola delle materie (capitula), ma volle collocarla all’inizio
degli Atti perché costituisse una guida alla lettura per una sorta di gioco di con-
cordanze numeriche. Un lavoro in sé utile, ma condotto senza un metodo rigo-
roso; talvolta infatti, estrapolando il testo, introduce alcune sezioni che
includono interventi estranei delle parti e del giudice, oppure inserisce brani di
letture del segretario dei documenti ufficiali. Tutto questo comporta necessaria-
mente modifiche arbitrarie per poter inserire in determinate sezioni dei Gesta
interventi avvenuti in altro momento o per tagliare alcune fasi delle sedute. A
ciò si aggiunga il fatto che Marcello si serve di una copia, che doveva essere già
stata parzialmente rimaneggiata, e talvolta dimostra di non saper interpretare
bene il contenuto del testo. Malauguratamente, per un incidente di trascrizione,
anche la capitolazione del testo di Marcello ci è pervenuta mutila. q

Agostino e la Conferenza di Cartagine

«Vieni, dunque, vieni e non stare a dire: Ho ricevuto il batte-
simo, quindi sto a posto. Vieni, la colomba ti chiama, con i suoi
gemiti ti chiama. E' a voi che mi rivolgo, o miei fratelli: Chia-
mate gemendo, non polemizzando; chiamate pregando, chiamate
invitando cordialmente, chiamate facendo penitenza; dalla vo-
stra carità comprendano che siete in pena per loro. Sono certo,
fratelli miei, che se vedranno il vostro dolore, rimarranno con-
fusi e torneranno alla vita. Vieni, dunque, vieni e non temere.
Devi temere se non vieni; anzi più che temere, dovresti piangere.
Vieni, sarai contento se verrai; gemerai, sì, nelle tribolazioni
della peregrinazione, ma gioirai nella speranza… Vieni, dun-
que» 

(S. Agostino, Commento al Vangelo di Giovanni 6,15).



Un riferimento del Papa alla figura di Lutero

22

«Per me, come Vescovo di Roma, è un momento di profonda emozione incon-
trarvi qui, nell’antico convento agostiniano di Erfurt. Abbiamo appena sentito
che qui Lutero ha studiato teologia. Qui è stato ordinato sacerdote. Contro il de-
siderio del padre, egli non continuò gli studi di giurisprudenza, ma studiò teo-
logia e si incamminò verso il sacerdozio nell’Ordine di sant’Agostino. E in questo
cammino non gli interessava questo o quello. Ciò che non gli dava pace era la
questione su Dio, che fu la passione profonda e la molla della sua vita e dell’in-
tero suo cammino. “Come posso avere un Dio misericordioso?”: questa do-
manda gli penetrava nel cuore e stava dietro ogni sua ricerca teologica e ogni
lotta interiore. Per Lutero la teologia non era una questione accademica, ma la
lotta interiore con se stesso, e questo, poi, era una lotta riguardo a Dio e con Dio.
“Come posso avere un Dio misericordioso?”. Che questa domanda sia stata la
forza motrice di tutto il suo cammino mi colpisce sempre nuovamente nel cuore.
Chi, infatti,  oggi si preoccupa ancora di questo, anche tra i cristiani? Che cosa
significa la questione su Dio nella nostra vita? Nel nostro annuncio? La maggior
parte della gente, anche dei cristiani, oggi dà per scontato che Dio, in ultima ana-
lisi, non si interessa dei nostri peccati e delle nostre virtù. Egli sa, appunto, che
tutti siamo soltanto carne. Se si crede ancora in un al di là e in un giudizio di
Dio, allora quasi tutti presupponiamo in pratica che Dio debba essere generoso
e, alla fine, nella sua misericordia, ignorerà le nostre piccole mancanze. La que-
stione non ci preoccupa più. Ma sono veramente così piccole le nostre man-
canze? Non viene forse devastato il mondo a causa della corruzione dei grandi,
ma anche dei piccoli, che pensano soltanto al proprio tornaconto? Non viene
forse devastato a causa del potere della droga, che vive, da una parte, della
brama di vita e di denaro e, dall’altra, dell’avidità di piacere delle persone dedite
ad essa? Non è forse minacciato dalla crescente disposizione alla violenza che,
non di rado, si maschera con l’apparenza della religiosità? La fame e la povertà
potrebbero devastare a tal punto intere parti del mondo se in noi l’amore di Dio
e, a partire da Lui, l’amore per il prossimo, per le creature di Dio, gli uomini,

“come poSSo avere un dio

miSericordioSo?”1

bENEDETTO XVI

1 Pubblichiamo uno stralcio del discorso di Benedetto XVI pronunciato nell’incontro con
gli evangelici tedeschi nell’antico convento agostiniano di Erfurt il 23 settembre 2011.
In esso il Papa fa riferimento alla figura di Lutero, agostiniano, che proprio in quel con-
vento studiò teologia e fu ordinato sacerdote (Cfr. “L’Osservatore Romano”
25/09/2011). 



23

Come posso avere un Dio misericordioso

fosse più vivo? E le domande in questo senso potrebbero continuare. No, il male
non è un’inezia. Esso non potrebbe essere così potente se noi mettessimo Dio
veramente al centro della nostra vita. La domanda: Qual è la posizione di Dio
nei miei confronti, come mi trovo io davanti a Dio? – questa scottante domanda
di Lutero deve diventare di nuovo, e certamente in forma nuova, anche la nostra
domanda, non accademica, ma concreta. Penso che questo sia il primo appello
che dovremmo sentire nell’incontro con Martin Lutero.
E poi è importante: Dio, l’unico Dio, il Creatore del cielo e della terra, è qualcosa
di diverso da un’ipotesi filosofica sull’origine del cosmo. Questo Dio ha un volto
e ci ha parlato. Nell’uomo Gesù Cristo è diventato uno di noi – insieme vero Dio
e vero uomo. Il pensiero di Lutero, l’intera sua spiritualità era del tutto cristo-
centrica: “Ciò che promuove la causa di Cristo” era per Lutero il criterio erme-
neutico decisivo nell’interpretazione della Sacra Scrittura. Questo, però,
presuppone che Cristo sia il centro della nostra spiritualità e che l’amore per
Lui, il vivere insieme con Lui orienti la nostra vita».  q

Convento di Sant'Agostino di Erfurt- Germania



Nella redazione del vangelo curata da S. Luca leggiamo che Gesù in persona,
dopo aver invitato alla fiducia, chiede se al suo ritorno – alla fine dei tempi –tro-
verà ancora fede sulla terra.
È la domanda che spesso ci facciamo anche noi. In quale misura il messaggio
evangelico influenza la politica, l’economia, la cultura, la volontà degli individui
e quant’altro condiziona la storia e l’esistenza degli uomini? Ancora: le radici
cristiane, rigogliose in passato, continuano ad essere vitali e feconde? Ecco ad
esempio come il quotidiano “Avvenire” presentava la popolazione di Berlino
alla vigilia della visita del pontefice  (21 settembre 2011): “A Berlino nessun
segno di benvenuto per il Papa. Ma i 70.000 mila biglietti per la Messa sono an-
dati a ruba.  Su quattro milioni di abitanti i cristiani sono una minoranza, il 30
per cento di cui 10 cattolici, poco più dei musulmani. Metropoli ultrasecolariz-
zata e multiculturale, con una vasta comunità omosessuale alla quale appartiene
anche il sindaco che si dichiara gay-cattolico. Insomma, Benedetto XVI comincia
il suo difficile viaggio in patria nella città simbolo del neopaganesimo”.  
Mentre alcuni continuano a sostenere che il cristianesimo è iscritto nel DNA del
mondo occidentale, altri ne riconoscono solo segni e ricordi sempre più evane-
scenti.
Hanno ragione i primi che presentano il successo di iniziative quali la recente
giornata della gioventù che ha visto riuniti a Madrid più di un milione di gio-
vani; hanno ragione i secondi quando, dati alla mano, riferiscono della diffusione
di costumi e modi di vivere (guerre, sopraffazioni, violenza, droga, aborto, eu-
tanasia, sfruttamento, oppressione, cinismo, …) in aperto contrasto con le diret-
tive morali e religiose del vangelo e delle chiese che ad esso si ispirano. Ha
ragione chi ha fiducia nelle parabole che affermano che nulla può ostacolare la
energia della luce, il sapore del sale, la vitalità del seme, l’efficacia del lievito in-
seriti nel mondo con la venuta di Cristo;  ed ha ragione chi ricorda – riferendosi
sempre al testo sacro – che il seme sparso con generosità è condizionato dalla
qualità del terreno che può favorirne ma anche contrastarne o addirittura impe-
dirne la crescita.
Una corretta interpretazione dei testi citati insegna che la storia è fatta da due
protagonisti: Dio e l’uomo. Due protagonisti che non si escludono a vicenda ma
che, secondo la felice espressione di don Giussani, potremmo definire mendi-
canti in quanto l’uno  è in costante ricerca dell’altro. Già Agostino lo aveva af-
fermato lapidariamente: “chi ti ha creato senza il tuo aiuto, non ti salverà senza
la tua collaborazione”. Si potrebbe dire che Dio fornisce la vettura per il viaggio

24

è tempo di Semina

P. angeLo grande, oad



e che l’uomo è invitato a salirvi non come  semplice passeggero ma come autista,
senza peraltro arrogarsi il diritto di definire il codice stradale; senza erigere a
norma ultima dell’agire la propria coscienza dimenticando che la funzione della
coscienza non è quella di stabilire ma di  ricercare e scoprire  ciò che è bene o è
male  .
Ma la domanda iniziale rimane ancora in piedi e nel tentativo di rispondere  ci
affidiamo anche alle constatazioni della esperienza personale. Ciascuno di noi,
pur facendo riferimento alla presenza di Dio riscontrata nella generosità, nella
pazienza, nella coerenza, nella generosità di tanta gente, non può far a meno di
notare che mentre in un passato recente si assisteva “all’abbandono della chiesa
e allontanamento da essa” deciso volutamente o subìto con superficialità, oggi
si allarga la fascia di quanti  “nella chiesa non sono mai entrati”. Tutti cono-
sciamo gente “credente e non praticante”, gente “praticante ma non credente”,
gente che “non crede e tantomeno pratica”, gente che “vive come se Dio non esi-
stesse”. Ciascuno di noi ha ugualmente sperimentato il calore della luce e il sa-
pore del sale evangelici e sente risuonare l’insistente ammonimento: “voi siete
il sale della terra e la luce del mondo: sale e luce per voi e per gli altri, per tutti.
Non rendetevi opachi o insapori!”. Questo basta a confermarci nel ruolo di se-
minatori senza pretendere di essere anche i mietitori.
Alla nostra esperienza personale fa riscontro  la sollecitudine del papa Benedetto
XVI che evidenziamo dai suoi discorsi, dalla pubblicazione dei volumi su Gesù
di Nazaret, dalla costituzione di un organismo (Pontificio Consiglio) dedicato
alla promozione  della nuova evangelizzazione, dalla convocazione di un appo-
sito sinodo mondiale dei vescovi (7 – 28 ottobre 2012)  che tratti dell’annuncio e
della trasmissione della fede.
Lo stesso pontefice, alla vigilia del suo viaggio in Germania dal 22 al 25 settem-
bre, in un messaggio trasmesso dalla TV tedesca, auspicava che: “Dio torni nel
nostro orizzonte, questo Dio così spesso assente, del quale però abbiamo tanto
bisogno”. q

25

è tempo di semina



agonia e amore

Luigi fontana giuSti

Rileggo sempre più di frequente quanto S. Agostino nelle “Confessioni”
(IX,10,26) scrive dello sfogo della madre Monica a Ostia, quando – felice e rea-
lizzata per l’avvenuta conversione del figlio al cattolicesimo – si chiede, pochi
giorni prima di morire: «Fili, quantum ad me adtinet, nulla re iam delector in
hac vita.  Quid hic faciam adhuc et cur hic sim, nescio, iam consumpta spe huius
saeculi» (Figlio mio, per quanto mi riguarda, questa vita ormai non ha più nes-
suna attrattiva per me. Cosa faccio ancora qui e perché sono qui lo ignoro. Le
mie speranze sulla terra sono ormai esaurite).
Anch’io mi chiedo sempre più spesso, dopo la morte di mia moglie, perché sono
ancora qui e che cosa vi faccio, da quando si è rotto l’incanto omnicomprensivo
del suo amore incondizionato e della sua presenza pervasiva in ogni istanza
della mia vita.
D’altronde, nel Discorso 305,4 Agostino si chiede e ci chiede: «Non vuoi che
abbia fine la vita infelice? Tanto è più infelice quanto, pur infelice, viene amata
e non vuoi che abbia fine: sarebbe meno infelice se non la si amasse». 
Non dobbiamo insomma preoccuparci di perdere la vita terrena, ma piuttosto
temere – secondo il Salmo 12 – che «possa sorprenderci il sonno della morte»,
per cui è comunque necessario prepararsi serenamente all’agonia del trapasso,
con lucidità, con fiducia e con amore.  Ed è soprattutto con Amore che si deve
guardare al tragitto dell’agonia, essendo l’amore unico rimedio alla sofferenza
e «sgorgando da esso spontaneamente una fonte di immortalità», come ha scritto
Robindronath Tagore in “Il Cristo”. È quindi fatto di alta spiritualità accettare il
dolore come espressione d’amore, sino a giungere alla sublime espressione di
Bernanos secondo il quale «l’agonia è anzitutto un atto d’amore», amore per Cri-
sto e in Cristo, amore per le persone care che ci hanno preceduto, amore mio so-
prattutto per mia moglie di cui ricordo e rivivrò la santa agonia che ho
attraversato al suo fianco, al di fuori del tempo, in momenti di sintonia assoluta,
nella luce del suo volto e nella bellezza incancellabile del suo sorriso.
La voragine apertasi nel mio essere con la sua morte è attualmente in parte col-
mata dal perdurante amore metafisico per lei (persistente nei nostri ricordi e
nelle mie preghiere), dall’amore per i nostri figli e nipoti e dagli sprazzi di felicità
che tuttora mi donano, e dall’amore cristiano per tutti coloro che incontro nella
vita, nella fede e nella sofferenza in Cristo.
In fondo – è sempre Bernanos a dircelo – il peccato ci fa vivere alla superficie di
noi stessi, mentre rientriamo in noi solo per morire ed è lì che ci attende il Signore

26



27

Agonia e  amore

che «allo stesso modo in cui si sacrifica su ogni altare dove si celebra la messa,
ricomincia a morire in ogni persona in agonia». 
Sull’agonia di Gesù Cristo sono state scritte pagine di una bellezza inesauribile,
in cui si intrecciano meditazioni e speranze, attese ed esortazioni, dubbi e fidu-
cia, fede e amore.  Basterebbe ricordare di Tommaso Moro il Gesù a Getsemani
nel “De tristitia Christi”. Ma è stato soprattutto Blaise Pascal ad aver scritto pa-
gine di una luminosità abbagliante, quali: «Gesù sarà in agonia sino alla fine del
mondo», associandosi così all’agonia di ciascuno di noi.  Nel libro “Jésus selon
Pascal” del dominicano Jean-Christophe de Nadaï (Ed. Desclé), il termine agonia
appare, su 350 pagine, in ben 48.  La notte luminosa del “Mémorial” di Pascal,
viene vista dall’autore in ciò che ha avuto in comune con la notte del Getsemani,
l’anima di Pascal essendosi posta in sintonia con l’anima di Cristo in agonia. Ma,
a differenza di Pascal, Gesù soffre un’agonia divina e, risuscitando, eleva la sua
agonia alla durata della storia del mondo. Amare Cristo significa pertanto, per
ogni credente, corrispondere alla Sua con la propria agonia, realizzando per cia-
scuno di noi una vera e propria comunione d’amore con Lui e in Lui.
L’enfasi posta da Pascal sull’agonia del giardino del Getsemani supera per in-
tensità la stessa agonia della crocifissione. La solitudine di Cristo nel Getsemani,
porta poi Pascal a scrivere: «Jésus s’arrache d’avec ses disciples pour entrer dans
l’agonie.  Il faut s’arracher de ses plus proches et des plus intimes, pour l’imiter». 
Tutte le religioni hanno affrontato il problema della sofferenza e del trapasso :
il buddhismo cercando di eliminare la sofferenza, l’induismo negandola, il giu-
daismo e l’islamismo spiegandola, il cristianesimo trasfigurandola e nobilitan-
dola mediante l’amore, amore che è anche rinuncia e che sa diventare
abbandono.
Nella prima lettera di S. Giovanni (4, 8), che pur non si dilunga sul tema del-
l’agonia di Cristo nell’orto del Getsemani, perché in genere Giovanni trascura i
temi della sofferenza immediata, presentandoci un Gesù che va gloriosamente
alla passione, si leggono le tre parole più belle delle Sacre Scritture e della nostra
fede cristiana: “Dio è amore” e, come è stato anche scritto (Alfonso Schokel): «Il
fuoco dell’amore non può essere spento perché è fiamma divina».  
E l’irripetibile storia d’amore che ho vissuto grazie a mia moglie mi ha insegnato
tante cose e soprattutto come l’amore umano possa essere trasfigurato, sacraliz-
zato e immortalato nell’amore divino.  La benedizione di Dio su mia moglie,
sulle sue sofferenze e sulla sua agonia, hanno illuminato e illuminano perenne-
mente i miei giorni di disperazione e di solitudine e daranno una luce folgorante
e insperata al traguardo della mia agonia sulla via del nostro ricongiungimento
definitivo.  
«Solo una filosofia dell’amore e della libertà può giustificare la nostra esistenza,
ha scritto Hans-Urs von Balthasar, e condurci nel regno dove l’uomo è libero di
amare».  q



28

Dalla clausura

il pane e il vino dell’amore

Sr. m. giacomina, oSa e Sr. m. Laura, oSa

«Signore da chi andremo?». Queste parole riportate da Giovanni nel suo
Vangelo (6,68), sono state il tema del XXV Congresso Eucaristico Nazio-

nale che si è svolto ad Ancona dal 4 all’11 settembre 2011.
Questa domanda ha varcato i secoli; da 2000 anni, in tutte le epoche, cristiani e
non, hanno cercato di dare  le risposte più varie.
Il primo a pronunciarle fu l’apostolo Pietro, che alla domanda di Gesù: Volete
andarvene anche voi?, rispose: Da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna!
Anche Maria, la Madre di Gesù, ha dato la sua personalissima risposta portando
nel suo grembo questa Parola di vita eterna, si è fatta tabernacolo, come ha scritto
il beato Giovanni Paolo II nell’Enciclica “Ecclesia de Eucaristia”: «Il nostro ripetere
il gesto di Cristo nell'Ultima Cena in adempimento del suo mandato: “Fate questo in
memoria di me!” diventa al tempo stesso accoglimento dell'invito di Maria ad obbedirgli
senza esitazione: “Fate quello che vi dirà” (Gv 2,5). Con la premura materna testimo-
niata alle nozze di Cana, Maria sembra dirci: “Non abbiate tentennamenti, fidatevi della
parola di mio Figlio. Egli, che fu capace di cambiare l'acqua in vino, è ugualmente capace
di fare del pane e del vino il suo corpo e il suo sangue, consegnando in questo mistero ai
credenti la memoria viva della sua Pasqua, per farsi in tal modo ‘pane di vita’”. In certo
senso, Maria ha esercitato la sua fede eucaristica prima ancora che l'Eucaristia fosse isti-
tuita, per il fatto stesso di aver offerto il suo grembo verginale per l'incarnazione del
Verbo di Dio. Maria concepì nell'Annunciazione il Figlio divino nella verità anche fisica
del corpo e del sangue, anticipando in sé ciò che in qualche misura si realizza sacramen-
talmente in ogni credente che riceve, nel segno del pane e del vino, il corpo e il sangue
del Signore. Maria ha anticipato, nel mistero dell'Incarnazione, anche la fede eucaristica
della Chiesa. Quando, nella Visitazione, porta in grembo il Verbo fatto carne, ella si fa,
in qualche modo, “tabernacolo” – il primo “tabernacolo” della storia – dove il Figlio di
Dio, ancora invisibile agli occhi degli uomini, si concede all'adorazione di Elisabetta».
Il Santo Padre Agostino, commentando questo passo del Vangelo di Giovanni,
ci ha lasciato una bellissima immagine di fede della Chiesa primitiva che stava
per nascere: «Il Signore si rivolge a quei pochi che erano rimasti: Disse allora Gesù ai
dodici – cioè a quei dodici che erano rimasti –: Volete andarvene anche voi? Non se ne
andò nessuno, neppure Giuda. Il motivo per cui Giuda rimase, era già chiaro al Signore,
e più tardi lo fu anche per noi. Pietro rispose per tutti, uno per molti, l'unità per l'uni-
versalità: Gli rispose Simon Pietro: Signore, da chi andremo? Se ci scacci da te, dacci un
altro simile a te. Da chi andremo? Se ci allontaniamo da te, da chi andremo? Tu hai



parole di vita eterna. Vedete come Pietro, per grazia di Dio, per ispirazione dello Spirito
Santo, ha capito? Perché ha capito? Perché ha creduto. Tu hai parole di vita eterna. Tu
ci dai la vita eterna offrendoci il tuo corpo e il tuo sangue… e tu sei la stessa vita eterna,
e nella carne e nel sangue ci dai ciò che tu stesso sei» (Comm. Vg. Gv. 27,9)
Anche Benedetto XVI, nella chiusura del Congresso Eucaristico, incontrando le
coppie di fidanzati, in un certo senso ha dato la sua risposta: «L’Eucaristia, dono
di Cristo per la salvezza del mondo, indica e contiene l’orizzonte più vero dell’esperienza
che state vivendo: l’amore di Cristo quale pienezza dell’amore umano. Il nostro è un
tempo non facile, soprattutto per voi giovani. La tavola è imbandita di tante cose preli-
bate, ma, come nell’episodio evangelico delle nozze di Cana, sembra che sia venuto a
mancare il vino della festa. Gesù è il vino della festa! In chi si fida di Lui, l’acqua della
vita quotidiana si muta nel vino di un amore che rende buona, bella e feconda la vita.
Cana, infatti, è annuncio e anticipazione del dono del vino nuovo dell’Eucaristia, sacri-
ficio e banchetto nel quale il Signore ci raggiunge, ci rinnova e trasforma. Dall’Eucaristia
scaturisce il senso cristiano dell’esistenza e un nuovo modo di vivere».
E noi, quale risposta diamo alla domanda di Gesù? Anche per noi, solo Lui è il
vino nuovo della festa, la Parola di vita eterna che ci raggiunge e ci rinnova, la
medicina che guarisce e risana i nostri cuori?
Davanti all’Eucaristia, chiudiamo gli occhi lasciandoci portare nella sorgente in-
teriore del cuore; lì Gesù fa sgorgare l’acqua viva e accende il fuoco nuovo.
L’Eucaristia è l’attenzione di Dio verso la sua creatura. In quel pane e in quel
vino scopriamo il bello, il vero, il buono del Corpo e Sangue del Signore. Lì im-
pariamo a pensare con il pensiero di Cristo, a respirare e a cercare non più noi
stessi ma Dio, la sua reale presenza, il suo crescente amore. 
Sentiamo ancora Agostino: «O sacramento di pietà, o segno di unità, o vincolo di ca-
rità! Chi vuol vivere, ha dove vivere, ha donde attingere la vita. Si accosti, creda, sarà
incorporato, sarà vivificato» (Commento Vangelo di Giovanni, 26,1).
Ciascuno di noi è chiamato a incamminarsi e a immergersi in questo “mistero
della fede” per con-morire e con-risorgere con Cristo. In ogni Eucaristia rivi-
viamo questo mistero d’Amore che è il grande dono che Dio ci fa e che speriamo
lasci una traccia profonda nella nostra vita.
È lo sguardo di Cristo che non giudica ma ama, che tocca i nostri cuori e li fa ar-
dere di passione per Lui. 
È l’amicizia di Cristo, quella vera, quella che ci dona abbassandosi fino a noi e
che ci dovrebbe far balbettare per lo stupore, la meraviglia, la gioia di questo
dono.
È il rendimento di grazie-memoriale di Cristo che si è fatto segno vivo, vivifi-
cante ed efficace del suo sacrificio che ancora opera in nostro favore e che pren-
diamo come dono dal Padre e facciamo nostro sacrificio. Per questo siamo
invitati ad offrire noi stessi a Dio in filiale obbedienza. Scrive san Paolo: «Chiun-
que in modo indegno mangia il pane o beve il calice del Signore, sarà reo del corpo e del
sangue del Signore. Ciascuno, pertanto, esamini se stesso e poi mangi di questo pane e

29

Il pane e il vino dell’amore



30

Il pane e il vino dell’amore

beva di questo calice; perché chi mangia e beve senza riconoscere il corpo del Signore,
mangia e beve la propria condanna».
È Comunione nella quale troviamo il fondamento, la fonte ed il vincolo del-
l'unione fra noi e con Cristo; cibo della nostra anima e pegno prezioso del suo
amore verso di noi.
È tutta Gesù, vivo e immortale, inseparabilmente Corpo, Sangue, Anima e Di-
vinità, che ci dona consolazione spirituale e ci aiuta a operare in uniformità ai
Suoi desideri.
È attrattiva, è richiamo, è intimità con Dio, è respiro della nostra vita… Ci ricorda
che Gesù è venuto perché abbiamo la vita e l’abbiamo in abbondanza…
Quante risposte può dare ciascuno di noi alla domanda di Gesù… tutte uniche,
tutte preziose… L’unica ferma certezza della nostra speranza è che nulla potrà
separarci dall’amore di Cristo. La Comunione con il suo Corpo fa di tutti noi un
corpo solo, un solo canto di lode, una chiesa in unità. Pieghiamo le ginocchia
davanti al Pane vivo disceso dal Cielo, solo Lui ha parole di vita eterna.

*****

Nell’ostia bianca stai lì, 
in attesa di un nostro sguardo...
di un nostro sorriso...
nel silenzio che inquieta 
i nostri perché senza risposta.
Troppo presi per ricordarci
della tua presenza tra noi...
Troppo pronti a versare fiumi di parole,
per convincerti a salvaguardare
i nostri progetti,
per ricordarci che siamo chiamati
a ricercare la tua volontà...

Non ti stanchi di stare lì, 
troppe volte, solo,
Signore Gesù, realmente presente, 
corpo, sangue, anima e divinità,
nei tabernacoli del mondo.
In questo silenzio 
abbracci le nostre esistenze 
attendendo da noi un piccolo cenno, 
che abbia sapore di una risposta,
per cambiarci la vita.
Mentre noi, corriamo nella ricerca di soddisfare



31

l’attimo fuggente,
non abbiamo tempo per stare con Te.
Cerchiamo la vita dove c’è solo morte,
la gioia, che porta alla distruzione,
dell’anima e del corpo,
sognando mondi che aumenteranno 
inevitabilmente la nostra frustrazione...
Vogliamo godere la vita e non ci chiediamo 
se siamo realmente rinati.

Attendi, Signore, questo uomo distrutto dalla sua libertà,
alienato dalla propria ragione irrazionale.
Attendi e lava con il tuo sangue 
tutto questo peccato che penetra nelle nostra ossa
lacerandoci il cuore.

La tua vita, che nei nostri altari,
ogni giorno ci offri,
sia accolta e custodita
dal Tuo piccolo resto, 
che continua a cercarti...
Confidando in Te, tra la fatica e la sconfitta
si lascia rialzare dalla tua mano sempre pronta...
Questo resto, che ti riconosce Signore 
della storia e della propria vita,
e vuole vivere in perenne rendimento di grazie
nutrendosi della Tua volontà...

Accogli, Signore, nel tuo calice,
tutto il dolore del mondo,
e riversa sui tuoi figli il tuo vino 
che allieta il cuore dell’uomo...
Il Tuo amore, sarà la nostra forza...
Il Tuo perdono, la nostra pace...
La Tua vita, sarà la nostra vita...
La Tua Parola, la nostra luce...
Il Tuo corpo, il nostro pane...
Allora, con Te, per Te, in Te 
anche noi ci offriremo,
perché si realizzi in tutti la Tua salvezza, 
Perché Tu solo, Signore Gesù, 
per ognuno di noi, hai parole di vita eterna. q

Il pane e il vino dell’amore



32

nel chioStro

P. angeLo grande, oad

Molte delle case abitate dai religiosi fanno parte di antichi edifici, oggi spesso adibiti
ad altri usi, raccolti attorno ad un cortile chiamato chiostro. Uno spazio ad un

tempo aperto e raccolto, riservato alla comunità religiosa ed aperto a tutti: un luogo di
incontro. Sotto il titolo”Nel chiostro”  la nostra rivista vuole ricostruire uno spazio ideale
dove  i problemi si discutono in famiglia e si presentano agli amici. Pagine riempite da
riflessioni, relazioni e note di cronaca: uno spaccato di vita nostra. Il chiostro torna così
ad essere uno porta che delimita e che, nello stesso tempo, apre. 

AggiornAmento delle Costituzioni (1)

Il 77° Capitolo generale, celebrato nel convento di S. Maria Nuova  (S. Gregorio
da Sassola: 2-17 maggio c. a.), ha ritenuto opportuno indire per l’anno 2014 un
nuovo capitolo che si dedichi all’aggiornamento delle Costituzioni.
E’ conveniente, data la importanza e la mole del lavoro, dare un periodico e co-
stante contributo anche attraverso il chiostro aperto in Presenza Agostiniana. 
Rispolverando reminiscenze scolastiche presentiamo lo “status quaestionis” o
argomento, partendo  dalla “explicatio terminorum” cioè dal significato dei ter-
mini.
Come le società civili, in modo particolare gli stati, sono rette da norme che ne
“costituiscono” l’ordinamento fondamentale che  ispira la formulazione di suc-
cessive leggi e decreti, così anche gli Istituti religiosi. Per questi la norma ultima
cui far riferimento, con assoluta fedeltà e coerenza, è il messaggio evangelico
che propone il sentire e il vivere di Cristo. Scrive Benedetto XVI nella esortazione
apostolica che raccoglie i frutti del Sinodo dei Vescovi sulla Parola di Dio nella
vita e nella missione della Chiesa (Roma, 5 -26 ottobre 2008) : “La vita consacrata
nasce dall’ascolto della Parola di Dio ed accoglie il vangelo come sua norma di
vita. Vivere nella sequela di Cristo, casto, povero ed obbediente è in tal modo
una esegesi vivente della parola di Dio” (Verbum Domini,  11/XI/2010, 83). Al
Vangelo si ispirano e attingono le Regole scritte dagli antichi fondatori-patriarchi
della vita religiosa: Pacomio, Basilio, Agostino, Benedetto, Francesco. A loro
volta le Regole vengono interpretate ed applicate tramite le Costituzioni, com-
pletate – anch’esse – da disposizioni e decreti. Regole e Costituzioni sono fonti
e canali che si alimentano ad una unica sorgente.
Ovviamente il Vangelo non si aggiorna ma si applica. In modo analogo vanno
rispettate le Regole le quali esigono fedeltà. “Sine glossa, sine glossa”:  senza
nulla togliere o aggiungere, avrebbe detto lo stesso S. Francesco ai primi seguaci.



Le Costituzioni, invece, sono soggette ad adattarsi ai segni dei tempi. Siccome
però il cambiamento non sempre è progresso, così non tutte le nuove situazioni
che si affrontano o interpellano vanno accolte acriticamente. La riforma o adat-
tamento deve prefiggersi scopi ed ambiti ben precisi.
Nel decreto del Concilio Vaticano II (Perfectae caritatis, 28/X/1965), che ha dato
inizio al movimento di riforma degli Istituti religiosi, vengono indicati diffusa-
mente i principi cui ispirarsi (cfr paragrafi 2-6). Nel documento si parla spesso
di mutate condizioni, di bisogni della Chiesa e della società, di continue trasfor-
mazioni con le quali confrontarsi guidati dal ritorno alle radici degli Istituti
stessi.
Si può e si deve rinnovare il modo di vivere, di pregare, di agire per continuare
a vivere,  pregare,  agire più evangelicamente. Non la meta né la strada maestra
vanno sostituite: è necessario però  provvedersi di  equipaggiamento idoneo.
Un edificio avrà sempre bisogno di fondamenta, di pareti, di copertura ma si
cerca di migliorarne la consistenza e la funzionalità rinnovandone materiali  e
tecniche di costruzione e di restauro. Così particolari forme di rigore, di vita co-
mune o di rapporti reciproci vanno riesaminati senza cedere alla illusione-ten-
tazione di abolire  l’ascesi, la vita fraterna, la obbedienza.
L’impegnativo cammino percorso dalla nostra famiglia religiosa è così presen-
tato, nel decreto di promulgazione delle testo delle nuove Costituzioni, firmato
dal Priore generale P. Felice Rimassa il 24 aprile 1984:
“Il Priore generale, con lettera circolare in data 8 dicembre1966, solennità della
Madonna Immacolata, esortava i religiosi alla preghiera e alla massima collabo-
razione , comunicava la creazione di una commissione di studio  in ciascuna
Provincia e una commissione generale ed inviava un questionario su tutta la ma-
teria delle Costituzioni, per agevolare la partecipazione e l’impegno di tutti.
Il Capitolo generale del 1969 poteva quindi discutere ed elaborare un nuovo
testo che andava in vigore, ad esperimento, nel novembre dello stesso anno. La
sollecitudine dell’Ordine continuò con suggerimenti e proposte dei singoli reli-
giosi, con il lavoro di diverse commissioni e di ben quattro Congregazioni ple-
narie. Ciò consentì al Capitolo generale del 1975 di apportare alcune modifiche
al testo precedente,  che promulgato ancora ad esperimento, fu riveduto e defi-
nitivamente approvato nel Capitolo generale del 1981. Presentato quindi, come
di dovere, alla S. Congregazione dei Religiosi e degli Istituti Secolari, fu esami-
nato e approvato con decreto nella solennità del S. P. Agostino del 1983”. 
Alla riflessione e al  minuzioso esame di coscienza di tutte le Famiglie religiose
ha dato un determinante incremento la IX Assemblea del Sinodo dei Vescovi
(Roma 2-28 ottobre 1994) dedicata alla vita consacrata e alla sua missione nella
Chiesa e nel mondo. Le conclusioni del sinodo sono state raccolte ed approvate
nella successiva esortazione apostolica di Giovanni Paolo II: “Vita consecrata”
(25 marzo 1996).
Gli addetti ai lavori, però, sono pressoché concordi nell’ammettere  che riman-

33

Nel chiostro



gono lontani i risultati tanto sperati ed attesi. Si è ancora in attesa di una soddi-
sfacente specifica teologia sulla natura della consacrazione religiosa e di un rin-
novamento che vada oltre l’adattamento superficiale. In seno agli antichi istituti
le vere riforme-conversioni sembrano episodi  isolati e non condivisi da tutti,
mentre la varie e molteplici nuove fondazioni, molte delle quali già ufficialmente
approvate, non sembrano conservare a lungo la freschezza degli inizi.
“Fa parte della storia e della esperienza”, dicono alcuni nel tentativo di evitare
gli estremi atteggiamento del  pessimismo sconsolato o dell’ ottimismo illusorio.
“Fa parte della storia – replicano i prudenti e i saggi – ma la storia non è guidata
da un rigoroso determinismo, bensì dall’agire dell’uomo, dalle responsabili
scelte di ognuno”.
Se è inevitabile che alcuni  passaggi  che coinvalgono e in qualche misura scon-
volgono periodicamente il vissuto della società  influenzino gli abitanti dei chio-
stri, si deve  evitare che li condizionino negativamente. Il mare mosso o
addirittura agitato non arresta la traversata ma risveglia ogni riserva di lungi-
miranza e prudenza. 
“Ripartire da Cristo” è il titolo della istruzione pubblicata il 19 maggio 2002 dalla
Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Società di Vita Apostolica
per “un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio. Ritornare
a Cristo nel desiderio e nella disponibilità di essere, come lui, “viventi per”. Vi-
vere per Dio e per gli altri. A questa luminosa testimonianza tendono la  castità
vissuta nel celibato, l’equilibrio e la libertà della povertà; la disponibilità generata
dalla obbedienza, la comunità riscaldata dalla fraternità. 
Ricordati, seppure sommariamente, questi principi continueremo il nostro viag-
gio esplorativo all’interno delle Costituzioni degli Agostiniani Scalzi. 

il CApitolo provinCiAle d’itAliA

Come nel precedente numero di “Presenza Agostiniana” si è dato ampio risalto
al 77° Capitolo generale, celebrato nel convento di S. Maria nuova dal 2 al 17
maggio u.s., così ora riferiamo di uguale adempimento per la Provincia religiosa
d’Italia che da vari anni riunisce le quattordici comunità presenti in Italia - da
Torino a Marsala - e nel Camerun. E’ il quarto Capitolo che si tiene dalla storica
unificazione delle tradizionali Province ed è stato celebrato dal 22 agosto al 1
settembre nel convento genovese di S. Maria Assunta, comunemente chiamato
della Madonnetta. Quindici i partecipanti  eletti da tutti i confratelli chiamati
perciò deputati ed anche vocali in quanto aventi - come suol dirsi – “voce in ca-
pitolo”.
Le attese che precedono e accompagnano l’evento sono molte e coinvolgono
anche quanti, per vari  motivi, gravitano attorno alle comunità religiose.
Sempre più pressante diventa la domanda e la ricerca di chi potrà ricoprire in-

34

Nel chiostro



carichi e  svolgere uffici e compiti non solo nell’ambito conventuale ma anche
in quello ecclesiale ed in qualche misura sociale.
Il numero delle persone idonee e disponibili si restringe di anno in anno: la con-
statazione è evidente; meno chiare le molteplici cause individuate e costante-
mente monitorate; non sempre facilmente e prontamente attuabili le soluzioni
prospettate che peraltro non sempre vanno oltre il tentativo.
Cosa dunque augurarsi e aspettarsi? Non certo un anacronistico ritorno al pas-
sato né una immediata soluzione ai problemi che rendono faticosa ogni giornata.
Il risultato più realistico e quindi possibile è una rinnovata disponibilità comune
ad affrontare adeguatamente la realtà. Il modo giusto consiste nell’essere coe-
renti con l’ideale cristiano che deve ispirare ogni risoluzione ed azione; il modo
adeguato è quello di fare il passo secondo la gamba: osare, ma senza sventa-
tezza.
I vocali del capitolo, e con essi i confratelli, hanno scelto realisticamente di per-
correre questa via senza mortificare la giusta dose di audacia che si richiede al-
lorché si accetta il rischio di affrontare i problemi e non di ignorarli o
accantonarli. Affrontare un pro-
blema – giova ripeterlo -  non è an-
cora risolverlo ma disporre il
terreno alla seminagione e al suc-
cessivo raccolto.
Ne sono prova alcuni orienta-
menti, in forma di impegni e vin-
coli, usciti dal Capitolo. 
Primo fra essi quello di non chiu-
dere alcuna casa. La determina-
zione si presta a due letture
contrastanti. Vi si può vedere l’in-
capacità di liberarsi dalla nostal-
gia, al limite dell’angoscia, che
assale chi si trova costretto ad ab-
bandonare luoghi ed ambienti ric-
chi di tradizioni storiche e campo,
ancor oggi, del lavoro di tanti con-
fratelli. Al contrario si può leggere
la scelta audace e generosa di chi
non abbandona la nave in balia
delle onde. Rimanere  non solo per
resistere ma per continuare a do-
nare, attraverso forme nuove, la
testimonianza della predicazione
evangelica e della vita fraterna in

35

Nel chiostro

Il Priore Provinciale d’Italia, P. Vincenzo Consiglio



36

Nel chiostro

comunità. Più frequenti e costanti saranno i vincoli tra le comunità logistica-
mente vicine che saranno guidate da  un unico superiore e, se più ardua sarà la
fedeltà ad alcune pratiche osservanze della vita in comune, maggiore sarà la
spinta a riscoprire i solidi fondamenti spirituali della autentica fraternità. Così
l’eventuale ridimensionamento di attività pastorali legate alla parrocchia aiuterà
a rivalutare altre forme di ministero. Continuare ad essere attivi ed efficaci ri-
chiede generosa disponibilità ed audacia nella ricerca di nuovi percorsi che esi-
gono spesso inversione di marcia.
Per non vanificare le attese riposte nel “colpo d’ala” atteso da tutti i confratelli,
i vocali del capitolo presentano altre due priorità: incrementare e perfezionare
la collaborazione e intercomunione già in atto con i confratelli di altre nazioni,
e ravvivare fra di noi il desiderio di proporre la vita religiosa come ideale capace
di realizzare appieno una esistenza.
Sul primo punto ci si confronta da tempo. Ad alcuni sembra preferibile puntare
alla composizione di comunità omogenee  ed evitare così i contrasti dovuti alla
differenza di età, mentalità, cultura, nazionalità, ecc … Altri, pochi in verità, con-
tinuano a sperare e quasi a pretendere il contraccambio di quanto fatto e dato in
passato. I più - come emerso già nel recente Capitolo generale - pur consapevoli
che le differenze possano generare disagi e contrasti, credono che una appro-
priata educazione e formazione alla reciproca accoglienza e rispetto  possa tra-
sformare le stesse diversità in miniera di arricchimento vicendevole. Ma a
determinare la scelta è la incondizionata adesione alla novità del messaggio cri-
stiano che costruisce la unità e la concordia fra gli uomini  sull’amore universale
di Dio rivelato e dimostrato da Cristo il quale, come ripetutamente ricorda ed
illustra S. Paolo, ha tolto di mezzo ogni motivo divisione fra cielo e terra, fra po-
polo e popolo, fra individuo e individuo. 
Per quanto riguarda quella che viene comunemente, anche se impropriamente,

I partecipanti al IV° Capitolo Provinciale d’Italia



37

chiamata “promozione vocazionale” si può affermare che essa trova motivazioni
e slancio nell’impegno per il raggiungimento degli ideali precedentemente illu-
strati e proposti.
Lo psichiatra Vittorino Andreoli scrivendo di un suo “viaggio”  tra gli “uomini
del sacro” dice che essi sono chiamati non solo ad essere santi ma anche sereni
se non addirittura felici. La ricetta infallibile ci viene – ancora una volta – dalla
saggezza del santo padre Agostino il quale afferma che per rendere migliori i
tempi cattivi occorre e basta migliorare le persone.
Il redattore della presente nota pur non avendo direttamente “voce in capitolo”
spera di aver interpretato rettamente il messaggio dei vocali ufficiali.
Spetta ora al Consiglio provinciale determinare i passi successivi e scegliere i re-
sponsabili della guida nel cammino che, ci si augura, coinvolgerà tutti.

p. mArio pAoletti

(Torre S. Patrizio  23/04/1928 – Acquaviva Picena 24/0)/2011)

Nelle prime ore del 24 settembre P.
Mario ha terminato il suo cammino
terreno con i passi resi pesanti non
tanto dalla età quanto dalla salute che
nelle ultime settimane gli aveva dato
seri problemi.
Dopo una prima breve esperienza
giovanile di vita religiosa era ritor-
nato in famiglia per poi rientrare in
convento con una vocazione certa-
mente più maturata. La parentesi la-
vorativa aveva acuito l’innato senso
pratico che sempre lo accompagnò
nell’affrontare le esigenze quotidiane
ed impegnative di ogni persona e co-
munità.
Pur nel parlare semplice ed imme-
diato, colorito spesso con espressioni
e detti popolari, orientava – come nell’esempio di vita –  a principi e convinzioni
di ordine spirituale e religioso.
Di lui non possiamo dire che fu  eloquente predicatore o impegnato studioso
ma certamente, e non è poco, che fu  religioso e sacerdote animato dalle migliori
intenzioni. Un buon frate: interiormente legato a Dio con la preghiera; obbe-
diente anche quando – non più giovanissimo – gli è stato chiesto di inserirsi in

Nel chiostro

P. Mario Paoletti



comunità geograficamente lontane e di dedicarsi a nuovi compiti e ministeri;
umile nel pensare e nell’agire; sincero e spontaneo nei rapporti interpersonali.
Con il suo esempio ci rimane il ricordo dei giorni passati con lui resi sereni dalla
spontaneità dei suoi gesti e conversazioni.  

38

Nel chiostro

DAL BrASILE

- Sabato 10 settembre Mons. Josè An-
tonio Perruzzo, vescovo di Palmas-
Francisco Beltrao (PR) ha ordinato
sacerdoti Fra Leandro Edmar Nandi e
Fra Evandro Favero. Ogni ordina-
zione è un colpo d’ala per tutta la co-
munità che sempre più è chiamata a
seguire e sostenere il cammino dei
nuovi sacerdoti. 

- Una ventina di confratelli  ha parte-

cipato al secondo ritiro annuale dedi-
cato alla riflessione e alla preghiera
che si è tenuto nella casa S. Monica in
Toledo dal 12 al 16 settembre.

- La parrocchia S. Agostino, nella città
di Pesaro, affidata ai confratelli brasi-
liani ha visto l’arrivo di un nuovo va-
lido collaboratore nella persona di P.
Sidney Rufatto il quale aveva già sog-
giornato in Italia per i suoi studi.     

DALL’ITALIA

- Passato il Capitolo provinciale l’at-
tenzione dei religiosi e dei laici che
gravitano attorno alle comunità si è
concentrata sul Consiglio che si è te-
nuto a S. Maria Nuova dal 12 al 16 set-
tembre. E’ stato molto impegnativo
dovendo provvedere a ridefinire il

ruolo di persone e di comunità. E’
stato recepito il messaggio di fiducia e
di speranza espresso, a nome di tutti i
confratelli, dai vocali del Capitolo ora
l’accoglienza delle scelte fatte impe-
gna personalmente la coerenza e l’ab-
negazione di ciascuno.

Dopo il rallentamento estivo dovuto
non tanto alle vacanze ma all’inse-
diamento dei nuovi eletti, prove-
nienti da fuori Roma e dalle
Filippine e Brasile, si riparte con la
riunione (3 ottobre) del Definitorio
che così è presentato nelle Costitu-
zioni: “organo preposto al governo
dell’Ordine per gli atti di sua com-
petenza a norma del diritto univer-
sale e nostro particolare,  ne è il

supremo tribunale. Esso è anche il
Consiglio allargato del Priore gene-
rale”. Essendo la prima riunione uf-
ficiale   della “legislatura” si darà
uno sguardo panoramico alle varie
situazioni personali e comunitarie; si
provvederà alla elezione o nomina
dei responsabili chiamati ad orga-
nizzare ed unificare i vari settori
operativi: animazione, pastorale,
formazione, amministrazione, ecc ..    

DALLA CUrIA GENErALIzIA

sfolgliAndo  il diArio



39

Nel chiostro

DALLE FILIPPINE

- Continua la preparazione prossima
alla celebrazione del Capitolo (prima-
vera del 2012) che sancirà una mag-
giore autonomia nella organizzazione
delle attività e nell’assegnazione di in-
carichi ed uffici. Per questo si vanno
intensificando gli incontri di cono-
scenza reciproca, di approfondimento
delle varie situazioni e problematiche,

di verifica e di programmazione. Una
di queste riunioni che ha visto parte-
cipare quasi tutti i confratelli si è te-
nuta a Cebu nei giorni 5-6 settembre.

Ne sono nate alcune commissioni
preposte a: spiritualità e liturgia; for-
mazione; promozione vocazionale;
educazione; missioni e pastorale. 

neo sacerdoti

DAL CAMErUN

P. Gregorio Cibwabwa, dopo il sog-
giorno in Italia in occasione del Capi-
tolo provinciale, il 20 settembre ha
fatto ritorno a Bafut. La sua presenza
ha dato modo di conoscere gli attuali
sviluppi dell’attività dedicata alla cura
pastorale di una parrocchia che rag-
gruppa circa otto mila persone sparse
in vastissimo territorio non sempre fa-
cilmente percorribile, alla educazione
dei ragazzi e giovani e alla formazione

di un primo gruppo di aspiranti alla
vita religiosa. Per quanto riguarda
questi ultimi ci si è orientati a far loro
continuare gli studi e la preparazione
nelle apposite comunità del Brasile.
Nei giorni trascorsi in Italia P. Grego-
rio non ha mancato di incontrare i nu-
merosi benefattori che seguono e
sostengono, in particolar modo dalle
Marche e da Genova, la sua attività e
quella di P. Renato e di P. Erwin.    q

Nova Esperança Pr (Brasile) - I neo sacerdoti, P. Leandro (a sinistra) e P. Evandro 
con il vescovo consacrante Mons.Peruzzo



OAD

40

Titolo


