AGOSTINIANI SCALZI

presenza

agostiniana

2011 /n. 4

Luglio-Agosto



presenza agostiniana

Rivista bimestrale degli Agostiniani Scalzi

Anno XXXVIII - n. 4 (193)

Luglio-Agosto 2011

Direttore responsabile: Calogero Ferlisi (Padre Gabriele)

Redazione e Amministrazione: Agostiniani Scalzi: Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma
tel. 06.5896345 - fax 06.5806877 - e-mail: curiagen@oadnet.org
sito web: www.presenzagostiniana.org
Autorizzazione: Tribunale di Roma n. 4/2004 del 14/01/2004
Abbonamenti:
Ordinario € 20,00 - Sostenitore € 30,00
Benemerito € 50,00 - Una copia€ 4,00

C.C.P. 46784005 intestato a: Agostiniani Scalzi - Procura Generale - Piazza Ottavilla, 1
00152 Roma
Approvazione Ecclesiastica

* * %

Copertina e impaginazione: Fra Alessandro Fulcheri, 0AD

Stampa: in proprio- Piazza Ottavilla, 1 - 00152 Roma (RM) - tel. 06.5896345 - fax 06.5806877 - E-mail: curiagen@oadnet.org

Sommario

Editoriale - Signore da chi andremo?

Indagine sulla materia informe

P. Luigi Pingelli 3

P. Gabriele Ferlisi 6

Agostino e la conferenza di Cartagine P. Eugenio Cavallari 9
Agonia e Amore Luigi Fontana Giusti 14
Dalla clausura - 11 pane e il vino dell’amore Sr. M. Giacomina, Sr. M. Laura 16

28
Segnalazione - 83

Vita nostra

P. Angelo Grande 36

41




Editoriale

SIGNORE,
DA CHI ANDREMO?

P. LuiGI PINGELLI, OAD

ignore da chi andremo?» é I'espressione dell’apostolo Pietro riportata dal
angelo (Gv 6,68) e proposta come tema di riflessione del Congresso Euca-

ristico Nazionale di Ancona.
In un contesto di crisi globale che non investe solo I’economia mondiale, ma il
senso stesso del vivere, mi pare che tale domanda ci ponga in maniera diretta di
fronte al problema ineludibile che tormenta la coscienza umana non solo in questa
fase storica, ma da sempre.
La risposta di Pietro a Gesti, espressa sotto forma di domanda, anche se con for-
mule diverse, si ripropone davanti ai tornanti delle difficolta, delle ansie, delle in-
certezze, delle delusioni e delle ombre che avvolgono le nostre fatiche quotidiane.
La nota e profonda inquietudine che rodeva il cuore di Agostino trova la sua esten-
sione illimitata nell’animo di ogni uomo che cerca la verita per rompere 'angusta
gabbia dell’esistenza terrena.
E il limite della creaturalita che viene a pesare e a tarpare le ali dello spirito: la di-
mensione vera dell’esistenza e sospirata dal cuore come la sua connaturale dimora,
ma c’é sempre qualcosa che si interpone e ostacola 'affanno della ricerca. C’'é¢ una
tensione impellente tra la sete del desiderio e la delusione che costituisce in un
certo modo 'orizzonte piatto della storia personale e universale: non si trova infatti
alcuna smagliatura nella rete esistenziale e I'esperienza di una serie di amarezze
che incombono sulla vita logorano le piccole risorse dell'uomo e i suoi tentativi
inadeguati.
Tutti desideriamo trovare la chiave che ci permette di aprire la porta del senso per
entrare nella conoscenza e nel possesso di cio che cerchiamo, ma quello che rimane
arduo e trovare la chiave giusta che ce lo consenta. Continuando con questa im-
magine simbolica, nel forziere della vita abbiamo a disposizione tante chiavi per
tentare di violare il mistero, ma sono chiavi senza l’esatta lama che si conformi alla
serratura. Quanti mazzi di chiavi sono stati usati nel corso della storia e quanti se
ne usano ancora (basta pensare alla varie aree d’'indagine conoscitiva, alle tecniche
meditative, mistiche ed ascetiche, alle vie esoteriche, alla magia, alla divinazione
e a tanti altri strumenti pitt 0 meno razionali) eppure I'uomo deve costantemente
ammettere la sua incompetenza e impotenza.
Solo I'incontro sconvolgente con chi ha il potere della vita e della morte ci permette



Signore da chi andremo?

di valicare il fossato dei dubbi e delle ombre per trovare la luce della verita sul-
I'uomo e il senso della sua esistenza.

Questo incontro e vagheggiato con varie sfumature, si configura come 1'attesa di
chi si sente viandante e agogna la meta, come una imminente sorpresa che si culla
gia nel cuore, come la luce dell’alba che elimina I'oscurita della notte. E il prean-
nuncio nebuloso, ma che, per quanto informe, serpeggia nel seno dell’anima, un
richiamo che scavalca la soglia del mondo materiale, un viatico che accompagna
ogni genere di fatica nel viaggio della vita.

Potremmo dire che, nel marasma dell’esistenza, abbiamo una risorsa nascosta, ma
segnalata dal presentimento che governa i movimenti del cuore. E questo ci ac-
compagna sempre in un alone di paradossalita: la stessa angoscia esistenziale
oscura, ma non uccide la speranza. Nel vortice di preclusione in cui la mente ine-
vitabilmente cozza contro il limite del contingente, essa trova in verita la molla che
fa operare il salto verso un mondo e una condizione che ci trascende. Il limite, in
un certo senso, diventa mordente di trascendenza e di eternita, quasi un linguaggio
criptico del tempo che invita a superare I'orizzonte del mondo materiale.

Sembra che questa riflessione parta da lontano e che si discosti da una prospettiva
specifica di fede, come in realta suggerirebbe la domanda-risposta di Pietro a Gest,
ma in realta 'uomo non rinuncia al grande tesoro della ragione. Questa, infatti,
entra in gioco nella via della ricerca e si integra in un rapporto fecondo con la fede
stessa secondo il principio dettato dal grande Agostino: Credi per comprendere e
comprendi per credere (Cf. Disc. 43,4.9).

In un certo senso tutti sono interpellati e provocati dall’espressione di Pietro, che
parla come uomo a quanti sono nel cammino della ricerca e come Apostolo a tutti
i discepoli di Cristo.

La Chiesa ha questa duplice missione da compiere: orientare gli uomini di buona
volonta e alimentare la fede di coloro che hanno incontrato la luce della rivelazione
cristiana.

In questa ottica anche i momenti significativi di pubbliche celebrazioni religiose,
come i Congressi eucaristici, sono sede di proposte che non si restringono al campo
intraecclesiale, ma hanno una risonanza sociale che si estende al mondo da evan-
gelizzare.

La provocazione lanciata da Pietro e la stessa provocazione che la Chiesa avverte,
per sua intima natura, di dover presentare all'uomo del nostro tempo. Direi che
non puo essere trascurato in alcun modo il richiamo alla ragione, che contraddi-
stingue I’essere umano, se si vuole aprire, nel modo piti opportuno, il campo alle
considerazioni della fede.

La sollecitudine missionaria della Chiesa deve esperire con saggezza l'iter che ri-
spetta e nobilita il bagaglio della ragione umana poiché questa é la via ordinaria
da percorrere anche se la forza della grazia non ignora altre vie piu dirette per con-
durre I'uomo alla verita. La luce del Vangelo del resto spazia non solo nel cielo
della comunita cristiana, ma illumina in modo sorprendente e misterioso tutte le
realta umane: il disegno di Dio, infatti, e talmente grande che non si puo confinare
nell’agire determinato da un canone fisso e immutabile.

4



Signore da chi andremo?

Per questo la sfida della parola provocatoria di Pietro e della Chiesa é rivolta a
tutta la nostra societa, sazia egoisticamente di beni materiali, ma affamata di verita,
di giustizia, di pace e di felicita.

La lapidaria espressione promossa come tema del Congresso Eucaristico Nazionale
vuole essere quindi un invito a tutti: non trascurare il sano tormento della co-
scienza, che sospira di trovare il senso della vita, non cedere alla suggestione dello
scetticismo, dell’indifferenza e del relativismo.

La Chiesa crede ottimisticamente nell'uomo fatto ad immagine e somiglianza di
Dio, confida in quella profonda nostalgia radicata nell’anima stessa dell'uomo per
cui avverte la vocazione alla trascendenza e per questo essa non trascura alcuna
occasione per stimolarlo a cercare I'incontro con chi e in grado di donare parole di
vita.

Nel contesto specifico della comunita ecclesiale che si nutre del dono della fede, la
provocazione & destinata a risvegliare I'impegno di chi ha gia incontrato, come
Pietro, I'inviato di Dio. Il cristiano non puo essere soddisfatto dell’incontro con
Cristo se rimane inerte davanti alla novita della Rivelazione e non avverte la di-
mensione dinamica della fede. A che serve questo dono di grazia se il discepolo
del Vangelo non si mette in continua discussione, non vive I'impegno di chi é chia-
mato ad essere testimone della presenza di Dio nel mondo, a cambiare radical-
mente la sua vita per crescere nella verita e nell’amore di Colui che ha donato la
vita per la salvezza del mondo? Il vero discepolo del Signore deve lasciarsi intro-
durre sempre pilt in profondita nel mistero rivelato del Verbo fatto carne per sol-
levare I'umanita alla partecipazione della vita divina. Cio avviene innanzitutto
nell’esperienza personale della fede che lo porta a crescere progressivamente nella
statura di Cristo per annunciarlo efficacemente ai fratelli.

I vero segreto che la domanda-risposta di Pietro mette in rilievo, sollecitando I'im-
pegno dei credenti, consiste nella dinamica rivoluzionaria di un incontro sconvol-
gente. Solo questa consapevolezza mette totalmente a soqquadro la pigrizia che
insidia molto spesso la dimensione personale della fede e combatte con virulenza
l'indolenza asfittica di una religiosita di tipo consumistico. Il verbo “andare”, usato
nell’espressione di Simon Pietro, indica un processo di costante movimento che si
esplica in varie direzioni: il movimento della ricerca razionale, il movimento della
fede suscitata dallo Spirito che spinge I'uomo all’incontro con Cristo, il movimento
del credente che asseconda la sollecitazione della grazia, il movimento della carita
che rende il discepolo missionario e profeta di Dio nel mondo.

In questa luce il tema di riflessione proposto in occasione del Congresso eucaristico
nazionale di Ancona apre ampi orizzonti nel panorama della problematica esisten-
ziale e della vita di fede.

Per I'uvomo svagato che gravita nell’orbita di una societa sorda al richiamo del so-
prannaturale e nello stesso tempo avida di verita, come anche per i discepoli di
Cristo adagiati nel torpore di una religiosita languida e formale, ¢ cosa saggia ac-
cogliere I'interrogativo riproposto dalla Chiesa per crescere nella dimensione di
una vera ricchezza umana e spirituale. 0



Guida alla lettura della Confessioni

LIBRO DODICESIMO

INDAGINE SULLA MATERIA INFORME

P. GABRIELE FERLISI, OAD

I - VISIONE D’INSIEME

In questo libro Agostino continua la meditazione sui primi due versetti della

Genesi: “In principio Dio creo il cielo e la terra. La materia era informe e deserta
e le tenebre ricoprivano 1'abisso”. Con queste parole 'autore sacro offre a grandi
linee una pennellata di cio che Dio fece all'inizio stesso della creazione, prima
ancora di cominciare, dal versetto 3, il racconto dei singoli giorni della creazione.
Ogni parola di questo esordio va soppesata e compresa bene, poiché i termini
lasciano intravedere significati diversi da quelli correnti, e vengono interpretati
differentemente dagli studiosi. Nel suo commento Agostino profonde tutta
'acutezza della sua intelligenza e il fascino della sua dimensione mistica.
Il libro si puo dividere in tre parti, articolate in trentadue capitoli. La prima parte
(cc. 1-13) presenta I'indagine personale di Agostino sul significato di “cielo” e
di “materia informe”. La seconda (cc. 14-29) presenta le interpretazioni che sono
state date allo stesso tema da altri autori. La terza (cc. 30-32) affronta il modo
come, fra tanta disparita di opinioni, si debba ricercare concordemente la verita,
rimanendo ancorati alla Scrittura, cui si deve rispetto e piena adesione.

II - INDAGINE DIFFICILE

Agostino ribadisce ripetutamente che si tratta di una indagine difficile, soprat-
tutto per due motivi:

1. Per la difficolta della mente umana di pensare e parlare di una cosa che non ha forma,
«né colore né figura, né corpo né spirito» (12,3,3), anzi che & paragonabile a «un
nulla, pero, non assoluto, bensi un’entita informe, priva di qualunque aspetto»
(12,3,3). «La vera ragione - scrive Agostino - mi avvertiva che, volendo conce-
pire un ente del tutto informe, avrei dovuto svestirlo per intero di qualsiasi re-
siduo formale; il che non potevo fare. Mi era piu facile credere inesistente una
cosa priva di qualsiasi forma, che pensare una cosa a mezzo tra la forma e il
nulla, non forma e non nulla, un informe quasi nulla» (12,6,6).

2. Per la trascendenza della Scrittura, che non é racchiudibile dentro gli schemi delle
nostre riflessioni, al punto che «un sacro terrore ci afferra a immergere in essa lo
sguardo, terrore per onore, e tremore per amore» (12,14,17); da cui deriva la fa-



Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

tica di discernere e valutare il testo sacro e le intenzioni dell’autore.

3. Agostino, deciso a proseguire - Comunque Agostino, desideroso di sapere e
non di supporre (cfr. 12,6,6), si mostra deciso nel portare avanti 1'indagine. E,
con sua grande sorpresa, trova tante spiegazioni, da chiedersi: «chi fra i miei let-
tori resisterebbe fino a capire?» (12,6,6).

IIT - COME AGOSTINO INTENDE
IL “CIELO DEL CIELO” E LA “MATERIA INFORME”

1. “In principio Dio creo il cielo e la terra” - Ecco una prima pennellata, in cui
sono presenti tutti gli elementi della spiegazione di Agostino: In principio «c'eri
tu [Dio] e null'altro. Da questo nulla creasti il cielo e la terra, due creature, di cui
I'una prossima a te, l'altra prossima al nulla; I'una che sopra di sé ha te solo,
l'altra che sotto di sé ha il nulla» (12,7,7).

2. In principio - Significa, come gia a lungo aveva spiegato nel libro undicesimo:
all’inizio stesso della creazione, o pitt esattamente, “nella e con la sua Parola”,
con lui coeterno, “nella e con la sua sapienza”... Dio creo il cielo e la terra (cfr.
11,9,11; 12,20,29; 28,39; 29,40;).

3. Il cielo - Questo termine, nel contesto del primo versetto della Genesi, per
Agostino significa:

a) non il cielo visibile come comunemente lo intendiamo e lo vediamo con i nostri occhi,
ossia il firmamento, il cielo di cui parla la Genesi nel racconto delle cose fatte da
Dio il secondo giorno della creazione (cfr. 12,8,8);

b) ma il cielo invisibile, intelligente e spirituale, formato dalle intelligenze angeliche
che sempre stanno alla presenza di Dio e lo contemplano (cfr. 12,17,24). Questo
cielo precede ed é al di sopra del cielo visibile e percio, con una espressione ca-
ratteristica, e chiamato dal salmista “cielo del cielo” (Sal 113,6). Scrive Agostino:
«Jo non trovo nulla che a mio giudizio si potrebbe chiamare “cielo del cielo ap-
partenente al Signore” pit volentieri di questa tua dimora dedita alla contem-
plazione delle tue delizie senza mai staccarsene per muovere verso altre mete»
(12,11,12).

4. La terra - Anche questo termine, nel contesto dei primi due versetti della
Genesi, per Agostino significa:

a) non la terra di cui parla I’autore sacro a partire dal versetto 10 (cfr. 12,4,4);

b) ma la terra chiamata materia informe, appunto perché senza forme e senza
aspetto; ossia senza «colore né figura, né corpo né spirito» (12,3,3); qualcosa pa-
ragonabile a «un nulla, pero, non assoluto, bensi un'entita informe, priva di qua-
lunque aspetto» (12,3,3), ma tale da poter assumere una forma (cfr. 12,8,8). Si
potrebbe dire che “materia informe” € una espressione di comodo per riuscire a
dire qualcosa, che diversamente risulterebbe inesprimibile: «Perché dunque non
dovrei ammettere che la materia informe, creata da te senza un aspetto per cre-
arne l'aspetto attraente dell'universo, fu per comodita indicata agli uomini come

7



Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

terra invisibile e confusa?» (12,4,4);

c) da questa materia informe, Dio poi ha creato I'aspetto attraente dell universo che
vediamo (cfr. 12,4,4): «Tu, Signore, traesti il mondo da una materia informe, un
quasi nulla da te tratto dal nulla per trarne le grandi cose che noi, figli degli uo-
mini, miriamo» (12,8,8).

5. Creo - 1l verbo “creare” si oppone ad “esistere dall’eternita” e a “generare”;
percio la frase della Genesi: “In principio Dio creo il cielo e la terra” va intesa,
dice Agostino, non nel senso che esistano dall’eternita e neppure che siano stati
generati dalla stessa sostanza di Dio come il Figlio unigenito (cfr. 12,7,7); ma nel
senso che Dio:

a) li ha creati dal nulla;

b) e li ha creati fuori del tempo, in quanto sia il cielo degli esseri spirituali che
contemplano Dio, sia la terra informe dove non c'¢ aspetto né ordine, non sono
annoverabili tra i giorni e le successioni di spazi temporali (cfr. 12,3,3; 9,9; 8,8;
11,14; 12,15; 13,16; 15,22). Ascoltiamo Agostino che cosi spiega:

- la creazione del cielo fuori del tempo: «Quel cielo del cielo, da te creato in prin-
cipio, e certo una creatura in qualche modo intelligente, pero affatto coeterna
con te, Trinita, e tuttavia partecipe della tua eternita. La soavita della tua beatifica
contemplazione trattiene fortemente le sue mutazioni, e I'aderire a te senza alcun
cedimento dal giorno della sua creazione la eleva sopra ogni vicenda passeggera
di tempi» (12,9,9);

- la creazione della materia informe fuori del tempo: «Quanto alla massa informe,
alla terra invisibile e confusa, neppure essa fu annoverata tra i giorni, perché
dove non c'é un aspetto, un ordine, non viene e non passa nulla; e dove cid¢ non
accade, non esistono indubbiamente giorni e successioni di spazi temporali»
(12,9,9).

IV - ALTRI SIGNIFICATI

Ma i versetti della Genesi possono avere altri significati, e Agostino ne riferisce
alcuni proposti da altri commentatori. In sintesi, cielo e terra significano:

a) per alcuni, l'intero mondo visibile o universo: «Col nome di cielo e terra volle
designare anzitutto in modo generico e conciso l'intero mondo visibile, per poi
ripartire, con l'enumerazione dei giorni, quasi per articoli, il complesso delle
cose che piacque allo Spirito Santo di riferire cosi... Invece per la terra invisibile
e confusa, e l'abisso tenebroso, da cui si sviluppa organicamente l'intero mondo
visibile a tutti noto, creato e ordinato in quei giorni, costoro ammettono che non
sia assurdo vedervi la materia informe, di cui ho parlato» (12,17,24).

b) per altri, la materia informe e disordinata: «PPerd non potrebbero altri sostenere
che la stessa idea di materia informe e disordinata fu introdotta all'inizio, col
nome di cielo e terra, poiché da essa fu tratto e perfezionato questo mondo visi-
bile con tutti gli oggetti che vi appaiono cosi distintamente, che spesso si usa de-
signare col nome di cielo e terra?» (12,17,25; cfr. 12,21,30; 29,40);

c) per altri, la natura invisibile e visibile, cioeé l'intera creazione. Piti in concreto: «Si
dovrebbe anzi intendere distintamente per “terra invisibile e confusa” la materia

8



Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

corporea anteriore alla determinazione formale, e per “tenebre sopra I'abisso”
la materia spirituale anteriore all'arginamento della sua, diciamo cosi, spropo-
sitata fluidita e alla sua illuminazione da parte della Sapienza» (12,17,25);

d) per altri, I'embrione del mondo: «Si potrebbe ancora sostenere questo, se altri
vuole: che nella frase: “In principio Dio creo il cielo e la terra”, con il nome di “cielo
e terra” non sono designate due entita, invisibile e visibile, gia compiute e for-
mate, ma sono chiamati con tali nomi solo il germe ancora informe delle cose e
la materia formabile e creabile. In quest'ultima gia esistevano, ancora senza or-
dine e distinzione di qualita e forma, gli enti che, separati e appropriatamente
ordinati, si chiamano cielo e terra, creazione spirituale 1'uno, corporea l'altro»
(12,17,26).

V - LE REGOLE PER UN BUON DIALOGO
E PER UNA SAGGIA INTERPRETAZIONE DEL TESTO SACRO

1. Una nuova preoccupazione di Agostino - L’elenco delle interpretazioni potrebbe
continuare; ma I'attenzione di Agostino si sposta verso un altro importante pro-
blema, suscitato proprio da una mal gestita diversita di opinioni. Non sempre
infatti ci si mantiene dentro i limiti della buona educazione e del rispetto delle
regole del dialogo; e non sempre l'interpretazione della Sacra Scrittura & fatta
con parametri di umilta e di verita. Purtroppo prevale a volte la prevaricazione
che offende l'interlocutore e lo aggredisce con giudizi del tutto gratuiti di con-
danna delle sue opinioni. Agostino stesso ne fece personalmente 1'esperienza
(cfr. 12,16,23).

Per questo, lungo tutto il libro, egli si preoccupa di suggerire alcune regole che
favoriscano un sereno confronto delle opinioni e una saggia interpretazione della
Scrittura e delle intenzioni dell’autore sacro.

2. Le regole di un buon dialogo - In sintesi, esse sono quelle che seguono la pista
della indiscussa fedelta alla verita e dell’amore paziente alle persone (cfr.
12,18,27; 30,41). La prima ci induce ad essere irremovibili in quei punti della ve-
rita che sono fondamentali, per non cedere a facili compromessi che nient’altro
sono se non forme diverse di tradimento (cfr. 12,19,28); la seconda ci induce ad
essere comprensivi e molto pazienti per sdrammatizzare le situazioni, calmare
'avversario nervoso e non adirarsi dinanzi ad un interlocutore orgoglioso (cfr.
12,16,23). Una pista non puo, e non deve darsi, senza l'altra. Tutto cid comporta
una serie di tanti atteggiamenti concreti di scelta e di azione:

a) Avere la passione della verita. «A noi, Signore, rivela quello stesso o qualunque
altro ti piaccia, purché vero. Ma, sia che nell'incontro delle medesime parole ce
ne mostri il senso che gia mostrasti a quel grande, sia che un altro ce ne mostri,
nutrici tu, non c'illuda l'errore» (12,32,43).

b) Essere severi con se stessi nell’accertare la verita della propria opinione, prima di
proporla agli altri, perché solo a questa condizione si puo esigerne il rispetto:
«Jo voglio discutere alla tua presenza, Dio mio, soltanto con quanti ammettono
come vero tutto cid che la tua verita manifesta dentro, nella mia mente»
(12,16,23).



Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

c) Discutere serenamente mostrando tanta pazienza. «Quanti invece lo negano, ab-
baino a proprio piacere fino a stordirsi. Mi sforzero d'indurli alla calma e ad
aprire il loro cuore alla tua parola a proprio » (12,16,23; cfr. 12,25,34; 25,34-35).

d) Non venire a compromessi con la veritd, ma rimanere stabilmente ancorati ad essa:
«Se poi si rifiutano e mi respingono, ti supplico, Dio mio, non tacere tu, allonta-
nandoti da me. Parla nel mio cuore con verita. Tu solo sai farlo. Li espellero,
fuori, a soffiare nella polvere, a sollevare la terra nei loro occhi; e mi ridurro nella
mia stanza segreta, ove cantarti canzoni d'amore fra i gemiti, gli inenarrabili ge-
miti che durante il mio pellegrinaggio suscita il ricordo di Gerusalemme nel
cuore proteso in alto verso di lei, Gerusalemme la mia patria, Gerusalemme la
mia madre, e verso di te, il suo sovrano, il suo illuminatore, il suo padre e tutore
e sposo, le sue caste e intense delizie, la sua solida gioia e tutti i suoi beni inef-
fabili, e tutti simultanei, perché unico, sommo, vero bene» (12,16,23).

e) Evitare l'orgoglio, l'intransigenza e i facili giudizi di condanna delle opinioni altrui,
in quanto sono spesso prodotto di temerita e non di intelligenza, di presunzione
e non di carita: «... Ignorano 1'idea di Mose, ma amano la loro, non perché sia
vera, ma perché ¢ la loro. Diversamente amerebbero allo stesso modo anche la
verita degli altri, come io amo le loro asserzioni quando sono vere, non perché
sono loro, ma perché sono vere, e in quanto vere non sono pitt nemmeno loro.
Se poi I'amano in quanto vere, ormai sono e loro e mie, essendo un bene comune
di tutti gli amanti della verita. Quando pero sostengono che I'intenzione di Mose
non fu quella che dico io, ma quella che dicono loro, la respingo e non I'amo.
Avessero pure ragione, questa e temerita, non propria di una scienza, ma del-
l'audacia, non frutto di una visione, ma di presunzione» (12,25,34).

f) Essere convinti che la verita é bene comune non privato: «Se entrambi vediamo
la verita della tua asserzione ed entrambi vediamo la verita della mia, dove la
vediamo, di grazia? Certo non io in te, né tu in me, ma entrambi proprio nella
verita immutabile, che sta sopra le nostre intelligenze. Ora, se non disputiamo
su questa luce del nostro Signore Dio, perché dovremmo disputare sul pensiero
del nostro prossimo, che neppure possiamo vedere come la verita immutabile?»
(12,25,35).

3. I parametri di misura per una esatta interpretazione delle intenzioni dell’autore
sacro. Il discorso di interpretazione del pensiero dell’autore sacro ha parametri
particolari, che si capiscono bene tenendo conto di due specie di dissenso che
possono sorgere.

a) Due specie di dissenso: «Scopro che due specie di dissenso possono sorgere
sopra un messaggio riferito per iscritto da messaggeri veraci: il primo sulla verita
dei fatti, il secondo sull'intenzione del messaggero. A proposito della creazione,
altra cosa e la ricerca sulla realta dell'avvenimento, e altra quella su cio che Mose,
egregio famiglio della tua fede, volle far intendere in questo racconto al lettore
o ascoltatore. Nel primo genere di ricerca si allontanino da me quanti sono certi
della loro scienza errata. Cosi nel secondo si allontanino da me quanti ritengono
errato il racconto di Mosé. Voglio invece unirmi a te, Signore, e godere in te con
coloro che si nutrono della tua verita nell'ampiezza della carita. Accostiamoci
insieme alle parole del tuo libro e cerchiamo in esse la tua volonta attraverso la
volonta del tuo servitore, per la cui penna le hai elargite» (12,23,32).

10



Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

b) Primo parametro: credere fermamente nella veridicita dell’autore sacro: «Se Mose
ci fosse apparso di persona e ci avesse detto: “Questo fu il mio pensiero”, lo cre-
deremmo senza vederlo. Percio evitiamo di gonfiarci d'ira per l'uno contro l'altro a
proposito di cio che fu scritto. Amiamo il Signore Dio nostro con tutto il cuore, con
tutta I'anima, con tutta la nostra mente, e il nostro prossimo come noi stessi. Non
credendo che in nome di questi due precetti d'amore Mose penso tutto cio che
penso mentre scriveva i suoi libri, renderemo il Signore menzognero, poiché at-
tribuiremo al suo servo e nostro compagno una disposizione d'animo diversa
dagli insegnamenti divini» (12,25,35).

c) Secondo parametro: sapere che la verita espressa dall’autore sacro é come un prisma
che non puo essere contenuto dalle nostre singole menti: «Ora, considera quale sia la
stoltezza di chi afferma avventatamente, fra tanta abbondanza di idee verissime
ricavabili da quelle parole, che Mosé ne ebbe in mente una in particolare; e of-
fende con dispute dannose la carita, che ¢ il fine preciso per cui disse tutto cio
che disse colui, del quale ci sforziamo di spiegare il discorso» (12,25,35).

d) Terzo parametro: ritenere credibili quei significati che I'autore non esprime diretta-
mente: «E tuttavia, Dio mio... non posso credere che un Mosg, fedelissimo ser-
vitore tuo, abbia da te ricevuto un dono inferiore a quello che io avrei auspicato
e desiderato per me, se fossi nato al suo tempo e tu mi avessi assegnato il suo
posto per dispensare agli uomini con 1'ausilio della mia mente e della mia lingua
le Scritture, destinate a giovare dopo molto tempo a tutte le genti e a dominare
nella terra intera, dal fastigio della loro autorita, le sentenze di tutte le dottrine
false e superbe. Ebbene io avrei voluto, se fossi stato ai suoi tempi Mose... e tu
mi avessi incaricato di scrivere il libro della Genesi, avrei voluto in dote una tale
capacita di esprimermi e una tale maniera d'intessere il discorso, che quanti sono
ancora incapaci di comprendere il modo in cui Dio crea, non respingessero le
mie parole come superiori alle loro forze; e quanti ne sono ormai capaci, ritro-
vassero non trascurata, nelle poche parole del tuo servo, qualsiasi opinione vera
avessero escogitato con la propria riflessione; e se altri altre ne avessero scorte
alla luce della verita, nemmeno queste ultime mancassero, ma fossero ricono-
scibili nelle medesime parole» (12,26,36; cfr. 12,31,42).

«Crediamo che [Mosé] nello scrivere queste parole per tua rivelazione miro a
quanto in esse brilla maggiormente per luce di verita e messe di vantaggi»
(12,30,41).

VI - LANIMO MISTICO DI AGOSTINO

C’e ancora un altro tema che percorre tutto il libro nel trattare i temi posti dai
primi due versetti della Genesi: la forte dimensione mistica di Agostino. «lo non
trovo nulla, che a mio giudizio si potrebbe chiamare “cielo del cielo appartenente
al Signore” pit1 volentieri di questa tua dimora dedita alla contemplazione delle
tue delizie senza mai staccarsene per muovere verso altre mete; mente pura,
unita nella massima concordia dal vincolo stabile della pace con i santi spiriti
cittadini della tua citta posta nei cieli sopra i nostri cieli» (12,11,12).

In certi passaggi poi, il suo linguaggio e le immagini di cui si serve sono di
rara bellezza spirituale:

- Si noti, per esempio, quell’incalzante ripetere: «Gia mi dicesti, Signore, con

11



Guida alle Confessioni - Libro dodicesimo

voce forte all'orecchio interiore» (12,11,11-12);

- «E io rimanga accortamente nella sua rivelazione sotto le tue ali» (12,11,11.13);

- «Signore Dio, abbi pieta: il pulcino implume non sia calpestato dai passanti,
manda il tuo angelo a riporlo nel nido, ove viva finché sappia volare» (12,27,37;
cfr. 28,38).

- «O dimora luminosa e graziosa, amai la tua bellezza e il luogo dove abita la
gloria del mio Signore, che ti edifico e possiede. A te i miei sospiri nel mio pel-
legrinaggio; al tuo Creatore la preghiera che possegga me pure in te, poiché creo
me pure» (12,15,21).

- «Tu, Dio, alla creatura che ti ama quanto esigi, tu ti mostri e le basti; quindi
non si distoglie da te nemmeno per volgersi a sé. Questa ¢ la dimora di Dio, non
terrestre né corporea di materia celeste, bensi spirituale e partecipe della tua
eternita, poiché senza macchia in eterno. L'hai fondata per secoli e secoli, hai
posto una legge, e non passera. Non e tuttavia coeterna con te, poiché non fu
senza inizio: fu infatti creata» (12,15,19).

- «Mi ridurro nella mia stanza segreta, ove cantarti canzoni d'amore fra i ge-
miti, gli inenarrabili gemiti che durante il mio pellegrinaggio suscita il ricordo
di Gerusalemme nel cuore proteso in alto verso di lei, Gerusalemme la mia pa-
tria, Gerusalemme la mia madre, e verso di te, il suo sovrano, il suo illuminatore,
il suo padre e tutore e sposo, le sue caste e intense delizie, la sua solida gioia e
tutti i suoi beni ineffabili, e tutti simultanei, perché unico, sommo, vero bene.
Non me ne distogliero, fino a che nella pace di quella madre carissima, dove
stanno le primizie del mio spirito, donde traggo queste certezze, tu non abbia
adunato tutto cio che sono da questa deforme dispersione, per formarlo e fer-
marlo definitivamente in eterno, o Dio mio, misericordia mia» (12,16,23).

- «O verita, lume del mio cuore, non vorrei che fossero le mie tenebre a par-
larmi. Riversatomi fra gli esseri di questo mondo, la mia vista si € oscurata; ma
anche di quaggiu, di quaggiti ancora ti ho amato intensamente. Nel mio errore
mi sono ricordato di te, ho udito alle mie spalle la tua voce che mi gridava di
tornare, con stento I'ho udita per le gazzarre di uomini insoddisfatti. Ed ora torno
riarso e anelante alla tua fonte. Nessuno me ne tenga lontano, ch'io ne beva e ne
viva. Non sia io per me la mia vita: di me vissi male, fui morte per me, e in te ri-
vivo: parlami, ammaestrami. Ho creduto nei tuoi libri, e le loro parole sono ar-
cane assai» (12,10,10; cfr. 11,12,13; 15,21; 16,23). Q

12



AGOSTINO E LA CONFERENZA DI
CARTAGINE!

P. EUGENIO CAVALLARI, OAD

IV - Marcelliino e la conferenza

1. Il commissario imperiale - Onorio, con decreto del 14 ottobre 410, designava
Marcellino suo commissario per convocare e presiedere la conferenza tra dona-
tisti e cattolici: per questo gli conferiva amplissimi poteri. Il tribuno Marcellino
era un alto funzionario: il prefetto della schola palatina dei notai imperiali, dal
cui collegio I'imperatore sceglieva i propri legati da inviare nelle province. La
personalita di Marcellino era ben nota anche in campo cattolico per la sua pro-
fonda preparazione culturale, filosofica, biblica e teologica. Ebbe frequentazioni,
fra gli altri, con Girolamo e Agostino, il quale gli dedichera il De peccatorum
meritis, il De spiritu et littera, e soprattutto il suo capolavoro De civitate Dei,
scritto dietro sua espressa richiesta: a lui si rivolge nell’esordio, chiamandolo
mio carissimo figlio, e ne spiega il motivo. Gli indirizzera anche diverse lettere
per rispondere ad altrettante questioni?® .

Probabilmente Marcellino giunse in Africa agli inizi del 411, e il 19 gennaio pub-
blico il primo editto di convocazione. Alla fine di maggio si trovava gia a Carta-
gine per mettere a punto gli ultimi preparativi e far accettare alle due parti le
procedure da seguire, attraverso un secondo editto, pubblicato fra il 18-25 mag-
gio. Presiedette le tre sedute della conferenza con grande equilibrio e saggezza,
emettendo la sua sentenza la notte stessa dell’8 giugno. Resto in Africa per sor-
vegliarne I'esecuzione, cioe fino alla morte, infertagli per la sua fedelta alle pre-
scrizioni imperiali contro i donatisti.

Intervenne ancora nel corso dellistruttoria del Processo dei circoncellioni di Ip-
pona; si adopero, senza successo, con Agostino per convertire Volusiano, che
diventera prefetto di Roma. Nel corso della repressione che segui la rivolta di

! Pubblichiamo la continuazione della conferenza di P. Eugenio Cavallari, tenuta a Roma
il 13 maggio scorso presso la Biblioteca Angelica, in occasione del Convegno di studio,
organizzato dalla Editrice Citta Nuova e dalla Nuova Biblioteca Agostiniana, per com-
memorare il 1600° anniversario della Conferenza di Cartagine fra cattolici e donatisti (1
- 8 giugno 411).

2 Epp. 128. 129. 133. 138. 139. 143. Su Marcellino, cf. Monceaux, o. c., IV, p. 307.

13



Agostino e la Conferenza di Cartagine

Eracliano, conte d’ Africa, Marcellino fu arrestato con suo fratello, I'anziano pro-
console Apringio, dal conte Marino, venuto per istruire il processo contro i com-
plici della rivolta. Influi contro di lui sia la gelosia di qualcuno, sia la rappresaglia
dei donatisti. Fu decapitato il 13 settembre 413 in una piazza di Cartagine, no-
nostante I'appello all'imperatore e le pressioni dei suoi amici, in particolare di
Agostino: egli per questo si puo considerare la vittima piu illustre della confe-
renza. Dopo questo delitto, Marino fu richiamato dall’Africa e radiato da ogni
carica, mentre Onorio, con legge del 30 agosto 414, stabili che tutte le ordinanze
emanate da Marcellino contro i donatisti avessero vigore in perpetuo® .

I donatisti dopo la conferenza ricorsero all'imperatore, accusando Marcellino di
parzialita e di corruzione, ma senza darne alcuna prova. Non sembra dunque
che debba essere presa sul serio tale accusa. E tuttavia il Frend insinua che, sia
per I'impostazione della conferenza sia per gli stretti legami d’amicizia fra Mar-
cellino e Agostino, la conferenza non poteva che avere quel risultato; tanto pitt
che la decisione finale era stata presa gia da molto tempo, sotto il regno di Co-
stantino. La conferenza non era che un’occasione per i donatisti di sottomettersi
a delle condizioni relativamente favorevoli* . Il rescritto imperiale del resto di-
ceva a chiare note che la conferenza aveva come obiettivo la convalida della
Chiesa cattolica. Altri studiosi (Willis, Monceaux, ecc.) sostengono invece la sua
imparzialita come giudice, perché diede ai donatisti ogni possibilita di espri-
mersiesponendo e difendendo le loro tesi, anzi, fu addirittura troppo indulgente
nel tollerare il loro vuoto e settario ostruzionismo. Non ¢’é¢ dubbio che condusse
tutta la delicatissima vicenda con I'imparzialita, la competenza e il tatto diplo-
matico di un vero giudice e di un consumato politico. Insomma, per valutare
correttamente la condotta di Marcellino, si devono sempre tenere presenti sia le
direttive, fissate dall'imperatore, sia gli obiettivi stessi della conferenza: Marcel-
lino onoro ampiamente entrambi. D’altra parte, i cattolici, per ragioni teologiche,
non potevano dubitare della giustizia della loro causa; le autorita civili, per mo-
tivi di ordine pubblico, avevano preso una netta posizione. Da questo punto di
vista, & chiaro che la conferenza era gia decisa nel suo risultato; ma cid¢ non si-
gnifica che sia stata giudicata male. Proprio perché Marcellino e i cattolici erano
sicuri della bonta della loro causa, non potevano lasciar cadere 1’occasione di of-
frire alla controparte ogni opportunita di esporre il suo punto di vista. Se Mar-
cellino da I'impressione di voler favorire i donatisti piti che i cattolici, € proprio
per non lasciar adito a dubbi o pretesti sulla sua correttezza; tant’e vero che piu
volte i cattolici lo sollecitarono a tagliar corto alle tergiversazioni e agli ostru-
zionismi con un intervento interlocutorio. Tanto che un giurista di Graz, lo Stein-

3 Cf. Epp. 133. 139. 151; Lancel, o. c., I, pp. 25-47.
* W. Frend, The Donatist Church, p. 278.

14



Agostino e la Conferenza di Cartagine

wenter, dopo aver esaminato gli Atti della conferenza, afferma che Marcellino
ha dato prova di oggettivita sorprendente, e talvolta da quasi I'impressione di
presiedere non un dibattito, ma di lasciarsi condurre dalle parti® . In fondo, non
si puo far colpa a Marcellino se si e attenuto alle istruzioni imperiali. Si puo con-
cludere allora con il Monceaux che la conferenza di Cartagine sia stato il pit re-
golare fra i processi e il pitt umano dei drammi. Resta pur vero che da quella
formula di dibattimento non poteva uscire la soluzione di un problema di cosi
vasta portata dal punto di vista etnico, culturale, sociale e religioso, né si pote-
vano risolvere tutte le gravi questioni teologiche, che la conferenza era pur chia-
mata a risolvere, con una sentenza arbitrale. Anche Agostino sembra
ammetterlo, quando parla della sentenza del giudice: in essa aveva condensato
tutto cio che poteva ricordare delle tre sedute di questo prolisso dibattito. Egli
riferi alcuni fatti, non secondo I'ordine in cui si svolsero, ma certamente espose
il tutto nel pieno rispetto della verita: sentenzio che, in base alle prove irrefutabili
di tutti i documenti, i cattolici avevano confutato i donatisti® .

2. L’esito della conferenza - Non possediamo il testo della sentenza di Marcellino,
pronunziata la sera stessa del terzo giorno. Anche la cosiddetta sententia cogni-
toris e piuttosto un editto, forse promulgato il 26 giugno 411, in cui egli parla a
titolo di esecutore della sentenza. Sostiene che ¢ ormai tempo di applicare le mi-
sure di repressione, perdurando I'ostinazione degli sconfitti. Ripete anche il mo-
tivo che ha giustificato la sentenza: i crimini di una persona non possono rendere
colpevole un altro; quindi la Chiesa universale non puo essere macchiata di cri-
mini, di cui si accusava Ceciliano, la cui innocenza del resto ¢ documentata con
quella di Felice d’Aphthungi. Nella seconda parte dell’editto vengono promul-
gate alcune misure concrete: totale interdizione ai donatisti di tenere assemblee,
ingiunzione di restituire le chiese ai cattolici. Chi non obbedira, sara punito con
il massimo rigore. Ai donatisti viene offerto un salvacondotto per tornare fra i
cattolici e sono invitati a farsi accogliere, alle condizioni gia stabilite prima della
conferenza. Devono infine reprimere le violenze dei circoncellioni, sotto minac-
cia della confisca dei beni” .

Per quanto concerne gli effetti della conferenza, non si puo escludere che alcuni
donatisti siano stati forzati ad aderire al cattolicesimo per evitare le sevizie del
potere civile, ma e innegabile che la maggior parte di loro conobbero la gioia di
essere sottratti all’errore e la speranza di aver trovato la via dell’innocenza
eterna®. Nonostante i metodi energici usati dall’autorita civile, e senza volerli le-
gittimare in alcun modo, e indubbio che essi sono stati impiegati per restituire

° A. Steinwenter, Eine Kirchliche Quelle des nachklassichen Zivilprocesses, in Actus
Congr. Jurid., 11, p. 129.

¢ Brev. Conl. 25, 43.

7 PL 11, 1418-1420.

8 Ep. 185, 2, 11; Serm. 360.

15



Agostino e la Conferenza di Cartagine

all’Africa un po’ di unita e di pace. Per esempio, quasi tutti i donatisti di Cesarea
si erano gia riuniti nel 418, benché non tutti fossero persuasi totalmente della
verita. Non ¢’ neppure da meravigliarsi se fra costoro vi fossero ancora alcuni
disorientati e perplessi sul nuovo stato di vita. Essi tuttavia a poco a poco pote-
vano trovare sicurezza nella verita. Soltanto piccole frange di donatisti irriduci-
bili sopravvivranno negli anni avvenire, anche dopo la morte di Agostino (430).

V - Gli Atti della conferenza

Il verbale ufficiale della conferenza di Cartagine (a. 411) o Gesta conlationis car-
thaginiensis, che purtroppo & giunto a noi incompleto’, resta il documento fon-
damentale per conoscere la Chiesa cattolica e donatista d”Africa, nonché il ruolo
dei singoli protagonisti della conferenza e del complesso apparato organizzativo
che ne ha garantito l'ordinato svolgimento. Solo attraverso il resoconto fedele
dei Gesta, frutto di un immane lavoro di un’intera squadra di stenografi e se-
gretari, noi possiamo ascoltare dal vivo gli interventi dei membri delle due de-
legazioni e del giudice moderatore Marcellino. Ma soprattutto possiamo
renderci conto, attraverso la lettura coordinata degli interventi di Agostino, Ali-
pio e Possidio, del ruolo primario avuto dal vescovo di Ippona, coadiuvato dai
fedeli colleghi nella vita monastica ed episcopale, e cosi ricostruire il clima tutto
particolare di quei giorni storici per il futuro della Chiesa d”Africa.

1.Le due delegazioni - 1l secondo editto di Marcellino, pubblicato fra il 18-25 mag-
gio 411, prescriveva di eleggere sette membri per I'una e I’altra parte, muniti di
regolare mandato controfirmato dai vescovi presenti a Cartagine, ai quali sa-
rebbe spettato il compito di dibattere la causa, affiancati da sette consiglieri senza
diritto di parola e da quattro custodi degli atti. I Gesta conservano i nomi di tutti
i membri della delegazione cattolica, ma non tutti quelli della delegazione do-
natista, in quanto non avevano firmato il proprio mandato alla presenza del giu-
dice. Ecco i nomi della delegazione cattolica: Aurelio di Cartagine, Alipio di
Tagaste, Agostino di Ippo Regio, Vincenzo di Culusi, Fortunato di Costantina,
Fortunaziano di Sicca, Possidio di Calama (avvocati); Novato di Sitifis, Florenzio
d'Hippo-Diarrythus, Maurenzio di Tubursicu, Prisco di Quiza, Sereniano di Mi-
didi, Bonifacio di Cataquas, Scillacio di Scilli (consiglieri); Deuterio, Leone, Aste-
rio, Restituto (custodi degli atti). Ed ecco quelli della delegazione donatista:
Primiano di Cartagine, Petiliano di Costantina, Emerito di Cesarea, Protasio di

? Il testo ci & pervenuto fino a III, 281; cf. PL 43, 1257-1418.

16



Agostino e la Conferenza di Cartagine

Tubuna, Montano di Zama, Gaudenzio di Thamugadi, Adeodato di Milevi (av-
vocati); Pellegrino di Sufes, Atto di Tusmos, Clarenzio di Thabraca, Habetdeum
di Aurusuliana (consiglieri)™.

2. I membri dell’ufficio di presidenza - Il commissario imperiale Marcellino era af-
fiancato da un nutrito gruppo di funzionari di diverso grado, con mansioni di-
rettive ed esecutive. Tre protectores domestici, che affiancavano il giudice e
rappresentavano l'autorita imperiale: Sebastiano, Massimiano e Pietro; due
agentes in rebus: Vincenzo e Taurillo, con funzioni di supervisione e raccordo
del lavoro preparatorio, che coadiuvavano Marcellino a mantenere 1'ordine du-
rante il dibattito e ne facevano rapporto alla corte imperiale. Dunque, funzionari
d’alto rango. Seguiva un altro gruppo di cinque funzionari, dipendenti dal pre-
fetto del pretorio: Urso, Petronio e Liboso (ducenarii), Bonifacio ed Evaso (ap-
paritores) con funzioni subalterne nella preparazione della conferenza; essi
prendevano la parola per aprire le sedute e suggerivano di introdurre le parti.
Un terzo gruppo dipendeva dall’autorita del proconsole, ed era formato da due
adiutores cornicularii: Esizioso e Restituto, e tre adiutores commentariorum:
Possidio, Quodvultdeus, Colonico; essi fungevano da assessori assistenti, re-
sponsabili dei registri e degli archivi giudiziari. Infine, due membri dipendenti
dall’autorita del vicario d’Africa, cioe un adiutor numerorum o vicecontabile:
Navigio, e un adiutor subadiuvarum: Pellegrino, che affiancavano i funzionari
del proconsole. Tutti costoro, in organico all’amministrazione giudiziaria, erano
stati inviati nelle province d’Africa per preparare la conferenza’.

3. La redazione dei Gesta - a. 1l verbale stenografico - La conferenza tenne tre se-
dute: il 1° giugno, che duro dalle prime ore del mattino fino all’ora undecima
meridiana, cioe fino alle sette di sera; il 3 giugno, molto breve e sospesa per un
aggiornamento tecnico dei lavori, per consentire di redigere il verbale delle due
sedute; I8 giugno, che fu interminabile: dal levar del sole fino a notte fonda. Te-
nendo pure conto di qualche incidente o interruzione, il compito dei notisti e
della segreteria fu veramente spossante.

Per compiere il lavoro di registrazione, Marcellino disponeva nella sua segreteria
(officium) di una nutrita squadra di segretari (scribae) e copisti (exceptores). Il pre-
ambolo dei Gesta, che registra I'inizio delle tre sedute, li presenta nel seguente
ordine: uno scriba del legato del proconsole, Nampio; uno scriba del curatore
di Cartagine, Rufiniano; due copisti dell"ufficio del proconsole, Ilaro e Pretestato;
un copista del vicario, Fabio; un copista del legato del proconsole, Romolo. Men-

10 T’elenco dei nominativi della delegazione donatista € incompleto, in quanto non ave-
vano firmato il proprio mandato alla presenza del giudice.
1 Sy tutta la complessa materia, cf.Lancel, o. c., I, p. 53-73

17



Agostino e la Conferenza di Cartagine

s, e N =Yy——"" A
Carl Van Loo, 1753, Coro della chiesa di Notre Dame des Victoires a Parigi -
La disputa con gli eretici donatisti alla conferenza di Cartagine

tre i due scribae verificavano I'autenticita delle firme e procedevano alla lettura
di alcuni documenti, i quattro exceptores dei servizi ufficiali assicuravano la re-
gistrazione stenografica. A questi ultimi erano affiancati quattro notarii ecclesia-
stici: Gennaro e Vitale per i cattolici, Vittore e Cresconio per i donatisti. In realta
essi furono otto, come attesta I’editto di Marcellino: quattro per parte, che si al-
ternavano nel lavoro sfibrante delle tre sedute. Naturalmente, essi registravano
secondo il proprio punto di vista; poi intervenivano i due copisti dell’ ufficio del
proconsole per integrare lacune o eliminare discrepanze nella redazione ufficiale
degli Atti. Ciascun gruppo lavorava ininterrottamente per circa sei ore; al mo-
mento di lasciare le carte alla seconda squadra, apponeva il suo sigillo sulle rac-
colte di note (codices o tabulae), quindi usciva, affiancato dai due vescovi archivisti
(custodes chartarum). A questo punto iniziava nei locali della cancelleria (scrinia),
attigui alla sala delle udienze, il lavoro di stesura in bella copia, cioe in apices
evidentes, leggibili a tutti, eliminando per arbitrato eventuali discordanze. I co-
pisti e i sorveglianti (custodes) si dedicavano a questo compito, non solo durante
le sedute, dopo essere stati sostituiti, ma anche nell’intervallo fra una seduta e
I'altra, secondo le disposizioni dell’editto di Marcellino'?.

12 Cf. Gesta 1,10

18



Agostino e la Conferenza di Cartagine

Di fatto, il protrarsi eccessivo della prima seduta impedi loro di terminare in
tempo utile il lavoro, tanto che i donatisti presero il pretesto da cio per reclamare
I'aggiornamento della conferenza. I segretari dovettero lavorare indefessamente
per pit giorni e notti, assecondati dai copisti, per stendere in bella copia diversi
esemplari dei verbali delle due sedute, che furono consegnati alle due parti il 6
giugno mattina. Questa prima pubblicazione e diffusione (editio) comportava
evidentemente diversi stadi con operazioni e manipolazioni intermedie. Prima
gli stenografi trascrivevano gli stenogrammi su fogli di pergamena o cartape-
cora, riuniti in un grosso volume rilegato in tela; su questa prima trascrizione i
vescovi-portavoce delle due parti dovevano autenticare i loro interventi, se-
condo le disposizioni dell’editto del giudice, ed egli stesso doveva controfirmare
i suoi interventi interlocutorii. Dopo di cio, il testo poteva essere trascritto sotto
dettatura dei notarii ecclesiastici. Questa scheda subscripta atque emendata rice-
veva poi il sigillo del giudice e degli otto vescovi archivisti, divenendo cosi la
minuta originale. Da essa venivano trascritte alcune copie: due da inviare alle
parti, una al giudice, una al suo officium, una per l'affissione al pubblico; ne ri-
sultava una tiratura minima di cinque copie, certificate conformi all’originale
(authentica): esse costituivano la prima editio ristretta, limitata alle prime due se-
dute, e gia a disposizione nella mattinata del 6 giugno 411.

Le uniche parti complete del testo dei Gesta riguardano le sedute dell’l e del 3
giugno, ed esse ci permettono di seguire nel dettaglio le varie fasi della reda-
zione. Anche per la redazione degli atti della terza seduta, tenuta 1’8 giugno, fu
naturalmente adottato lo stesso procedimento. Ma, al termine di questa giornata,
i giochi erano fatti, e i copisti non avevano pit motivi imperiosi per accelerare
il loro lavoro, cosicché gli Atti della terza seduta furono affissi per la pubblica-
zione il 26 giugno 411, preceduti dall’editto di Marcellino - che non era la sen-
tentia cognitoris, pronunziata nella notte dell’8 giugno e oggi perduta - ma era
un decreto di applicazione della sentenza, con I'ordine di affiggere la documen-
tazione. A questo punto era pronta I’edizione ufficiale degli Atti della confe-
renza, appunto i Gesta conlationis carthaginiensis, ai quali tutti si sarebbero sempre
riferiti, anche dopo la morte di Agostino, sotto la denominazione di Marcellini
gesta. Tuttavia, i due editori privati del nostro testo, Agostino e Marcello, si erano
messi a loro volta al lavoro in quegli stessi giorni con intendimenti diversi: il
primo per rielaborare e semplificare la materia, il secondo per riordinarla in ca-
pitoli.

4. Le edizioni antiche dei Gesta - a) L'edizione di Agostino. Nella Lettera 139, 3 -
scritta a Marcellino da Ippona fra I'autunno 411 e il 28 febbraio 412 - egli fa un

19



Agostino e la Conferenza di Cartagine

elenco delle opere che aveva potuto portare a termine in quel periodo. In essa
informa che il Breviculus conlationis, il quale figura in testa all’elenco, lo ha com-
posto di getto, e con non poca fatica, appena rientrato ad Ippona. Ora, egli si era
trattenuto a Cartagine almeno fino al 14 settembre 411 per predicare, ma non
fino alla celebrazione del Concilio di Cartagine (autunno 411). Dunque, il Brevi-
culus e stato scritto verso l'inizio dell'inverno 411- 412 e precede immediata-
mente I"Ad Donatistas post conlationem, che nell’elenco della Lettera suddetta
segue immediatamente il Breviculus. Lo scopo dell’opera era essenzialmente
quello di rendere piti agevole la lettura degli Atti ufficiali, anche ai meno esperti,
poiché erano risultati troppo prolissi e disorganici. Per questo adotto anche
l'identica numerazione, almeno nei primi due libri. Di fatto pero essa non corri-
sponde esattamente alla numerazione ufficiale. Infatti, forse per semplificare la
materia, ha suddiviso il terzo libro in cinque sezioni, evidenziando meglio le
varie fasi del dibattimento®. Nelle edizioni moderne, la divisione del libro terzo
in venticinque capitoli e quarantatré sezioni e arbitraria e risponde a un’altra
preoccupazione: quella di precisare le referenze documentarie. Naturalmente il
Breviculus non e un semplice estratto degli Atti ufficiali, arida annotazione di
appunti veloci, ma una vera e propria rielaborazione che testimonia la meravi-
gliosa lucidita e la potenza di sintesi del vescovo di Ippona, il quale riesce a di-
stricarsi disinvoltamente in una materia ostica e disorganica, rendendola molto
scorrevole e chiara. Esso ¢, dunque, un riassunto fedele quanto all’essenziale,
ma e anche un’opera polemica che commenta e precisa quanto espone, talvolta
con qualche eccesso di tono e passione, ma mai tendenziosa. Di questo & bene
tenere conto soprattutto nella terza parte dei Gesta, purtroppo andata perduta
per due terzi, e di cui Agostino resta I'unica fonte insieme a Marcello.

b) L’edizione di Marcello. Marcello, autore dei Capitula gestorum, € un personag-
gio enigmatico, che si conosce solo attraverso la prefazione agli Atti, composta
in forma di lettera. Si autodefinisce memorialis, cioe memorialista, e funzionario
dei sacra scrinia, cioe della cancelleria imperiale. Egli quindi era addetto, sotto
la direzione del magister memoriae, alla raccolta delle petizioni dei sudditi, dei
rapporti dei governanti e inviati straordinari, dei rescritti e dei testi legislativi.
Stando alla prefazione, il suo ruolo alla conferenza sarebbe stato quello di con-
dividere con Marcellino il compito di arbitrare la conferenza; ora, sembra ecces-
sivo che un funzionario di rango modesto abbia potuto affiancare un chiarissimo
commissario imperiale. Molto pit verosimilmente egli dovette svolgere funzioni
di archivista-segretario nell officium, il cui nome quindi non figura tra i titolari,
menzionati negli Atti.

13 Cf. Brev.3,1,1.2,2.7,8. 8,10. 12.24.
14 Cf. PL11, 1231, in Lancel, o. c., II, p. 416.

20



Agostino e la Conferenza di Cartagine

Stessa incertezza nell’identificare i destinatari della prefazione: Severiano e Giu-
liano, che sollecitarono questo lavoro. Probabilmente Marcello ha lavorato nelle
settimane o mesi successivi alla conferenza, come Agostino, utilizzando o la
copia ufficiale o quelle autentiche per il pubblico. Egli non si accontento di redi-
gere una sorta di tavola delle materie (capitula), ma volle collocarla all’inizio
degli Atti perché costituisse una guida alla lettura per una sorta di gioco di con-
cordanze numeriche. Un lavoro in sé utile, ma condotto senza un metodo rigo-
roso; talvolta infatti, estrapolando il testo, introduce alcune sezioni che
includono interventi estranei delle parti e del giudice, oppure inserisce brani di
letture del segretario dei documenti ufficiali. Tutto questo comporta necessaria-
mente modifiche arbitrarie per poter inserire in determinate sezioni dei Gesta
interventi avvenuti in altro momento o per tagliare alcune fasi delle sedute. A
cio si aggiunga il fatto che Marcello si serve di una copia, che doveva essere gia
stata parzialmente rimaneggiata, e talvolta dimostra di non saper interpretare
bene il contenuto del testo. Malauguratamente, per un incidente di trascrizione,
anche la capitolazione del testo di Marcello ci € pervenuta mutila. O

«Vieni, dunque, vieni e non stare a dire: Ho ricevuto il batte-
simo, quindi sto a posto. Vieni, la colomba ti chiama, con i suoi
gemiti ti chiama. E' a voi che mi rivolgo, o miei fratelli: Chia-
mate gemendo, non polemizzando; chiamate pregando, chiamate
invitando cordialmente, chiamate facendo penitenza; dalla vo-
stra carita comprendano che siete in pena per loro. Sono certo,
fratelli miei, che se vedranno il vostro dolore, rimarranno con-
fusi e torneranno alla vita. Vieni, dunque, vieni e non temere.
Devi temere se non vieni; anzi piu che temere, dovresti piangere.
Vieni, sarai contento se verrai; gemerai, si, nelle tribolazioni
della peregrinazione, ma gioirai nella speranza... Vieni, dun-

que»
(S. Agostino, Commento al Vangelo di Giovanni 6,15).

21



Un riferimento del Papa alla figura di Lutero

“COME POSSO AVERE UN DIO
MISERICORDIOSO?”!

BENEDETTO XVI

«Per me, come Vescovo di Roma, € un momento di profonda emozione incon-
trarvi qui, nell’antico convento agostiniano di Erfurt. Abbiamo appena sentito
che qui Lutero ha studiato teologia. Qui e stato ordinato sacerdote. Contro il de-
siderio del padre, egli non continu6 gli studi di giurisprudenza, ma studio teo-
logia e si incammino verso il sacerdozio nell'Ordine di sant’ Agostino. E in questo
cammino non gli interessava questo o quello. Cio che non gli dava pace era la
questione su Dio, che fu la passione profonda e la molla della sua vita e dell'in-
tero suo cammino. “Come posso avere un Dio misericordioso?”: questa do-
manda gli penetrava nel cuore e stava dietro ogni sua ricerca teologica e ogni
lotta interiore. Per Lutero la teologia non era una questione accademica, ma la
lotta interiore con se stesso, e questo, poi, era una lotta riguardo a Dio e con Dio.
“Come posso avere un Dio misericordioso?”. Che questa domanda sia stata la
forza motrice di tutto il suo cammino mi colpisce sempre nuovamente nel cuore.
Chi, infatti, oggi si preoccupa ancora di questo, anche tra i cristiani? Che cosa
significa la questione su Dio nella nostra vita? Nel nostro annuncio? La maggior
parte della gente, anche dei cristiani, oggi da per scontato che Dio, in ultima ana-
lisi, non si interessa dei nostri peccati e delle nostre virtu. Egli sa, appunto, che
tutti siamo soltanto carne. Se si crede ancora in un al di la e in un giudizio di
Dio, allora quasi tutti presupponiamo in pratica che Dio debba essere generoso
e, alla fine, nella sua misericordia, ignorera le nostre piccole mancanze. La que-
stione non ci preoccupa pit. Ma sono veramente cosi piccole le nostre man-
canze? Non viene forse devastato il mondo a causa della corruzione dei grandi,
ma anche dei piccoli, che pensano soltanto al proprio tornaconto? Non viene
forse devastato a causa del potere della droga, che vive, da una parte, della
brama di vita e di denaro e, dall’altra, dell’avidita di piacere delle persone dedite
ad essa? Non é forse minacciato dalla crescente disposizione alla violenza che,
non di rado, si maschera con I'apparenza della religiosita? La fame e la poverta
potrebbero devastare a tal punto intere parti del mondo se in noi 'amore di Dio
e, a partire da Lui, I’amore per il prossimo, per le creature di Dio, gli uomini,

! Pubblichiamo uno stralcio del discorso di Benedetto XVI pronunciato nell’incontro con
gli evangelici tedeschi nell’antico convento agostiniano di Erfurt il 23 settembre 2011.
In esso il Papa fa riferimento alla figura di Lutero, agostiniano, che proprio in quel con-
vento studio teologia e fu ordinato sacerdote (Cfr. “L’Osservatore Romano”
25/09/2011).

22



Come posso avere un Dio misericordioso

fosse pitt vivo? E le domande in questo senso potrebbero continuare. No, il male
non € un’inezia. Esso non potrebbe essere cosi potente se noi mettessimo Dio
veramente al centro della nostra vita. La domanda: Qual e la posizione di Dio
nei miei confronti, come mi trovo io davanti a Dio? - questa scottante domanda
di Lutero deve diventare di nuovo, e certamente in forma nuova, anche la nostra
domanda, non accademica, ma concreta. Penso che questo sia il primo appello
che dovremmo sentire nell’incontro con Martin Lutero.

E poi e importante: Dio, I'unico Dio, il Creatore del cielo e della terra, & qualcosa
di diverso da un’ipotesi filosofica sull’origine del cosmo. Questo Dio ha un volto
e ci ha parlato. Nell'uomo Gest Cristo e diventato uno di noi - insieme vero Dio
e vero uomo. Il pensiero di Lutero, I'intera sua spiritualita era del tutto cristo-
centrica: “Cio che promuove la causa di Cristo” era per Lutero il criterio erme-
neutico decisivo nell’interpretazione della Sacra Scrittura. Questo, pero,
presuppone che Cristo sia il centro della nostra spiritualita e che 'amore per
Lui, il vivere insieme con Lui orienti la nostra vita». Q

T S

i

Convento di Sant' Agostino di Erfurt- Germania

23



ETEMPO DI SEMINA

P. ANGELO GRANDE, OAD

Nella redazione del vangelo curata da S. Luca leggiamo che Gesu in persona,
dopo aver invitato alla fiducia, chiede se al suo ritorno - alla fine dei tempi -tro-
vera ancora fede sulla terra.

E la domanda che spesso ci facciamo anche noi. In quale misura il messaggio
evangelico influenza la politica, I'economia, la cultura, la volonta degli individui
e quant’altro condiziona la storia e I'esistenza degli uomini? Ancora: le radici
cristiane, rigogliose in passato, continuano ad essere vitali e feconde? Ecco ad
esempio come il quotidiano “Avvenire” presentava la popolazione di Berlino
alla vigilia della visita del pontefice (21 settembre 2011): “A Berlino nessun
segno di benvenuto per il Papa. Ma i 70.000 mila biglietti per la Messa sono an-
dati a ruba. Su quattro milioni di abitanti i cristiani sono una minoranza, il 30
per cento di cui 10 cattolici, poco pitt dei musulmani. Metropoli ultrasecolariz-
zata e multiculturale, con una vasta comunita omosessuale alla quale appartiene
anche il sindaco che si dichiara gay-cattolico. Insomma, Benedetto XVI comincia
il suo difficile viaggio in patria nella citta simbolo del neopaganesimo”.
Mentre alcuni continuano a sostenere che il cristianesimo e iscritto nel DNA del
mondo occidentale, altri ne riconoscono solo segni e ricordi sempre pitt evane-
scenti.

Hanno ragione i primi che presentano il successo di iniziative quali la recente
giornata della gioventt che ha visto riuniti a Madrid pit di un milione di gio-
vani; hanno ragione i secondi quando, dati alla mano, riferiscono della diffusione
di costumi e modi di vivere (guerre, sopraffazioni, violenza, droga, aborto, eu-
tanasia, sfruttamento, oppressione, cinismo, ...) in aperto contrasto con le diret-
tive morali e religiose del vangelo e delle chiese che ad esso si ispirano. Ha
ragione chi ha fiducia nelle parabole che affermano che nulla puo ostacolare la
energia della luce, il sapore del sale, la vitalita del seme, I'efficacia del lievito in-
seriti nel mondo con la venuta di Cristo; ed ha ragione chi ricorda - riferendosi
sempre al testo sacro - che il seme sparso con generosita ¢ condizionato dalla
qualita del terreno che puo favorirne ma anche contrastarne o addirittura impe-
dirne la crescita.

Una corretta interpretazione dei testi citati insegna che la storia e fatta da due
protagonisti: Dio e 'uomo. Due protagonisti che non si escludono a vicenda ma
che, secondo la felice espressione di don Giussani, potremmo definire mendi-
canti in quanto I'uno & in costante ricerca dell’altro. Gia Agostino lo aveva af-
fermato lapidariamente: “chi ti ha creato senza il tuo aiuto, non ti salvera senza
la tua collaborazione”. Si potrebbe dire che Dio fornisce la vettura per il viaggio

24



E tempo di semina

e che I'uomo é invitato a salirvi non come semplice passeggero ma come autista,
senza peraltro arrogarsi il diritto di definire il codice stradale; senza erigere a
norma ultima dell’agire la propria coscienza dimenticando che la funzione della
coscienza non e quella di stabilire ma di ricercare e scoprire cio che € bene o e
male .

Ma la domanda iniziale rimane ancora in piedi e nel tentativo di rispondere ci
affidiamo anche alle constatazioni della esperienza personale. Ciascuno di noi,
pur facendo riferimento alla presenza di Dio riscontrata nella generosita, nella
pazienza, nella coerenza, nella generosita di tanta gente, non puo far a meno di
notare che mentre in un passato recente si assisteva “all’abbandono della chiesa
e allontanamento da essa” deciso volutamente o subito con superficialita, oggi
si allarga la fascia di quanti “nella chiesa non sono mai entrati”. Tutti cono-
sciamo gente “credente e non praticante”, gente “praticante ma non credente”,
gente che “non crede e tantomeno pratica”, gente che “vive come se Dio non esi-
stesse”. Ciascuno di noi ha ugualmente sperimentato il calore della luce e il sa-
pore del sale evangelici e sente risuonare 1'insistente ammonimento: “voi siete
il sale della terra e la luce del mondo: sale e luce per voi e per gli altri, per tutti.
Non rendetevi opachi o insapori!”. Questo basta a confermarci nel ruolo di se-
minatori senza pretendere di essere anche i mietitori.

Alla nostra esperienza personale fa riscontro la sollecitudine del papa Benedetto
XVI che evidenziamo dai suoi discorsi, dalla pubblicazione dei volumi su Gesu
di Nazaret, dalla costituzione di un organismo (Pontificio Consiglio) dedicato
alla promozione della nuova evangelizzazione, dalla convocazione di un appo-
sito sinodo mondiale dei vescovi (7 - 28 ottobre 2012) che tratti dell’annuncio e
della trasmissione della fede.

Lo stesso pontefice, alla vigilia del suo viaggio in Germania dal 22 al 25 settem-
bre, in un messaggio trasmesso dalla TV tedesca, auspicava che: “Dio torni nel
nostro orizzonte, questo Dio cosi spesso assente, del quale pero abbiamo tanto
bisogno”. O

25



AGONIA E AMORE

LuiGi FONTANA GIUSTI

Rileggo sempre piu di frequente quanto S. Agostino nelle “Confessioni”
(IX,10,26) scrive dello sfogo della madre Monica a Ostia, quando - felice e rea-
lizzata per 'avvenuta conversione del figlio al cattolicesimo - si chiede, pochi
giorni prima di morire: «Fili, quantum ad me adtinet, nulla re iam delector in
hac vita. Quid hic faciam adhuc et cur hic sim, nescio, iam consumpta spe huius
saeculi» (Figlio mio, per quanto mi riguarda, questa vita ormai non ha pitt nes-
suna attrattiva per me. Cosa faccio ancora qui e perché sono qui lo ignoro. Le
mie speranze sulla terra sono ormai esaurite).

Anch’io mi chiedo sempre pitt spesso, dopo la morte di mia moglie, perché sono
ancora qui e che cosa vi faccio, da quando si é rotto I'incanto omnicomprensivo
del suo amore incondizionato e della sua presenza pervasiva in ogni istanza
della mia vita.

D’altronde, nel Discorso 305,4 Agostino si chiede e ci chiede: «Non vuoi che
abbia fine la vita infelice? Tanto e pit infelice quanto, pur infelice, viene amata
e non vuoi che abbia fine: sarebbe meno infelice se non la si amasse».

Non dobbiamo insomma preoccuparci di perdere la vita terrena, ma piuttosto
temere - secondo il Salmo 12 - che «possa sorprenderci il sonno della morte»,
per cui & comunque necessario prepararsi serenamente all’agonia del trapasso,
con lucidita, con fiducia e con amore. Ed e soprattutto con Amore che si deve
guardare al tragitto dell’agonia, essendo I'amore unico rimedio alla sofferenza
e «sgorgando da esso spontaneamente una fonte di immortalita», come ha scritto
Robindronath Tagore in “Il Cristo”. E quindi fatto di alta spiritualita accettare il
dolore come espressione d’amore, sino a giungere alla sublime espressione di
Bernanos secondo il quale «l’agonia e anzitutto un atto d’amore», amore per Cri-
sto e in Cristo, amore per le persone care che ci hanno preceduto, amore mio so-
prattutto per mia moglie di cui ricordo e rivivro la santa agonia che ho
attraversato al suo fianco, al di fuori del tempo, in momenti di sintonia assoluta,
nella luce del suo volto e nella bellezza incancellabile del suo sorriso.

La voragine apertasi nel mio essere con la sua morte € attualmente in parte col-
mata dal perdurante amore metafisico per lei (persistente nei nostri ricordi e
nelle mie preghiere), dall’amore per i nostri figli e nipoti e dagli sprazzi di felicita
che tuttora mi donano, e dall’amore cristiano per tutti coloro che incontro nella
vita, nella fede e nella sofferenza in Cristo.

In fondo - & sempre Bernanos a dircelo - il peccato ci fa vivere alla superficie di
noi stessi, mentre rientriamo in noi solo per morire ed e li che ci attende il Signore

26



Agonia e amore

che «allo stesso modo in cui si sacrifica su ogni altare dove si celebra la messa,
ricomincia a morire in ogni persona in agonia».

Sull’agonia di Gesu Cristo sono state scritte pagine di una bellezza inesauribile,
in cui si intrecciano meditazioni e speranze, attese ed esortazioni, dubbi e fidu-
cia, fede e amore. Basterebbe ricordare di Tommaso Moro il Gestt a Getsemani
nel “De tristitia Christi”. Ma e stato soprattutto Blaise Pascal ad aver scritto pa-
gine di una luminosita abbagliante, quali: «Gesu sara in agonia sino alla fine del
mondo», associandosi cosi all’agonia di ciascuno di noi. Nel libro “Jésus selon
Pascal” del dominicano Jean-Christophe de Nadai (Ed. Desclé), il termine agonia
appare, su 350 pagine, in ben 48. La notte luminosa del “Mémorial” di Pascal,
viene vista dall’autore in cio che ha avuto in comune con la notte del Getsemani,
I’anima di Pascal essendosi posta in sintonia con I’anima di Cristo in agonia. Ma,
a differenza di Pascal, Gesu soffre un’agonia divina e, risuscitando, eleva la sua
agonia alla durata della storia del mondo. Amare Cristo significa pertanto, per
ogni credente, corrispondere alla Sua con la propria agonia, realizzando per cia-
scuno di noi una vera e propria comunione d’amore con Lui e in Lui.

L’enfasi posta da Pascal sull’agonia del giardino del Getsemani supera per in-
tensita la stessa agonia della crocifissione. La solitudine di Cristo nel Getsemani,
porta poi Pascal a scrivere: «Jésus s’arrache d’avec ses disciples pour entrer dans
I'agonie. Il faut s’arracher de ses plus proches et des plus intimes, pour I'imiter».
Tutte le religioni hanno affrontato il problema della sofferenza e del trapasso :
il buddhismo cercando di eliminare la sofferenza, I'induismo negandola, il giu-
daismo e 'islamismo spiegandola, il cristianesimo trasfigurandola e nobilitan-
dola mediante I'amore, amore che e anche rinuncia e che sa diventare
abbandono.

Nella prima lettera di S. Giovanni (4, 8), che pur non si dilunga sul tema del-
'agonia di Cristo nell’orto del Getsemani, perché in genere Giovanni trascura i
temi della sofferenza immediata, presentandoci un Gestui che va gloriosamente
alla passione, sileggono le tre parole piu belle delle Sacre Scritture e della nostra
fede cristiana: “Dio € amore” e, come é stato anche scritto (Alfonso Schokel): «Il
fuoco dell’amore non puo essere spento perché e fiamma divina».

E l'irripetibile storia d’amore che ho vissuto grazie a mia moglie mi ha insegnato
tante cose e soprattutto come 'amore umano possa essere trasfigurato, sacraliz-
zato e immortalato nell’amore divino. La benedizione di Dio su mia moglie,
sulle sue sofferenze e sulla sua agonia, hanno illuminato e illuminano perenne-
mente i miei giorni di disperazione e di solitudine e daranno una luce folgorante
e insperata al traguardo della mia agonia sulla via del nostro ricongiungimento
definitivo.

«Solo una filosofia dell’amore e della liberta puo giustificare la nostra esistenza,
ha scritto Hans-Urs von Balthasar, e condurci nel regno dove I'uomo e libero di
amare». (1

27



Dalla clausura

IL PANE E IL VINO DELL’AMORE

SR. M. GIACOMINA, OSA e SR. M. LAURA, OSA

Slgnore da chi andremo?». Queste parole riportate da Giovanni nel suo
« Vangelo (6,68), sono state il tema del XXV Congresso Eucaristico Nazio-
nale che si € svolto ad Ancona dal 4 all'11 settembre 2011.

Questa domanda ha varcato i secoli; da 2000 anni, in tutte le epoche, cristiani e
non, hanno cercato di dare le risposte pit1 varie.

Il primo a pronunciarle fu I’apostolo Pietro, che alla domanda di Gesti: Volete
andarvene anche voi?, rispose: Da chi andremo? Tu hai parole di vita eterna!
Anche Maria, la Madre di Gest, ha dato la sua personalissima risposta portando
nel suo grembo questa Parola di vita eterna, si & fatta tabernacolo, come ha scritto
il beato Giovanni Paolo II nell’Enciclica “Ecclesia de Eucaristia”: «Il nostro rzpetere
il gesto di Cristo nell' Ultima Cena in adempimento del suo mandato: “Fate questo in
memoria di me!” diventa al tempo stesso accoglimento dell'invito di Maria ad obbedirgli
senza esitazione: “Fate quello che vi dira” (Gv 2,5). Con la premura materna testimo-
niata alle nozze di Cana, Maria sembra dirci: “Non abbiate tentennamenti, fidatevi della
parola di mio Figlio. EQli, che fu capace di cambiare I'acqua in vino, e ugualmente capace
di fare del pane e del vino il suo corpo e il suo sangue, consegnando in questo mistero ai
credenti la memoria viva della sua Pasqua, per farsi in tal modo ‘pane di vita’”. In certo
senso, Maria ha esercitato la sua fede eucaristica prima ancora che I' Eucaristia fosse isti-
tuita, per il fatto stesso di aver offerto il suo grembo verginale per l'incarnazione del
Verbo di Dio. Maria concepi nell' Annunciazione il Figlio divino nella verita anche fisica
del corpo e del sangue, anticipando in sé cio che in qualche misura si realizza sacramen-
talmente in ogni credente che riceve, nel segno del pane e del vino, il corpo e il sangue
del Signore. Maria ha anticipato, nel mistero dell' Incarnazione, anche la fede eucaristica
della Chiesa. Quando, nella Visitazione, porta in grembo il Verbo fatto carne, ella si fa,
in qualche modo, “tabernacolo” - il primo “tabernacolo” della storia — dove il Figlio di
Dio, ancora invisibile agli occhi degli uomini, si concede all'adorazione di Elisabetta».
Il Santo Padre Agostino, commentando questo passo del Vangelo di Giovanni,
ci ha lasciato una bellissima immagine di fede della Chiesa primitiva che stava
per nascere: «Il Signore si rivolge a quei pochi che erano rimasti: Disse allora Gesul ai
dodici - cioé a quei dodici che erano rimasti —: Volete andarvene anche voi? Non se ne
ando nessuno, neppure Giuda. Il motivo per cui Giuda rimase, era gia chiaro al Signore,
e piu tardi lo fu anche per noi. Pietro rispose per tutti, uno per molti, l'unita per I'uni-
versalita: Gli rispose Simon Pietro: Signore, da chi andremo? Se ci scacci da te, dacci un
altro simile a te. Da chi andremo? Se ci allontaniamo da te, da chi andremo? Tu hai

28



Il pane e il vino dell’amore

parole di vita eterna. Vedete come Pietro, per grazia di Dio, per ispirazione dello Spirito
Santo, ha capito? Perché ha capito? Perché ha creduto. Tu hai parole di vita eterna. Tu
ci dai la vita eterna offrendoci il tuo corpo e il tuo sangue... e tu sei la stessa vita eterna,
e nella carne e nel sangue ci dai cio che tu stesso sei» (Comm. Vg. Gv. 27,9)

Anche Benedetto XVI, nella chiusura del Congresso Eucaristico, incontrando le
coppie di fidanzati, in un certo senso ha dato la sua risposta: «L’Eucaristia, dono
di Cristo per la salvezza del mondo, indica e contiene I'orizzonte piti vero dell’esperienza
che state vivendo: I'amore di Cristo quale pienezza dell’amore umano. Il nostro é un
tempo non facile, soprattutto per voi giovani. La tavola e imbandita di tante cose preli-
bate, ma, come nell’episodio evangelico delle nozze di Cana, sembra che sia venuto a
mancare il vino della festa. Gesu e il vino della festa! In chi si fida di Lui, I'acqua della
vita quotidiana si muta nel vino di un amore che rende buona, bella e feconda la vita.
Cana, infatti, e annuncio e anticipazione del dono del vino nuovo dell’Eucaristia, sacri-
ficio e banchetto nel quale il Signore ci raggiunge, ci rinnova e trasforma. Dall’Eucaristia
scaturisce il senso cristiano dell’esistenza e un nuovo modo di vivere».

E noi, quale risposta diamo alla domanda di Gesu? Anche per noi, solo Lui ¢ il
vino nuovo della festa, la Parola di vita eterna che ci raggiunge e ci rinnova, la
medicina che guarisce e risana i nostri cuori?

Davanti all’Eucaristia, chiudiamo gli occhi lasciandoci portare nella sorgente in-
teriore del cuore; 1i Gesu fa sgorgare 'acqua viva e accende il fuoco nuovo.
L’Eucaristia e l'attenzione di Dio verso la sua creatura. In quel pane e in quel
vino scopriamo il bello, il vero, il buono del Corpo e Sangue del Signore. Liim-
pariamo a pensare con il pensiero di Cristo, a respirare e a cercare non pitt noi
stessi ma Dio, la sua reale presenza, il suo crescente amore.

Sentiamo ancora Agostino: «O sacramento di pieta, o segno di unita, o vincolo di ca-
rita! Chi vuol vivere, ha dove vivere, ha donde attingere la vita. Si accosti, creda, sara
incorporato, sara vivificato» (Commento Vangelo di Giovanni, 26,1).

Ciascuno di noi & chiamato a incamminarsi e a immergersi in questo “mistero
della fede” per con-morire e con-risorgere con Cristo. In ogni Eucaristia rivi-
viamo questo mistero d’Amore che ¢ il grande dono che Dio ci fa e che speriamo
lasci una traccia profonda nella nostra vita.

Elo sguardo di Cristo che non giudica ma ama, che tocca i nostri cuori e li fa ar-
dere di passione per Lui.

E I'amicizia di Cristo, quella vera, quella che ci dona abbassandosi fino a noi e
che ci dovrebbe far balbettare per lo stupore, la meraviglia, la gioia di questo
dono.

E il rendimento di grazie-memoriale di Cristo che si & fatto segno vivo, vivifi-
cante ed efficace del suo sacrificio che ancora opera in nostro favore e che pren-
diamo come dono dal Padre e facciamo nostro sacrificio. Per questo siamo
invitati ad offrire noi stessi a Dio in filiale obbedienza. Scrive san Paolo: «Chiun-
que in modo indegno mangia il pane o beve il calice del Signore, sara reo del corpo e del
sangue del Signore. Ciascuno, pertanto, esamini se stesso e poi mangi di questo pane e

29



Il pane e il vino dell’amore

beva di questo calice; perché chi mangia e beve senza riconoscere il corpo del Signore,
mangia e beve la propria condanna».

E Comunione nella quale troviamo il fondamento, la fonte ed il vincolo del-
I'unione fra noi e con Cristo; cibo della nostra anima e pegno prezioso del suo
amore verso di noi.

E tutta Gesu, vivo e immortale, inseparabilmente Corpo, Sangue, Anima e Di-
vinita, che ci dona consolazione spirituale e ci aiuta a operare in uniformita ai
Suoi desideri.

E attrattiva, e richiamo, & intimita con Dio, & respiro della nostra vita... Ciricorda
che Gest1 € venuto perché abbiamo la vita e I’abbiamo in abbondanza...
Quante risposte puo dare ciascuno di noi alla domanda di Gest... tutte uniche,
tutte preziose... L'unica ferma certezza della nostra speranza e che nulla potra
separarci dall’amore di Cristo. La Comunione con il suo Corpo fa di tutti noi un
corpo solo, un solo canto di lode, una chiesa in unita. Pieghiamo le ginocchia
davanti al Pane vivo disceso dal Cielo, solo Lui ha parole di vita eterna.

FhhEE

Nell’ostia bianca stai [,

in attesa di un nostro sguardo...
di un nostro sorriso...

nel silenzio che inquieta

i nostri perché senza risposta.
Troppo presi per ricordarci

della tua presenza tra noi...
Troppo pronti a versare fiumi di parole,
per convincerti a salvaguardare

i nostri progetti,

per ricordarci che siamo chiamati
a ricercare la tua volonta...

Non ti stanchi di stare [i,

troppe volte, solo,

Signore Gesu, realmente presente,
corpo, sangue, anima e divinitd,

nei tabernacoli del mondo.

In questo silenzio

abbracci le nostre esistenze
attendendo da noi un piccolo cenno,
che abbia sapore di una risposta,
per cambiarci la vita.

Mentre noi, corriamo nella ricerca di soddisfare

30



Il pane e il vino dell’amore

I'attimo fuggente,

non abbiamo tempo per stare con Te.
Cerchiamo la vita dove c’é solo morte,

la gioia, che porta alla distruzione,
dell’anima e del corpo,

sognando mondi che aumenteranno
inevitabilmente la nostra frustrazione...
Vogliamo godere la vita e non ci chiediamo
se siamo realmente rinati.

Attendi, Signore, questo uomo distrutto dalla sua liberta,
alienato dalla propria ragione irrazionale.

Attendi e lava con il tuo sangue

tutto questo peccato che penetra nelle nostra ossa
lacerandoci il cuore.

La tua vita, che nei nostri altari,

ogni giorno ci offri,

sia accolta e custodita

dal Tuo piccolo resto,

che continua a cercarti...

Confidando in Te, tra la fatica e la sconfitta

si lascia rialzare dalla tua mano sempre pronta...
Questo resto, che ti riconosce Signore

della storia e della propria vita,

e vuole vivere in perenne rendimento di grazie
nutrendosi della Tua volonta...

Accogli, Signore, nel tuo calice,

tutto il dolore del mondo,

e riversa sui tuoi figli il tuo vino

che allieta il cuore dell uomo...

Il Tuo amore, sara la nostra forza...

Il Tuo perdono, la nostra pace...

La Tua vita, sara la nostra vita...

La Tua Parola, la nostra luce...

Il Tuo corpo, il nostro pane...

Allora, con Te, per Te, in Te

anche noi ci offriremo,

perché si realizzi in tutti la Tua salvezza,
Perché Tu solo, Signore Gesti,

per ognuno di noi, hai parole di vita eterna. 0

31



NEL CHIOSTRO

P. ANGELO GRANDE, OAD

Molte delle case abitate dai religiosi fanno parte di antichi edifici, 0ggi spesso adibiti
ad altri usi, raccolti attorno ad un cortile chiamato chiostro. Uno spazio ad un
tempo aperto e raccolto, riservato alla comunita religiosa ed aperto a tutti: un luogo di
incontro. Sotto il titolo”Nel chiostro” la nostra rivista vuole ricostruire uno spazio ideale
dove i problemi si discutono in famiglia e si presentano agli amici. Pagine riempite da
riflessioni, relazioni e note di cronaca: uno spaccato di vita nostra. Il chiostro torna cosi
ad essere uno porta che delimita e che, nello stesso tempo, apre.

AGGIORNAMENTO DELLE COSTITUZIONI (1)

11 77° Capitolo generale, celebrato nel convento di S. Maria Nuova (S. Gregorio
da Sassola: 2-17 maggio c. a.), ha ritenuto opportuno indire per I'anno 2014 un
nuovo capitolo che si dedichi all’aggiornamento delle Costituzioni.

E’ conveniente, data la importanza e la mole del lavoro, dare un periodico e co-
stante contributo anche attraverso il chiostro aperto in Presenza Agostiniana.
Rispolverando reminiscenze scolastiche presentiamo lo “status quaestionis” o
argomento, partendo dalla “explicatio terminorum” cioé dal significato dei ter-
mini.

Come le societa civili, in modo particolare gli stati, sono rette da norme che ne
“costituiscono” 1’ordinamento fondamentale che ispira la formulazione di suc-
cessive leggi e decreti, cosi anche gli Istituti religiosi. Per questi la norma ultima
cui far riferimento, con assoluta fedelta e coerenza, ¢ il messaggio evangelico
che propone il sentire e il vivere di Cristo. Scrive Benedetto XVI nella esortazione
apostolica che raccoglie i frutti del Sinodo dei Vescovi sulla Parola di Dio nella
vita e nella missione della Chiesa (Roma, 5 -26 ottobre 2008) : “La vita consacrata
nasce dall’ascolto della Parola di Dio ed accoglie il vangelo come sua norma di
vita. Vivere nella sequela di Cristo, casto, povero ed obbediente ¢ in tal modo
una esegesi vivente della parola di Dio” (Verbum Domini, 11/XI/2010, 83). Al
Vangelo si ispirano e attingono le Regole scritte dagli antichi fondatori-patriarchi
della vita religiosa: Pacomio, Basilio, Agostino, Benedetto, Francesco. A loro
volta le Regole vengono interpretate ed applicate tramite le Costituzioni, com-
pletate - anch’esse - da disposizioni e decreti. Regole e Costituzioni sono fonti
e canali che si alimentano ad una unica sorgente.

Ovviamente il Vangelo non si aggiorna ma si applica. In modo analogo vanno
rispettate le Regole le quali esigono fedelta. “Sine glossa, sine glossa”: senza
nulla togliere o aggiungere, avrebbe detto lo stesso S. Francesco ai primi seguaci.

32



Nel chiostro

Le Costituzioni, invece, sono soggette ad adattarsi ai segni dei tempi. Siccome
pero il cambiamento non sempre & progresso, cosi non tutte le nuove situazioni
che si affrontano o interpellano vanno accolte acriticamente. La riforma o adat-
tamento deve prefiggersi scopi ed ambiti ben precisi.

Nel decreto del Concilio Vaticano II (Perfectae caritatis, 28 /X/1965), che ha dato
inizio al movimento di riforma degli Istituti religiosi, vengono indicati diffusa-
mente i principi cui ispirarsi (cfr paragrafi 2-6). Nel documento si parla spesso
di mutate condizioni, di bisogni della Chiesa e della societa, di continue trasfor-
mazioni con le quali confrontarsi guidati dal ritorno alle radici degli Istituti
stessi.

Si puo e si deve rinnovare il modo di vivere, di pregare, di agire per continuare
avivere, pregare, agire pitt evangelicamente. Non la meta né la strada maestra
vanno sostituite: & necessario perd provvedersi di equipaggiamento idoneo.
Un edificio avra sempre bisogno di fondamenta, di pareti, di copertura ma si
cerca di migliorarne la consistenza e la funzionalita rinnovandone materiali e
tecniche di costruzione e di restauro. Cosi particolari forme di rigore, di vita co-
mune o di rapporti reciproci vanno riesaminati senza cedere alla illusione-ten-
tazione di abolire 1’ascesi, la vita fraterna, la obbedienza.

L’impegnativo cammino percorso dalla nostra famiglia religiosa & cosi presen-
tato, nel decreto di promulgazione delle testo delle nuove Costituzioni, firmato
dal Priore generale P. Felice Rimassa il 24 aprile 1984:

“Il Priore generale, con lettera circolare in data 8 dicembre1966, solennita della
Madonna Immacolata, esortava i religiosi alla preghiera e alla massima collabo-
razione , comunicava la creazione di una commissione di studio in ciascuna
Provincia e una commissione generale ed inviava un questionario su tutta la ma-
teria delle Costituzioni, per agevolare la partecipazione e I'impegno di tutti.

I1 Capitolo generale del 1969 poteva quindi discutere ed elaborare un nuovo
testo che andava in vigore, ad esperimento, nel novembre dello stesso anno. La
sollecitudine dell’Ordine continuo con suggerimenti e proposte dei singoli reli-
giosi, con il lavoro di diverse commissioni e di ben quattro Congregazioni ple-
narie. Cio consenti al Capitolo generale del 1975 di apportare alcune modifiche
al testo precedente, che promulgato ancora ad esperimento, fu riveduto e defi-
nitivamente approvato nel Capitolo generale del 1981. Presentato quindi, come
di dovere, alla S. Congregazione dei Religiosi e degli Istituti Secolari, fu esami-
nato e approvato con decreto nella solennita del S. P. Agostino del 1983”.

Alla riflessione e al minuzioso esame di coscienza di tutte le Famiglie religiose
ha dato un determinante incremento la IX Assemblea del Sinodo dei Vescovi
(Roma 2-28 ottobre 1994) dedicata alla vita consacrata e alla sua missione nella
Chiesa e nel mondo. Le conclusioni del sinodo sono state raccolte ed approvate
nella successiva esortazione apostolica di Giovanni Paolo II: “Vita consecrata”
(25 marzo 1996).

Gli addetti ai lavori, pero, sono pressoché concordi nell’ammettere che riman-

33



Nel chiostro

gono lontani i risultati tanto sperati ed attesi. Si € ancora in attesa di una soddi-
sfacente specifica teologia sulla natura della consacrazione religiosa e di un rin-
novamento che vada oltre 'adattamento superficiale. In seno agli antichi istituti
le vere riforme-conversioni sembrano episodi isolati e non condivisi da tutti,
mentre la varie e molteplici nuove fondazioni, molte delle quali gia ufficialmente
approvate, non sembrano conservare a lungo la freschezza degli inizi.

“Fa parte della storia e della esperienza”, dicono alcuni nel tentativo di evitare
gli estremi atteggiamento del pessimismo sconsolato o dell” ottimismo illusorio.
“Fa parte della storia - replicano i prudenti e i saggi - ma la storia non e guidata
da un rigoroso determinismo, bensi dall’agire dell'uomo, dalle responsabili
scelte di ognuno”.

Se e inevitabile che alcuni passaggi che coinvalgono e in qualche misura scon-
volgono periodicamente il vissuto della societa influenzino gli abitanti dei chio-
stri, si deve evitare che li condizionino negativamente. Il mare mosso o
addirittura agitato non arresta la traversata ma risveglia ogni riserva di lungi-
miranza e prudenza.

“Ripartire da Cristo” ¢ il titolo della istruzione pubblicata il 19 maggio 2002 dalla
Congregazione per gli Istituti di Vita Consacrata e le Societa di Vita Apostolica
per “un rinnovato impegno della vita consacrata nel terzo millennio. Ritornare
a Cristo nel desiderio e nella disponibilita di essere, come lui, “viventi per”. Vi-
vere per Dio e per gli altri. A questa luminosa testimonianza tendono la castita
vissuta nel celibato, I'equilibrio e la liberta della poverta; la disponibilita generata
dalla obbedienza, la comunita riscaldata dalla fraternita.

Ricordati, seppure sommariamente, questi principi continueremo il nostro viag-
gio esplorativo all'interno delle Costituzioni degli Agostiniani Scalzi.

IL CAPITOLO PROVINCIALE D'ITALIA

Come nel precedente numero di “Presenza Agostiniana” si & dato ampio risalto
al 77° Capitolo generale, celebrato nel convento di S. Maria nuova dal 2 al 17
maggio u.s., cosi ora riferiamo di uguale adempimento per la Provincia religiosa
d’Italia che da vari anni riunisce le quattordici comunita presenti in Italia - da
Torino a Marsala - e nel Camerun. E’ il quarto Capitolo che si tiene dalla storica
unificazione delle tradizionali Province ed é stato celebrato dal 22 agosto al 1
settembre nel convento genovese di S. Maria Assunta, comunemente chiamato
della Madonnetta. Quindici i partecipanti eletti da tutti i confratelli chiamati
percio deputati ed anche vocali in quanto aventi - come suol dirsi - “voce in ca-
pitolo”.

Le attese che precedono e accompagnano 1’evento sono molte e coinvolgono
anche quanti, per vari motivi, gravitano attorno alle comunita religiose.
Sempre piu pressante diventa la domanda e la ricerca di chi potra ricoprire in-

34



Nel chiostro

carichi e svolgere uffici e compiti non solo nell’ambito conventuale ma anche
in quello ecclesiale ed in qualche misura sociale.

Il numero delle persone idonee e disponibili si restringe di anno in anno: la con-
statazione e evidente; meno chiare le molteplici cause individuate e costante-
mente monitorate; non sempre facilmente e prontamente attuabili le soluzioni
prospettate che peraltro non sempre vanno oltre il tentativo.

Cosa dunque augurarsi e aspettarsi? Non certo un anacronistico ritorno al pas-
sato né una immediata soluzione ai problemi che rendono faticosa ogni giornata.
Il risultato piti realistico e quindi possibile € una rinnovata disponibilita comune
ad affrontare adeguatamente la realta. Il modo giusto consiste nell’essere coe-
renti con I'ideale cristiano che deve ispirare ogni risoluzione ed azione; il modo
adeguato e quello di fare il passo secondo la gamba: osare, ma senza sventa-
tezza.

I vocali del capitolo, e con essi i confratelli, hanno scelto realisticamente di per-
correre questa via senza mortificare la giusta dose di audacia che si richiede al-
lorché si accetta il rischio di affrontare i problemi e non di ignorarli o
accantonarli. Affrontare un pro-
blema - giova ripeterlo - non ¢ an-
cora risolverlo ma disporre il
terreno alla seminagione e al suc-
cessivo raccolto.

Ne sono prova alcuni orienta-
menti, in forma di impegni e vin- *
coli, usciti dal Capitolo.
Primo fra essi quello di non chiu-
dere alcuna casa. La determina-
zione si presta a due letture |
contrastanti. Vi si puo vedere l'in-
capacita di liberarsi dalla nostal-
gia, al limite dell’angoscia, che
assale chi si trova costretto ad ab-
bandonare luoghi ed ambienti ric-
chi di tradizioni storiche e campo,
ancor oggi, del lavoro di tanti con-
fratelli. Al contrario si puo leggere
la scelta audace e generosa di chi
non abbandona la nave in balia
delle onde. Rimanere non solo per
resistere ma per continuare a do-
nare, attraverso forme nuove, la
testimonianza della predicazione
evangelica e della vita fraterna in [l Priore Provinciale d'Italia, P. Vincenzo Consiglio

35



Nel chiostro

I partecipanti al IV° éapitolo Provinciale d'Italia

comunita. Piu frequenti e costanti saranno i vincoli tra le comunita logistica-
mente vicine che saranno guidate da un unico superiore e, se pitt ardua sara la
fedelta ad alcune pratiche osservanze della vita in comune, maggiore sara la
spinta a riscoprire i solidi fondamenti spirituali della autentica fraternita. Cosi
I’eventuale ridimensionamento di attivita pastorali legate alla parrocchia aiutera
a rivalutare altre forme di ministero. Continuare ad essere attivi ed efficaci ri-
chiede generosa disponibilita ed audacia nella ricerca di nuovi percorsi che esi-
gono spesso inversione di marcia.

Per non vanificare le attese riposte nel “colpo d’ala” atteso da tutti i confratelli,
i vocali del capitolo presentano altre due priorita: incrementare e perfezionare
la collaborazione e intercomunione gia in atto con i confratelli di altre nazioni,
eravvivare fra dinoi il desiderio di proporre la vita religiosa come ideale capace
di realizzare appieno una esistenza.

Sul primo punto ci si confronta da tempo. Ad alcuni sembra preferibile puntare
alla composizione di comunita omogenee ed evitare cosi i contrasti dovuti alla
differenza di eta, mentalita, cultura, nazionalita, ecc ... Altri, pochi in verita, con-
tinuano a sperare e quasi a pretendere il contraccambio di quanto fatto e dato in
passato. I pit1 - come emerso gia nel recente Capitolo generale - pur consapevoli
che le differenze possano generare disagi e contrasti, credono che una appro-
priata educazione e formazione alla reciproca accoglienza e rispetto possa tra-
sformare le stesse diversita in miniera di arricchimento vicendevole. Ma a
determinare la scelta & la incondizionata adesione alla novita del messaggio cri-
stiano che costruisce la unita e la concordia fra gli uomini sull’amore universale
di Dio rivelato e dimostrato da Cristo il quale, come ripetutamente ricorda ed
illustra S. Paolo, ha tolto di mezzo ogni motivo divisione fra cielo e terra, fra po-
polo e popolo, fra individuo e individuo.

Per quanto riguarda quella che viene comunemente, anche se impropriamente,

36



Nel chiostro

chiamata “promozione vocazionale” si puo affermare che essa trova motivazioni
e slancio nell'impegno per il raggiungimento degli ideali precedentemente illu-
strati e proposti.

Lo psichiatra Vittorino Andreoli scrivendo di un suo “viaggio” tra gli “uomini
del sacro” dice che essi sono chiamati non solo ad essere santi ma anche sereni
se non addirittura felici. La ricetta infallibile ci viene - ancora una volta - dalla
saggezza del santo padre Agostino il quale afferma che per rendere migliori i
tempi cattivi occorre e basta migliorare le persone.

Il redattore della presente nota pur non avendo direttamente “voce in capitolo”
spera di aver interpretato rettamente il messaggio dei vocali ufficiali.

Spetta ora al Consiglio provinciale determinare i passi successivi e scegliere i re-
sponsabili della guida nel cammino che, ci si augura, coinvolgera tutti.

P. MARIO PAOLETTI
(Torre S. Patrizio 23/04/1928 - Acquaviva Picena 24/0)/2011)

Nelle prime ore del 24 settembre P.
Mario ha terminato il suo cammino
terreno con i passi resi pesanti non
tanto dalla eta quanto dalla salute che
nelle ultime settimane gli aveva dato
seri problemi.

Dopo una prima breve esperienza
giovanile di vita religiosa era ritor-
nato in famiglia per poi rientrare in
convento con una vocazione certa-
mente pitt maturata. La parentesi la-
vorativa aveva acuito I'innato senso
pratico che sempre lo accompagno
nell’affrontare le esigenze quotidiane
ed impegnative di ogni persona e co-
munita.

Pur nel parlare semplice ed imme-
diato, colorito spesso con espressioni
e detti popolari, orientava - come nell’esempio di vita - a principi e convinzioni
di ordine spirituale e religioso.

Di lui non possiamo dire che fu eloquente predicatore o impegnato studioso
ma certamente, e non € poco, che fu religioso e sacerdote animato dalle migliori
intenzioni. Un buon frate: interiormente legato a Dio con la preghiera; obbe-
diente anche quando - non pit giovanissimo - gli & stato chiesto di inserirsi in

P. Mario Paoletti

37



Nel chiostro

comunita geograficamente lontane e di dedicarsi a nuovi compiti e ministeri;
umile nel pensare e nell’agire; sincero e spontaneo nei rapporti interpersonali.
Con il suo esempio ci rimane il ricordo dei giorni passati con lui resi sereni dalla
spontaneita dei suoi gesti e conversazioni.

SFOLGLIANDO IL DIARIO

DALLA CURIA GENERALIZIA

Dopo il rallentamento estivo dovuto
non tanto alle vacanze ma all’inse-
diamento dei nuovi eletti, prove-
nienti da fuori Roma e dalle
Filippine e Brasile, si riparte con la
riunione (3 ottobre) del Definitorio
che cosi e presentato nelle Costitu-
zioni: “organo preposto al governo
dell’Ordine per gli atti di sua com-
petenza a norma del diritto univer-
sale e nostro particolare, ne e il

DALL'ITALIA

- Passato il Capitolo provinciale I'at-
tenzione dei religiosi e dei laici che
gravitano attorno alle comunita si
concentrata sul Consiglio che si é te-
nuto a S. Maria Nuova dal 12 al 16 set-
tembre. E” stato molto impegnativo
dovendo provvedere a ridefinire il

DAL BRASILE

- Sabato 10 settembre Mons. Jose An-
tonio Perruzzo, vescovo di Palmas-
Francisco Beltrao (PR) ha ordinato
sacerdoti Fra Leandro Edmar Nandi e
Fra Evandro Favero. Ogni ordina-
zione € un colpo d’ala per tutta la co-
munita che sempre piu € chiamata a
seguire e sostenere il cammino dei
nuovi sacerdoti.

- Una ventina di confratelli ha parte-

38

supremo tribunale. Esso e anche il
Consiglio allargato del Priore gene-
rale”. Essendo la prima riunione uf-
ficiale della “legislatura” si dara
uno sguardo panoramico alle varie
situazioni personali e comunitarie; si
provvedera alla elezione o nomina
dei responsabili chiamati ad orga-
nizzare ed unificare i vari settori
operativi: animazione, pastorale,
formazione, amministrazione, ecc ..

ruolo di persone e di comunita. E’
stato recepito il messaggio di fiducia e
di speranza espresso, a nome di tutti i
confratelli, dai vocali del Capitolo ora
'accoglienza delle scelte fatte impe-
gna personalmente la coerenza e Iab-
negazione di ciascuno.

cipato al secondo ritiro annuale dedi-
cato alla riflessione e alla preghiera
che si e tenuto nella casa S. Monica in
Toledo dal 12 al 16 settembre.

- La parrocchia S. Agostino, nella citta
di Pesaro, affidata ai confratelli brasi-
liani ha visto l’arrivo di un nuovo va-
lido collaboratore nella persona di P.
Sidney Rufatto il quale aveva gia sog-
giornato in Italia per i suoi studi.



Nel chiostro

Nova Esperanga PR (Brasile) - I neo sacerdoti, P. Leandro (a sinistra) e P. Evandro
con il vescovo consacrante Mons.Peruzzo

DALLE FILIPPINE

- Continua la preparazione prossima
alla celebrazione del Capitolo (prima-
vera del 2012) che sancira una mag-
giore autonomia nella organizzazione
delle attivita e nell’assegnazione di in-
carichi ed uffici. Per questo si vanno
intensificando gli incontri di cono-
scenza reciproca, di approfondimento
delle varie situazioni e problematiche,

DAL CAMERUN

P. Gregorio Cibwabwa, dopo il sog-
giorno in Italia in occasione del Capi-
tolo provinciale, il 20 settembre ha
fatto ritorno a Bafut. La sua presenza
ha dato modo di conoscere gli attuali
sviluppi dell’attivita dedicata alla cura
pastorale di una parrocchia che rag-
gruppa circa otto mila persone sparse
in vastissimo territorio non sempre fa-
cilmente percorribile, alla educazione
deiragazzi e giovani e alla formazione

di verifica e di programmazione. Una
di queste riunioni che ha visto parte-
cipare quasi tutti i confratelli si e te-
nuta a Cebu nei giorni 5-6 settembre.
Ne sono nate alcune commissioni
preposte a: spiritualita e liturgia; for-
mazione; promozione vocazionale;
educazione; missioni e pastorale.

di un primo gruppo di aspiranti alla
vita religiosa. Per quanto riguarda
questi ultimi ci si e orientati a far loro
continuare gli studi e la preparazione
nelle apposite comunita del Brasile.
Nei giorni trascorsi in Italia P. Grego-
rio non ha mancato di incontrare i nu-
merosi benefattori che seguono e
sostengono, in particolar modo dalle
Marche e da Genova, la sua attivita e
quella di P. Renato e di P. Erwin. (O

39

neo sacerdoli






